
SİBİRYA  

ÇALIŞMALARI-III 

Editörler 

Şima DOĞAN BALCI 

Muvaffak DURANLI 

Vildan KOÇOĞLU GÜNDOĞDU 

Ferah TÜRKER İLTER 



SİBİRYA ÇALIŞMALARI-III 

Editörler 

Şima DOĞAN BALCI 

Muvaffak DURANLI 

Vildan KOÇOĞLU GÜNDOĞDU 

Ferah TÜRKER İLTER 

ISBN: 978-625-5721-66-2 

PA Paradigma Akademi Yayınları 

Sertifika No: 69606 

PA Paradigma Akademi Basın Yayın Dağıtım 

Fetvane Sokak No: 29/A 

ÇANAKKALE 

e-mail: fahrigoker@gmail.com

Tasarım&Kapak: Himmet AKSOY 

Kapak Görseli: Tuva, Arjaan-2 kurganından çıkan at 

figürü şeklinde toka 

Matbaa: Meydan / 99 Baskı 

Sertifika No: 76711 

Kitaptaki bilgilerin her türlü sorumluluğu yazarlarına aittir. 

Bu kitap T.C. Kültür Bakanlığından alınan bandrol ve  

ISBN ile satılmaktadır. Bandrolsüz kitap almayınız. 

Kasım 2025 



iii 

ÖN SÖZ 

Sibirya coğrafyası, sahip olduğu köklü kültürel miras, dilsel 

çeşitlilik ve tarihsel derinliği ile Türkoloji ve Avrasya 

araştırmalarının önemli çalışma sahalarından biri olma özelliğini 

korumaktadır. Serimizin üçüncü kitabı olan Sibirya Çalışmaları-III, 

ilk iki ciltle temelleri atılan bilimsel birikimi sürdürmek ve bu 

alandaki özgün araştırmaları bilim dünyasına sunmak amacıyla 

hazırlanmıştır. Elinizdeki kitap, farklı konu başlıkları ve modern 

araştırma yaklaşımlarını bir araya getirerek Sibirya çalışmalarının 

kapsamını genişletmekte ve disiplinler arası değerlendirmelere imkân 

tanıyan bir çerçeve sunmaktadır. 

Bu kitap; Sibirya halklarının dil, inanç, kültür ve tarihine 

odaklanan on dört yazıdan oluşmaktadır. Kitapta yer alan yazılar; 

Altay, Tuva, Hakas, Saha (Yakut), Soyot, Moğol ve Evenk gibi 

topluluklara ilişkin dilbilimsel incelemeleri, inanç sistemlerine dair 

araştırmaları, kültürel çözümlemeleri ve tarihsel çalışmaları bir araya 

getirmektedir. Bu yazılar aracılığıyla, Sibirya coğrafyasının çok 

katmanlı sosyal ve kültürel dokusuna dair kapsamlı bir bakış açısı 

sunulması amaçlanmaktadır. 

Kitabın dil araştırmaları odağında kaleme alınan çalışmalar 

çerçevesinde; Buket Baran, Tuva Türkçesi ağızlarında görülen söz 

başı /x-/ sesinin tarihsel ve eş zamanlı gelişimini incelemekte; Fatih 

Çelik ise Altay ve Kırgız Türkçelerindeki ikincil uzun ünlülerin 

oluşum süreçlerini karşılaştırmalı bir yöntemle analiz etmektedir. 

Fatoş Karadağ Toprak, Tuva Türkçesindeki metatez (göçüşme) 

konusunu ele alırken; İraida Yakovlevna Selyutina, Kuzey Moğol 

dilleri (Hori ağzı-Buryat Moğolcası, Kalmıkça ve Halha Moğolcası) 

ile Güney Sibirya Türk dillerindeki ünsüzlerin damaksıllık ve 

damaksıllaşma özelliklerini statik radyografi, dentopalatografi ve 

manyetik rezonans görüntüleme gibi yöntemlerle ortaya koymaktadır. 

Aleksey Eduardoviç Çumakayev, Altay Türkçesindeki ercine sözcük 

biriminin semantik analizini sunmakta; Zeynel Ödemiş ise Soyot 

Türklerinde ren geyiği yetiştiriciliği üzerinden şekillenen tematik söz 

varlığını çözümlemektedir. Dilin kültürel ve bilişsel boyutunu ele 

alan Karina Aleksandrovna Pokoyakova, Hakas atasözü ve 



iv 

deyimlerindeki “insan” imgesinin temsil özelliklerini çağrışımsal 

deney verilerine göre analiz etmektedir. Nadejda Alekseyevna 

Tadina ve Tengis Stepanoviç Yabıştayev ise çağdaş Rus toplumunda 

Altay halkının dilsel davranış kalıplarının eğilimlerini ve kendine 

özgü özelliklerini değerlendirmektedir. 

Sibirya halklarının inanç sistemleri bağlamında; Abdulselam 

Arvas’ın Hakas şamanizmine dair bibliyografik denemesi, İsmet 

Kılıç’ın Saha (Yakut) inanç sistemi üzerine değerlendirmesi ve 

Lyudmila Stepanovna Efimova’nın Yakut şamanların ritüellerini çok 

yönlü bir bağlamda ele alan yazısı, bölgenin inanç dünyasına dair 

dikkat çekici veriler sunmaktadır.  

Sibirya coğrafyasında yaşanan tarihsel ve toplumsal 

dönüşümler çerçevesinde, Zafer Sever’in Sibirya’daki idari 

organizasyon merkezi olarak Tobolsk’u ele aldığı çalışması ile Ümit 

Şahin’in Saha aydınlanmasının önemli şahsiyetlerinden Külümnüür 

Vasiliy Vasiliyeviç Nikiforov’un hayatı, edebî ve siyasi faaliyetlerini 

değerlendiren yazısı, bölgenin siyasi ve entelektüel tarihinin gelişim 

süreçlerine dair önemli katkılar sunmaktadır. Son olarak Nikolay 

Urtegeşev, Olgo Morozova ve Ekaterina Tiron, Evenk dilinin Doğu 

grubuna ait Ust’-Nyukja alt ağzındaki şarkıların akustik analizini 

disiplinler arası bir yöntemle inceleyerek Sibirya araştırmalarına dair 

ufuk açıcı bir bakış açısı sağlamaktadır. 

Sibirya Çalışmaları-III, bu coğrafyaya yönelik yapılan 

araştırmaları bilim dünyasının dikkatine sunmayı, bölge üzerine 

çalışan araştırmacıları ortak bir zeminde buluşturmayı ve bu alandaki 

çalışmaları kalıcı kılmayı hedeflemektedir. Bu kolektif eserin ortaya 

çıkmasında emeği geçen tüm yazarlara teşekkür eder; çalışmanın 

Sibirya sahasına ilgi duyan tüm araştırmacılar için verimli bir kaynak 

olmasını temenni ederiz. 

İzmir, 2025 



v 

İÇİNDEKİLER 

ÖN SÖZ ...................................................................................................... iii

HAKAS ŞAMANİZMİ BİBLİYOGRAFYASI ÜZERİNE BİR 

DENEME .................................................................................................... 1

Abdulselam ARVAS

TUVA TÜRKÇESİ AĞIZLARINDA GÖRÜLEN SÖZ BAŞI /x-/ SESİ 

ÜZERİNE DÜŞÜNCELER ..................................................................... 19

Buket BARAN

ALTAY VE KIRGIZ TÜRKÇESİNDE İKİNCİL UZUN ÜNLÜLER 39

Fatih ÇELİK

О СЕМАНТИКЕ ЛЕКСЕМЫ ЭРJИНЕ (ЭРДЬИНЕ) В 

АЛТАЙСКОМ ЯЗЫКЕ ......................................................................... 59

Алексей Эдуардович ЧУМАКАЕВ

ШАМАНСКИЕ КАМЛАНИЯ ЯКУТОВ: АДРЕСАТЫ, ПОЭТИКА, 

ЛЕКСИКА ................................................................................................ 71

Людмила Степановна ЕФИМОВА

TUVA TÜRKÇESİNDE METATEZ ................................................... 103

Fatoş KARADAĞ TOPRAK

SAHA (YAKUT) TÜRKLERİNİN  İNANÇ SİSTEMİ ÜZERİNE ... 121

İsmet KILIÇ

SOYOT TÜRKLERİNDE REN GEYİĞİ YETİŞTİRİCİLİĞİ VE BU 

BAĞLAMDA GELİŞEN SÖZ VARLIĞI ............................................ 137

Zeynel ÖDEMİŞ

THE IMAGE OF A PERSON IN THE PROVERBIAL, 

PHRASEOLOGICAL AND ASSOCIATIVE PICTURE OF THE 

WORLD OF THE KHAKASS LANGUAGE ...................................... 183

Karina Aleksandrovna POKOIAKOVA

СТРАТЕГИИ РЕАЛИЗАЦИИ ФОНЕТИЧЕСКОЙ МЯГКОСТИ В 

МОНГОЛЬСКИХ И ЮЖНОСИБИРСКИХ ТЮРКСКИХ 

 ЯЗЫКАХ ....................................................................................................... 191

Ираида Яковлевна СЕЛЮТИНА



vi 

RUS ÇARLIĞININ SİBİRYA’DAKİ ORGANİZASYON MERKEZİ: 

TOBOLSK .............................................................................................. 241

Zafer SEVER

SAHA AYDINLANMASININ MEŞALESİ: VASİLİY VASİLİYEVİÇ 

NİKİFOROV – KÜLÜMNÜÜR’ÜN HAYATI, EDEBÎ VE SİYASİ 

KİMLİĞİ ................................................................................................. 261

Ümit ŞAHİN

ОСОБЕННОСТИ ЯЗЫКОВОГО ПОВЕДЕНИЯ СОВРЕМЕННЫХ 

АЛТАЙЦЕВ ........................................................................................... 273

Надежда Алексеевна ТАДИНА

Тенгис Степанович ЯБЫШТАЕВ

ANALYSIS OF THE EVENKI SONG: AN INTERDISCIPLINARY 

STUDY .................................................................................................... 295

Nikolay URTEGESHEV

Olga MOROZOVA

Ekaterina TIRON



1 

HAKAS ŞAMANİZMİ BİBLİYOGRAFYASI 

ÜZERİNE BİR DENEME 

Abdulselam ARVAS 

Giriş 

Hakaslar Sagay, Kaçin, Kızıl, Koybal, Beltir gibi birkaç ana 

boy ve Ceti Püür, Tuba, Kamasin gibi başka küçük gruplardan 

müteşekkil Güney Sibirya’daki az nüfuslu etnik bir Türk halkıdır. 

Wilhelm Radloff ve Nikolay F. Katanov, çalışmalarında bu etnik 

grup için Minusinsk ve Abakan Tatarları adını kullanmıştır (Yılmaz 

Killi, 2007: 112). Bazı bilim adamları ise onların, Yenisey 

Kırgızlarının devamı olduğunu belirtmektedir (Butanayev, 2019: 13; 

Sarali, 2022: 57). İlk kez 1604 yılında Ruslarla karşılaşan Hakas 

halkı, tarih boyunca Hun, Göktürk, Uygur, Moğol, Çin gibi 

devletlerin hâkimiyeti altında yaşamıştır. Onlar, Ruslarla 

karşılaştıkları zaman Yezer, Altısar, Altır ve Tuba isimli dört beylik 

tarafından yönetilmektedir. Bu tarihler, Hakas topraklarında Kırgız 

soylu beylikler tarafından “Hongoray” isimli bir federasyonun 

kurulduğu bir döneme rast gelmektedir (Sarali, 2022: 58). Hakasların, 

tarihte “Hooray” (Hongoray) adında bir devlet kurduğunu başka 

kaynaklar da teyit etmektedir (Killi, 2001: 232). İleriki zamanlarda 

Hakaslar, topraklarını istila eden Rus baskılarından kurtulmak için 

Cungarya’ya bağlanıp vergi ödemiştir. Ruslar, 1707 yılında ise 

onların topraklarına artık girmiş ve halktan kürk vergisi toplamaya 

başlamıştır. Bu dönemde Cungarya, Moğol ve Ruslara vergi veren 

Hakaslar, 1727 yılında imzalanan Bura Antlaşması ile Rusların 

hâkimiyetini resmen kabul etmiştir (Sarali, 2022: 58).  

 Prof. Dr., Hacettepe Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Türk Halkbilimi Bölümü Öğretim 

Üyesi, Ankara/Türkiye, arvasnarin@gmail.com.edu.tr. ORCID: 0000-0002-7553-183X. 



Sibirya Çalışmaları - III 

2 

Günümüzde başkenti Abakan olan Hakasya Özerk 

Cumhuriyeti’ndeki halkın büyük bir kısmı Sibirya’daki Yakut, Altay, 

Tuva, Şor vb. diğer Türk boyları gibi Şamanizm adı altında 

atalarından kendilerine miras kalan gelenekleri devam ettirmektedir. 

Bu bağlamda eskiden olduğu gibi bugün de onlar arasında kamlar 

(şaman) yaşamakta ve Şamanî geleneklere sahip çıkmaktadır. Ancak 

onların resmî olarak Hıristiyanlığın Ortodoks mezhebine bağlı 

olduğu belirtilmelidir. Tıpkı Sibirya’daki diğer halklar gibi 

Hakasların da günümüzde maddî ve manevî hayatında Şamanî 

ritüellere önem verdiği ifade edilmelidir. Bu ritüeller onların 

geleneksel dünya görüşü olan Şamanizm’le bağlantılıdır (Arvas, 

2016: 169-170). Neticede Şamanî geleneklerle bağlantılı olan 

ritüeller asırlardır Hakasların hem maddî hem de manevî yaşam 

tarzını etkilemektedir. 

1. Hakas Şamanizmi Çalışmalarına Dair Bir Hülasa

Ülkemizde yeterli olmasa da Türk halklarının Şamanizmi 

hakkında değişik çalışmalar yapılmıştır. “Hakas Şamanizmi” üzerine 

ise sınırlı sayıda Türkçe araştırma yayımlandığı ancak bunların 

Rusçada yapılan çalışmalara mukayeseyle çok az olduğu ifade 

edilmelidir. Sibirya Şamanizmi’nin bir parçası olan bu konu çok 

dikkat çekici bir çalışma alanı olmuştur. O sebeple birçok bilim 

adamı, öteden beri Hakasların bu geleneksel inancını inceleme 

konusu yapmıştır. Nitekim eski dönemlerde P. S. Pallas, M. A. 

Castren, W. Radloff gibi oryantalistlerle kısmî olarak başlayan 

“Hakas Şamanizmi” daha sonra Türk kökenli N. F. Katanov, A. N. 

Gladışevskiy, N. A. Alekseyev gibi âlimler tarafından sistematik 

olarak ele alınmıştır. Daha yakın dönemlerde ise bu Türk boyuna 

mensup L. Anzhinagova, V. Ya. Butanayev, V. N. Tuguzhekova, V. 

Burnakov, T. Davletov gibi bilim adamları “Hakas Şamanizmi” 

hakkında hem genel hem de çok detaylı araştırmalar yayınlamak 

suretiyle söz konusu alana önemli katkılar sunmuştur (Arvas, 2021a: 

80). 

Bu satırların yazarı da 2013-2014 yılları arasında Hakasya’da 

Şamanizm hakkında bir araştırma projesi gerçekleştirmiştir. Bu 

kapsamda çoğu zaman şamanlarla birlikte ya bir dağ başında yahut 



Abdulselam ARVAS 

3 

bir taygada düzenlenen ritüeller hem emik hem de etik bakış açısıyla 

tarafımızdan kayıt altına alınmıştır. Kayıtlar kamera vasıtasıyla sesli 

ve görüntülü olarak kaydedilmiş, fotoğraflar çekilmiş, zaman zaman 

bunlara ilişkin notlar da o esnada kaleme alınmıştır. Elbette bu alan 

araştırmalarının yanı sıra literatür taramaları yapılmış, burada 

derlenen malzemelerin bir kısmına yönelik makaleler yazılmış, bir 

kısmı ise bildiri olarak sunulmuştur. Bununla birlikte henüz hakkında 

hiçbir bilimsel çalışma yapılmayan çok sayıda malzemenin de elde 

mevcut olduğunu dile getirmek gerekir. Gene, bu satırların yazarı 

tarafından gerçekleştirilen literatür taramaları neticesinde ise “Hakas 

Şamanizmi” hakkındaki bazı çalışmalar açıklanmak suretiyle 

tanıtılmıştır (Arvas 2014a, 2014b, 2014c). Buna karşın Türkiye’de, 

ne bizim tarafımızdan ne de başkası tarafından “Hakas Şamanizmi” 

hakkındaki yayınları kapsayan bir bibliyografya yayınlanmıştır. 

İşte mezkûr çalışmada Hakasya’da araştırma yaptığımız bir yıl 

boyunca tarafımızdan isimleri kaydedilen bilimsel çalışmaların bir 

bibliyografyası hazırlanmıştır. Elbette elde edilemeyen başka yazılı 

kaynakların (kitap, kitap bölümü, makale, bildiri, ansiklopedi 

maddesi vb.) mevcudiyeti de muhtemeldir. Buna karşılık bu 

bibliyografya, 2014 yılına kadar yapılan çalışmalarla sınırlandırılmış, 

o tarihten sonraki araştırmalar makaleye dâhil edilmemiştir. Bundan 

ötürü çalışmamız, belli bir zamanı kapsadığı için periyodik, bir 

konuya yoğunlaştığı içinse özel bibliyografyalar kategorisine dâhil 

olmaktadır. Bu çalışmada dört başı mamur bir bibliyografya 

hazırlanamamışsa da şimdilik Türk okuyucusunun istifade etmesi ve 

elde edilen çalışmaların kaydedilmesi amacıyla “Hakas Şamanizmi” 

hakkında yapılan çalışmaların bir bibliyografyası sınırlı olan bu yazı 

vesilesiyle somut hâle getirilmiştir. Tespit edebildiğimiz ilk yayın 

1897, elde ettiğimiz son yayın ise 2014 yılına aittir. 1897 yılına ait el 

yazma kaynaklardan hareketle bibliyografyanın 117 yıllık bir zaman 

dilimini kapsadığı söylenmelidir. “Hakas Şamanizmi” hakkında 

tespit edilen yazılar ayrıca yayın türüne göre tasnif edilmiş, alfabetik 

ve kronolojik olarak sıralanmıştır. Bu manada 2013-2014 yılları 

arasında Hakasya Özerk Cumhuriyeti’nde yaptığımız araştırma 

esnasında kütüphanelerden tespit ettiğimiz konuyla ilgili çalışmaların 

künyesini okuyucuya sunmak faydalı olacaktır. Lâkin konuya ilişkin 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

4 

çalışmaların künyesini yazmadan evvel bibliyografya hakkında bilgi 

vermek yararlı olacaktır. 

2. Bibliyografya Üzerine Kısa Bir Değerlendirme 

Bilim tarihinde önemli bir kavram olan ve yazar, çalışma adı, 

yayıncı, yayın yeri, yayın tarihi gibi bilgileri içeren bibliyografya1  

genel manada bir konuyu araştırmak üzere kullanılan kitap, dergi, 

süreli yayın vb. kaynakların bir listesi olarak bilinmektedir. Son 

zamanlarda, teknolojik gelişmelerle beraber bilgiye erişimde büyük 

kolaylık sağlayan bu listeye CD, DVD, web sitesi, sanal ortam gibi 

dijital kaynaklar da eklenmiştir. Araştırmacılar, bilimsel çalışmalarda 

kullandıkları yazılı eserlerle dijital ortam kaynaklarını göstermek için 

çoğunlukla araştırmalarının sonuna yazdıkları bibliyografya 

kelimesinin altına istifade ettikleri kaynakları belli bir düzen içinde 

sıralamaktadır. Bilimsel çalışmalarda bibliyografyanın yanı sıra 

“kaynakça”, “kaynaklar”, “referanslar”, “atıfta bulunulan eserler”, 

“literatür” vs. terimlere de yer verilebilmektedir. Türkçe karşılığı 

“kaynakça” olan bibliyografya terimi farklı anlamları barındırsa da 

esasında başka bir hususu ifade etmektedir. Buna karşın zikredilen 

terim genellikle “kaynak”, “mehaz” gibi başka terimlerle 

benzerliğinden veya karıştırıldığından dolayı pek çok bilimsel 

çalışmanın sonunda kullanılabilmektedir. 2 İlgili kavram, 

incelediğimiz konuyu doğrudan ilgilendirdiği için ona dair genel bir 

çerçeve çizmek ve onun çalışma başlığında kullanılma nedenini izah 

etmek önem arz etmektedir. Ayrıca bibliyografya terimiyle ilgili 

karışıklığı sarahate kavuşturmak için de kavramı irdelememiz faydalı 

olacaktır. 

Yaygın kanaate göre bibliyografya, Yunanca “biblion” (kitap) 

ve “graphien” (yazmak) kelimelerinden müteşekkil Fransızca 

bibliographie karşılığı olarak Türkçede kullanılan bir terimdir 

(Acaroğlu 1961: 135; Durmuş, 2002: 83; Kılıçarslan ve Altuğ 2016: 

338). Bir bilim dalı olarak da değerlendirilen bibliyografya yerine 

 
1  Daha önce farklı alanlarda bibliyografya çalışmaları hazırlanmıştır (Bkz. Önal, 2003; 

Yıldız 2007). Bu satırların yazarı tarafından ise Şamanizm, destan, âşıklık geleneği, Dede 

Korkut, masal gibi konularda hem basit hem de izahlı bibliyografya tarzında birkaç çalışma 

yayımlanmıştır (Bkz. Arvas, 2014; 2017; 2021b; 2023; 2024). 
2 Bu konuya dair geniş bir tartışma için bkz. (Zülfikar, 2013: 19-24). 



Abdulselam ARVAS 

5 

eskiden “esâmi’l-kütüb”, “esame-i kütüb”, “ilm-i kütüb”, “ahval-i 

kütüb”, “kitabiyyat” gibi terimler kullanılmıştır (Durmuş, 2002: 83; 

Zülfikar, 2013: 19; Kılıçarslan ve Altuğ, 2016: 338). Kavramın temel 

olarak “kitaplar hakkında yazı” (URL-1) anlamına gelmesi ve 

zikredilen Arapça terimlerin de bu manayı içermesi onun bir disiplin 

olduğu görüşünü destekler mahiyettedir. Üstelik Arapça menşeli 

kavramların aslında “kitapların isimleri”, “kitapların bilimi”, 

“kitapların durumu” gibi anlamları taşıdığı ve bibliyografyanın 

bağımsız bir bilim olduğu anlaşılmaktadır. Bu kavramların içinden 

“kitabiyyat”ın ise Türkçede hâlâ aktif olarak kullanıldığı malumdur. 

Bir bilim yahut kavram olarak bibliyografya hakkında çeşitli 

tanımlar da yapılmıştır. Bu anlamda bibliyografya kavramını İsmail 

Durmuş (2002: 83) “Belirli bir konuda ve genellikle belirli bir dönem 

içinde yazılan veya yayımlanan eserlerin tasnif edilmiş tam listesi”; 

Hamza Zülfikar (2013:  22) “Belli bir konu üzerindeki yayınların 

tamamı”; Zehra Kılıçarslan ve Emel Altuğ (2016: 338) ise 

“Yayınlanmış basılı eserlerin fihristi” şeklinde tarif etmiştir. Bu 

tanımlar dikkatle incelendiği zaman onların temelde aynı mefhumu 

ifade ettiği ve terimin ilk anlamını yansıttığı görülecektir. Dolayısıyla 

terimin tanımı hususunda araştırmacıların mutabık olduğu 

anlaşılmaktadır. Neticede bibliyografya kitap, dergi, makale vs. gibi 

çalışmaların sonunda kullanılan kaynakları ifade etmekten ziyade 

basılı eserlerin künyesini veren başlı başına bir çalışma alanıdır, 

denebilir. Belli kurallar dâhilinde oluşturulması, birçok türünün 

bulunması da bibliyografyanın bir terimden öte bir disiplin olduğu 

düşüncesini kuvvetlendirmektedir. 

Bu temel özelliği haricinde bibliyografyalar bilimsel çalışmalar 

için birçok açıdan önemli ve faydalıdır. Bu kapsamda herhangi bir 

konuda çalışma yapacak insanların daha doğru ve bütüncül bir 

araştırma yapabilmesi için önceki çalışmalardan istifade etmesi 

gerekir. Örneğin Şamanizm hakkında makale yazacak bir 

araştırmacının bu konuda daha evvel yapılmış ulusal ve uluslararası 

çalışmaları bilmesi ehemmiyet arz etmektedir. Demek ki bir 

Şamanizm bibliyografyasının olması konuyla ilgilenen 

araştırmacıların işini kolaylaştıracaktır. Özellikle tekrara düşmemek 

veya o konuda yazılmış daha iyi bir çalışmayı gözden kaçırmamak 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

6 

yahut ilim açısından değersiz olan bir makale yazmamak için 

bibliyografya bilgisi önemlidir. Dahası bu hususa ilişkin, çeviri bir 

yazıda belirtildiği üzere kaleme alınacak konuyla ilgili önemli 

noktaların unutulmaması, eksikleri olan bir yazı yazılmaması için 

önceki çalışmaların (Kılıçarslan ve Altuğ, 2016: 338-339) bilinmesi 

mühimdir. Böylelikle araştırmacı gereksiz tekrarlara düşmeyecek ve 

bilime katkı sunan faydalı ve yeni bilgileri ihtiva eden çalışmasını 

ilgililere sunabilecektir. 

Bibliyografyaların çeşitli adlar taşıdığı, bunların ise 

“hazırlanış” ve “kapsamına” göre tasnif edildiği bilinmektedir. 

Örneğin herhangi bir konu sınırlamasına gitmeden bütün yayınları 

içermek üzere hazırlanan genel bibliyografyalar ile kültür, teknik ve 

ilmin belirli bir dalındaki yayınları içerecek şekilde düzenlenen özel 

bibliyografyalar kapsama dâhil olan bibliyografyalardır. Aynı alan 

veya konuyla ilgili bir dildeki yayınlara yönelik bibliyografyalar, 

farklı dillerdeki yayınları kapsayacak genişlikte bibliyografyalar ve 

konu sınırlaması olsun veya olmasın yalnızca seçilmiş yayınları içine 

alan seçme bibliyografyaların varlığı da malumdur. Belli iki tarih 

arasında veya bir tarihe kadar çıkmış yayınları konu edinen 

tamamlanmış bibliyografyalar ile yayınları düzenli veya belirsiz 

aralıklarla ortaya koyan periyodik bibliyografyalar süre bakımından 

değerlendirilen türlerdir. Ayrıca listeledikleri eserlerin yazarı, içeriği, 

değeri hakkında bilgi verenlere açıklamalı bibliyografya, bazı eleştiri 

getirenlerine ise eleştirel bibliyografya denilmektedir. Belli bir 

alanda veya genel olarak daha önce düzenlenmiş bibliyografyaları 

belirlemek üzere “bibliyografyaların bibliyografyası” da 

hazırlanabilmektedir (Durmuş, 2002: 83). 

Bibliyografyaya ilişkin bu hülasanın ardında “Hakas 

Şamanizmi bibliyografyası” üzerine kaleme alınmış makalemizde 

başvurulan yönteme de kısaca değinmek faydalı olacaktır. Evvela 

çalışmaların künye bilgileri tamamen Kiril alfabesinden Latin 

harflerine transkribe edilmiştir. Künye bilgileri yazılırken müellife ve 

yayınevine ait orijinal adın transkripsiyonu Kiril’den Latin alfabesine 

yapılmış, ancak kitap, makale, bildiri vs. çalışmaların başlıkları ile 

ansiklopedi/dergi/sempozyum/kongre adları Rusçadan Türkçeye 

çevrilmiştir. Türk dili menşeli olduğu için Hakasçayla yazılmış 



Abdulselam ARVAS 

7 

çalışmalar ile yer aldıkları kitap adları ise Türkçeye tercüme 

edilmemiş, transkripsiyonuyla yetinilmiştir. Bütün çalışmaların 

yayınlandığı yerler ise Türkçe telaffuza uygun yazılmıştır. Mesela 

Rusça yazılışı Москва (Moskıva) ve telaffuzu Масква (Maskıva) 

olan şehir “Moskova” şeklinde kaydedilmiştir. Böylece okuyucunun 

bibliyografyadan azamî derecede istifade etmesi sağlanmak 

istenmiştir. Yaklaşık yüz çalışmanın değerlendirildiği bu 

bibliyografik çalışma “tez”, “kitap”, “kitap bölümü”, “makale”, 

“bildiri”, “ansiklopedi maddesi”, “gazete yazısı”, “el yazması” 

başlıkları altında tasnif edilerek hazırlanmıştır. 

3. Hakas Şamanizmi Hakkındaki Çalışmaların Künyesi 

3.1. Tezler 

Gladışevskiy, A. N. (1954). Hakasya’da Şamanizm ve Onun 

Muhafazakâr Özü (Avtoreferat Dissertatsii), Moskova. (Hakas 

Dil, Tarih ve Edebiyat Araştırmaları Enstitüsü arşivinde 15 

sayfalık özeti olan bu Doktora tezi Hakasya’da 

bulunmamaktadır.) 

 3.2. Kitaplar 

Kostin, M. A. (1955). Şamanizm ve Onun Muhafazakâr Özü, Abakan: 

Hakasskoe Knizhnoe İzdatelstvo. 

Gladışevskiy, A. N. (1968). “Yerli Hakas Halkının Gündelik 

Yaşamında ve Bilincinde Şamanizmin Üstesinden Gelmek”, 

Hakasya’nın Sosyo-Ekonomik Gelişme Meseleleri, Abakan: 

Krasnoyarskogo Knizhnogo İzdatelstva, s. 148-157. (Yazar, 

ortaklaşa kaleme alınan bu kitapta ilgili kısmı yazmıştır.) 

Pataçakov, K. M. (1984). “Hakas Şaman Davuluna Ait Çizimlerin 

Yorumlanmasından Hareketle Rekonstrüksiyon Tecrübesi”, 

Güney Sibirya’nın Antik Tarihi Hakkındaki Meseleler, Abakan: 

HakNİİYALİ, s. 147-159. (Yazar, ortaklaşa kaleme alınan bu 

kitapta ilgili kısmı yazmıştır.) 

Anzhiganova, L. V. (1995). Hakasların Geleneksel Dünya Görüşü, 

Abakan: Otdel İzdatelskoy Deyatelnosti. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

8 

Anzhiganova, L. V. (1997). Hakasların Geleneksel Dünya Görüşü 

(Yeniden İnşa Deneyimi). Abakan: Otdel İzdatelskoy 

Deyatelnosti. 

Burnakov, V. A. (2006). Hakasların Geleneksel Dünya Görüşünde 

Orta Dünya Ruhları, Novosibirsk: İzdatelstvo İnstituta 

Arheology i Etnografii. (Bu kitap, yazarın aynı isimli doktora 

tezinden üretilmiştir.) 

Butanayev, V. Ya. (2006). Gelenek Hakas Şamanizmi, Abakan: 

İzdatelstvo KHGU. (Bu satırların yazarı tarafından Türkçeye 

çevrilen kitap 2019 yılında TDK tarafından basılmıştır.) 

Tuguzhekova, V. A.- Çoçieva, A. S. (2007). N. F. Katanov (1896) ve 

S. D. Maynagaşev’in (1913-1914) Hakasya’daki Etnografik 

Gezileri, Abakan: DialogSibir. 

3.3. Kitap Bölümleri 

Pataçakov, K. M. (1958). “Halk İnanışları”, Hakasların Kültürü ve 

Gündelik Yaşamı, Abakan: Hakasskoe Knizhnoe İzdatelstvo, s. 

94-100. 

Tatarova, V. (2003). “Hakas Şamanizmi ve Onun Tanrılar Panteonu”, 

Üzülbes Tamır Üçün, Abakan: İzdatelstvo Rosa. 

Karaçakov, S. E. (2004). “Hakaslarda Şamanizm”, Çonımga Ödizim 

Aylandırçam, Abakan: Hakas Kniga İzdetalstvozı. 

Anzhiganova, L. V. (2007). “Hakasya’da Şamanizm: Teorik ve 

Pratik Yönleri”, Hakasya Cumhuriyeti Halkının Dinî ve Ahlakî 

Bilinci, Abakan: KHGU. 

Gladışevskiy, A. N. (2007). “Anne ve Bebeğin Koruyucu Tanrıçası 

Umay”, Hakasya: Yaşayan Antik Çağ/1928-2006 (Haz. V. F. 

Burov), Abakan: Hakasskoe Knizhnoe İzdatelstvo, s.69-72. 

(Eserin ilk baskısı 1995 tarihli olup bu makale orada da 

yayımlanmıştır.) 

Gladışevskiy, A. N. (2007). “Ateş Kültü”, Hakasya: Yaşayan Antik 

Çağ/1928-2006 (Haz. V. F. Burov), Abakan: Hakasskoe 

Knizhnoe İzdatelstvo, s. 64-68. (Eserin ilk baskısı 1995 tarihli 

olup bu makale orada da yayımlanmıştır.) 



Abdulselam ARVAS 

9 

Gladışevskiy, L. N. (2007). “Hakasya’daki Şamanlar”, Hakasya: 

Yaşayan Antik Çağ/1928-2006 (Haz. V. F. Burov), Abakan: 

Hakasskoe Knizhnoe İzdatelstvo. 

Butanayev, V. Ya. (2008). “Şamanizm”, Hakasya Tarihi Üzerine 

Deneme, Abakan: İzdatelstvo KHGU, s. 438-452. 

Anzhiganova, L. V. (2013). “Hakas Halkının Geleneksel Kültürü: 

Tengriciliğin Esasları”, Etno-İtirafçı Yeni-Gelenekselcilik, 

Abakan: KHGU. 

3.4. Makaleler 

Potapov, L. P. (1981). “Etnografik Koleksiyonun Eşsiz Bir Öğesi 

Olarak Kaçinlerin Şaman Davulu”, Antropoloji ve Etnografya 

Müzesi Koleksiyonu, C. 37, s. 124-137. 

Sunçugaşev, Ya. İ. (1991). “Maldyak- Nime Polçan Ol: Ham 

Sösteri”, Ah Tashıl, No: 39. 

Butanayev, V. Ya. (1996). “Hakasların Millî Dini”, Ulug-Hem, C. 2, 

s. 177-183. 

Kotocekov, A. İ. (1999). “Hakasların Geleneksel Dünya Görüşünün 

Numerolojik Temellerinin Yeniden İnşası Deneyimi”, Avrasya, 

S. 1, s. 149-154. 

Burnakov, V. A. (2002). “Dağ Ruhları: Çifte Özler”, Sibirya’da 

Beşeri Bilimler, S. 3, s. 35-38. 

Burnakov, V. A. (2002). “Hakasların Geleneksel Tasarımında Çeek 

Hamnar (Yiyen Şamanlar)”, Sibirya Etnografyası ve 

Antropolojisi, C. 8, s. 542-546. 

Burnakov, V. A. (2003). “Hakasların Geleneksel Dünya Görüşünde 

Ruh”, Sibirya’da Beşeri Bilimler, S. 3, s. 15-19. 

Samuşkina, E. V. (2005). “Hakasların Etnik Bilinçaltı: Modern Ulus 

İdeolojisinin Oluşumunda Mitoloji ve Şamanizm”, Sibirya’da 

Beşeri Bilimler, S. 3, s. 87-89. 

Tuguzhekova, V. N.-Kidiyekova, İ. K. (2006). “İnsan ve Doğa: Sug 

Tayıg Ritüeli”, Sayan-Altay Tarih ve Kültürünün Güncel 

Sorunları, S. 7, s. 125-131. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

10 

Tuguzhekova, V. N. (2010). “Hakasya’da Barış Tefi”, Sayan-Altay 

Tarih ve Kültürünün Güncel Sorunları, S. 11, s. 125-129. 

Anzhiganova, L. V. (2012). “Hakasların Dinî Düşüncelerinin 

Evrimi”, Kuzeydoğu Beşeri Bilimler Bülteni, C. 1, S. 4, s. 42-

47. 

Burnakov, V. A. (2012). “Hakas Şamanlarının Ritüel 

Uygulamalarında Kıyafet”, NGU Bülteni, S. 7, s. 258-269. 

Burnakov, V. A. (2012). “Hakasların Mitolojik Bakışlarına Göre 

Turna”, Sibirya’da Beşeri Bilimler, S. 2, s. 87-89.  

Burnakov, V. A. (2012). “Hakasların Ritüel Pratiğinde Kumaş”, 

NGU Bülteni, S. 5, s. 175-186.  

Burnakov, V. A. (2013). “Hakasların Geleneksel Tasarımında 

Atmosferik Olaylar”,  NGU Bülteni, S. 12, s. 254-266. 

Burnakov, V. A.-Tsıdenova, D. Ts. (2013). “Hakasların Geleneksel 

Dünya Görüşünde Ay”, NGU Bülteni, S. 3, s. 267-279. 

Burnakov, V. A.-Tsıdenova, D. Ts. (2014). “Hakasların Dinî-

Mitolojik Dünya Görüşünde Taş ve Kurgan İmgeleri (XIX-XX. 

Asır Sonları)”, NGU Bülteni, C. 13, S. 3, s. 256-267. 

3.5. Bildiriler 

Pataçakov, K. M. (1968). “Hakaslar Arasında Dinî-Günlük Yaşam 

Sorunlarının Üstesinden Gelmeye Yönelik Çalışma 

Deneyimlerinden”, Sibirya Halklarında Geçmişin 

Kalıntılarının Günlük Yaşam ve Bilinçte Aşılması ve Yeni 

Gelenek, Görenek ve Ritüellerin Oluşturulması Meseleleri, 

Ulan-Ude, s. 141-152. 

Pataçakov, K. M. (1984). “Hakasların Şaman Davulundaki Resimler 

Hakkında”, Alan Sonuçlarına Göre Birleşik Oturumlar: Bildiri 

Özetleri, Bölüm 2, s. 278-279. 

Kazançinova, G. G. (1996). “Kızılların Davulu”, ÇATHAN: 1. 

Uluslararası Materyalin Tarihi ve Modernliği Sempozyumu, 

Abakan, 25-28 Temmuz, s. 40-43. 

Tuguzhekova, V. N.-Pataçakov, K. M. (1996). “Hakas Şamanlarının 

Davulundaki Çizimlerin Semantiği”, ÇATHAN: 1. Uluslararası 



Abdulselam ARVAS 

11 

Materyalin Tarihi ve Modernliği Sempozyumu, Abakan, 25-28 

Temmuz, s. 45-47. 

Anonim. (1997). Hakasların Geleneksel Dünya Görüşü: Geçmiş, 

Bugün, Gelecek (Uluslararası Kongre Bildirileri), Abakan: 

KhakNİİYALİ. (16 bildirinin sunulduğu kitaptaki yazıların 

büyük çoğunluğu Şamanizm hakkındadır.) 

Anzhiganova, L. V. (2001). “Modern Hakasya’da Şamanizm ve 

Şamanlık Geleneklerinin Yeniden Canlanması”, Ekoloji ve 

Geleneksel Dinî-Sihrî Bilgi: Uluslararası Bilimsel-Uygulamalı 

Sempozyum Materyalleri, Moskova-Abakan-Kızıl, 9-21 

Temmuz, s. 205-210. 

Kotocekov, A. İ. (2001). “İnsan ve Doğa Ruhları: Geleneksel Hakas 

Anlayışına Göre Kontak Olanakları (Problemin Ortaya 

Konulması)”, Uluslararası İnterdisipliner Bilimsel-Uygulamalı 

Sempozyumu: Ekoloji ve Geleneksel Dinî-Sihrî Bilgi, 

Moskova-Abakan-Kızıl, 9-21 Temmuz, s. 212-219. 

Maynogaşeva, V. E. (2001). “Hakas Hikâye Anlatıcılığı: Manevî 

Ekolojinin Sanatsal-Büyüsel Yaratımı”, Ekoloji ve Geleneksel 

Dinî-Sihrî Bilgi, Kısım 2, 9-21 Temmuz, Abakan, s. 250-256. 

Topoev, V. S.-Çarkova, M. N. (2001). “Hakas Toplumunda İntiharı 

Önlemenin Geleneksel Yöntemleri”, Ekoloji ve Geleneksel 

Dinî-Sihrî Bilgi: Uluslararası Bilimsel-Uygulamalı Sempozyum 

Materyalleri, Moskova-Abakan-Kızıl, 9-21 Temmuz, s. 210-

213. 

Tuguzhekova, V. N. (2001). “Hakasya’da Şamanizm”, Ekoloji ve 

Geleneksel Dinî-Sihrî Bilgi: Uluslararası Bilimsel-Uygulamalı 

Sempozyum Materyalleri, Moskova-Abakan-Kızıl, 9-21 

Temmuz, s. 202-204. 

Anzhiganova, L. V. (2002). “Din Olarak Şamanizm”, 

Üniversitelerarası Konferans: Din ve Toplum, Abakan, s. 102-

106. 

Anzhiganova, L. V. (2002). “İnterdisipliner Araştırmanın Konusu 

Olarak Şamanizm”, Sayan-Altay ve Komşu Bölgelerin 

Tarihindeki Güncel Sorunlar, Abakan, s. 103-108. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

12 

Kırcinakov, A. A. (2002). “Hakasların Gelenek ve Ritüelleri”, 

Üniversitelerarası Konferans: Din ve Toplum, Abakan. 

Gladışevskiy, A. N. (2003). “N. F. Katanov’un Eserlerindeki 

Şamanizm Hakkında”, Nikolay Fedoroviç Katanov’un Ülkesine 

Bıraktığı Mirasa Bakış Bilimsel-Uygulamalı Konferans 

Materyalleri, Moskova: Novıy Klyuç, s. 69-74. 

Tuguzhekova, V. N. (2003). “Hakasya’daki Kutsal Yerlerde 

Ritüellerin Tekrar Canlandırılması”, V. Rusya Etnograf ile 

Antropologlar Kongresi: Bildiri Özetleri, Moskova, s. 315. 

Gruzdeva, D. R. (2007). “Hakas Geleneksel Kültüründe Müzikal-

Sanatsal Biçimler”, ÇATHAN: Tarih ve Çağdaşlık (III. 

Uluslararası Konferans Materyalleri), Abakan, s. 125-131. 

Mazay, L. Yu. (2007). “Hakasların Şaman Müziğinin Kültürel-

Tarihsel Analizi”, ÇATHAN: Tarih ve Çağdaşlık (III. 

Uluslararası Konferans Materyalleri), Abakan, s. 115-125. 

Butanayev, V. Ya.-Butanayeva, İ. İ. (2008). “Hakas Şamanı ve 

Toplumsal Statüsü”, Milenyum Başlangıcında Güncel Tarih ve 

Hukuk Sorunları: Bölgesel İlmî-Uygulamalı Konferans 

Materyallerinin Koleksiyonu, S. 5, Abakan, s. 194-206. 

Kidiyekova, İ. K. (2008). “Hakasların Şaman Kostümlerinin 

Sembolizmi”, Hakasya ve Rusya: Birlikte 300 Yıl, s. 119-127.  

Tuguzhekova, V. N. (2010). “Hakasya ve Tuva’da Barış Tefi”, 

Geçmişte ve Günümüzde Neo-Şamanların Psikofizyolojisi ve 

Sosyal Uyumu: Uluslararası İnterdisipliner Bilimsel 

Sempozyum, Buryatya, 2-9 Ağustos, s. 265-271. 

Butanayev, V. Ya. (2011). “Hongoray Kültüründe Antik Türk 

Panteonu Umay Tanrıçası”, Tengricilik ve Avrasya Halklarının 

Epik Mirası: Kökenleri ve Çağdaşlığı (III. Uluslararası 

Konferans Materyalleri), Kızıl, 1-3 Temmuz, s. 58-63. 

Tuguzhekova, V. N. (2011). “Hakasların Geleneksel Ritüelleri: Tarih 

ve Çağdaşlık”, Tengricilik ve Avrasya Halklarının Epik Mirası: 

Kökenleri ve Çağdaşlığı (III. Uluslararası Konferans 

Materyalleri), Kızıl, 1-3 Temmuz, s. 123-126.  



Abdulselam ARVAS 

13 

Burnakov, V. A. (2012). “Hakasların Geleneksel Tasarımında Kurt 

İmgesi”, Martyanov Yerel Tarih Okumaları (Konferans 

Materyalleri), S. 7, Minusinsk, s. 124-126. 

Mazay, L. Yu. (2012). “Şaman Davulunun Semantiği ve Onun Hakas 

Kültüründeki İşlevleri”, Kotozhekov Okumaları (Konferans 

Materyalleri), Abakan, s. 39-43. 

Tuguzhekova, V. N. (2013). “Avrasya’da Şamanizm”, Uluslararası 

Seminer: Avrasya ve Hindistan Bölgesel Perspektifler, 

Himalaya Araştırma ve Kültürel Kurumu, Yeni Delhi, 11-12 

Kasım, s. 24-25. 

Burnakov, A. A. (2014). “Tarihyazımı Yaklaşımlarının 

Sınıflandırılması Meselesine Dair”, Sibirya’nın Yerli Halkları 

(Konferans Materyalleri), Novosibirsk, s. 83-85. 

Burnakov, V. A. (2014). “Hakasların Geleneksel Dünya Görüşünde 

Güneş”, Sibirya’nın Yerli Halkları (Konferans Materyalleri), 

Novosibirsk, s. 98-105. 

Burnakov, V. A. (2014). “Hakasların Geleneksel Dünya Görüşünde 

Ruh”, Sibirya’nın Yerli Halkları (Konferans Materyalleri), 

Novosibirsk, s. 90-98. 

Burnakov, V. A. (2014). “Hakasların Gökyüzü Hakkındaki 

Geleneksel Düşünceleri”, Sibirya’nın Yerli Halkları 

(Konferans Materyalleri), Novosibirsk, s. 85-90. 

Butanayev, V. Ya. (2014). “Hakas Şamanlarının Ritüel Oyunları”, 

Ural-Altay: Yüzyıllardan Geleceğe, s. 131-138. 

Tuguzhekova, V. N. (2014). “Hakasların Manevî Kültür Taşıyıcısı 

Şamanlar”, Azınlıktaki Yerli Halklar (Konferans Materyalleri), 

Abakan: Hakasskoe Knizhnoe İzdatelstvo, s. 101-103. 

3.6. Ansiklopedi Maddeleri 

Butanayev, V. Ya.-Kharitonava, V. İ. (2006). “Manevi Kültür”, 

Sibirya Türk Halkları, Moskova: Nauka, s. 597-620. 

Butanayev, V. Ya. (2008). “Dağ Kurbanları”, Hakas Kültürü 

Hazineleri, Abakan: Nİİsentr, s. 126-139. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

14 

3.7. Gazete Yazıları ve Gazetelerde Yayımlanan Röportajlar 

Kızlasova, L. (1991). “Ay ve Güneşin Altında Olmak” (Röportaj), 

Sovetskaya Hakasiya, S. II, s. 3. 

Pataçakov, K. (1991). “Hamnın Tag Tayiinda Hamnaan Sösteri” 

(Röportaj), Lenin Çolı, S. IV, KV., s. 2. 

Gladışevskiy, A. (1992). “Ateş Ruhuna Yedi Dörtlük” (Röportaj), 

Hakasiya, S. II, KV., s. 6. 

Gladışevskiy, A. (1992). “Son Şaman” (Röportaj), Hakasiya, S. II, s. 4. 

İsimsiz. (1992). “Gizemli Odugen-Tayga”, Hakasiya, S. II, s. 3. 

Pataçakov, K. (1992). “Ot Tayii Haydi İrtçen” (Röportaj), Hakas Çiri, S. 

I, s. 3. 

Pataçakov, K. (1992). “Sug Tayiinda” (Röportaj), Hakas Çiri, S. I, s. 2. 

Sunçugaşev, Ya. (1992). “Bozkır Tanrıçası Hurtuyah” (Röportaj), 

Hakasiya, s. 5. 

Sunçugaşev, Ya. (1992). “Hut Alganı” (Röportaj), Lenin Çolı, S. II, s. 3. 

Kızlasova, İ. (1993). “Kuday’ın Rahipleri” (Röportaj), Çernogorsk, s. “”. 

Potanova, T. (1996). “Adanmış Kadın Şaman” (Röportaj), Abakan, S. 

III-IV, KV., s. 3. 

Potanova, T. (1997). “En Parlak Operatörlerden Biri Olan Şaman” 

(Röportaj), Abakan, S. I-II, KV., s. 6. 

Korisava, K. (1998). “Prenses Kobezhikova Boşuna Davul 

Çalmıyor” (Röportaj), Şans, S. III-IV, s. 4. 

Çistobayev, K. (1999). “Izençem, Çonım Azahha Turıp Alar” 

(Röportaj), Hakas Çiri, S. II, s. 7. 

İvanova, O. (1999). “Rüyalar: Ruhun İnce Dünyadaki Yolculukları” 

(Röportaj), Delovoy Sayanogorsk, s. 2. 

Volokina, N. (1999). “Karanlık Gökyüzü-2” (Röportaj), Delovoy 

Sayanogorsk, s. 3. 

Potanova, T. (2000). “Ağaçlar Kesilince Nehirler Kurur” (Röportaj), 

Hakasiya, S. II, KV., s. 3. 



Abdulselam ARVAS 

15 

Kobecikova, T. V. (2002). “Altın Şuanızı Bulun” (Röportaj), 

Hakasiya, s. 2. 

Patkaçakova, A. (2002). “Kara Davul” (Röportaj), Hakasiya, s. 6. 

Gladışevskiy, L. N. (2003). “Hakasya’da Şamanlar” (Röportaj), 

Hakasiya, s. 6. 

Obert, M./Karpov, V. G. (2003). “Şamanik Kamlamanın Kayıtları 

Nerede Kayboldu?” (Röportaj), Hakasiya, s. 4. 

Tuguzhekova, V. N. (2006). “Hakas Cumhuriyeti Şamanları Rusya 

Federasyonu Savunma Bakanına Karşı Gelecek mi”, Şans 

(Haberi Haz.: Dana Kovalçik), No: 12, 23-29 Mart. 

Tuguzhekova, V. N. (2007). “Hangi Tanrı’ya Dua Edilmeli?”, 

Habar/Hakas Çiri (Röportaj: Olga Şalginova), S. 1, 5 Şubat, s. 45. 

Tuguzhekova, V. N. (2010). “Şamanizm: Dün, Bugün ve Yarın …”, 

Abakan (Röportaj: Olga Karaçakova), No: 35, 25-31 Ağustos, s. 9. 

Tuguzhekova, V. N. (2011). “Hakasya’nın Kutsal Anıtları”, Abakan 

(Röportaj: Olga Karaçakova), No: 14, 30 Mart-5 Nisan, s. 16. 

Tuguzhekova, V. N. (2013). “Dokuz Nesil Öncesi”, Aif Na Yeniseye 

(Röportaj: Tatyana Antipeva), No: 42, s. 25. 

3.8. El Yazmalar-Raporlar 

Katanov, N. F. (1897). 10 Mayıs-1 Eylül 1896 Yılında Minusinsk 

Vilayetine Yapılan Seyahat Raporu, Kazan. 

İsimsiz. Şamanizm Hakkında, Dosya No: 415, 7 s. 

Martınov, N. S. Şamanizm ve Onun Muhafazakâr Özü, Dosya No: 

493, 5 s. 

Sonuç 

Şamanizm folklor, dinler tarihi, sosyoloji, tıp vb. gibi birçok 

disiplinin kesişme noktasında yer alan bir çalışma alanıdır. Nitekim 

bugüne kadar Şamanizm hakkında bu alanlarda dünyanın birçok 

ülkesinde araştırmalar ortaya konulmuştur. Bu konu bilim 

dünyasında güncelliğini koruyan bir araştırma sahası olarak hâlâ 

dikkatleri üzerine çekmektedir. Bundan mütevellit özellikle Sibirya 

şamanlığı üzerine eski dönemlerden itibaren gerek amatör ve popüler 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

16 

gerekse ilmî bakımdan çok sayıda çalışmalar yapılmıştır. Hakaslar da 

Sibirya’daki Türk halklarından biri olarak Şamanlık geleneklerini 

devam ettiren bir toplumdur. Bu konuda ise daha ziyade Rusça ve 

Hakasça çalışmaların yoğunluk kazandığı görülmektedir. Türkiye’de 

bu konuya dair yapılan bazı çalışmalar bulunmakla birlikte Hakas 

şamanlığı hakkında yeteri kadar araştırma ortaya konulduğu 

söylenemez. Onun için bu yazı yazılmıştır. 

Bilimsel araştırmalarda en önemli hususlardan biri ilgili konu 

hakkında hazırlanan bibliyografyalardır. Aynı zamanda önemli bir 

disiplin olan bibliyografya vasıtasıyla bilim adamları araştırmak 

istedikleri eserlere ulaşabilmekte ve konu hakkındaki literatürü 

tarayabilmektedir. Böylece araştırmacılar, bibliyografya vasıtasıyla 

teorik bilgileri okuyabilmekte, çalışacağı konunun temel bilgilerini 

edinebilmekte ve sonra da kendi düşüncelerini ortaya koyacağı 

özgün araştırmalar yapabilmektedir. Bu kapsamda makalemizde 

Hakas Şamanlığı üzerine bir bibliyografya denemesi 

gerçekleştirilmiştir. Toplamda 97 kaynağın künyesinin tespit edilerek 

Türkçeye tercümesinden oluşan bu makalede iki temel hususa dikkat 

çekmek amaçlanmıştır. Bunlardan ilki Hakas Şamanlığı hakkında 

2014 yılına kadar elde edilen kaynakları künyeleriyle birlikte Türk 

bilim adamlarıyla paylaşmaktır. Diğeri ise hazırlanan bibliyografya 

ile konuya ilgi duyan bilim adamlarının bu çalışmalara ulaşmalarını 

kolaylaştırmaktır. Hem kronolojik hem de alfabetik düzene göre 

hazırlanan ve belli bir dönemi kapsayan bu periyodik bibliyografyaya 

yenilerinin eklenmesi ise bu satırların yazarının en büyük 

temennisidir. 

 

Kaynakça 

Acaroğlu, Türker. (1961). “Bibliyografya Nedir?”, Türk Kütüphaneciliği, C. 

10, S. 3-4, s. 135-140. 

Arvas, Abdulselam. (2014a). “Hakas Şamanizmi/Dünya Görüşü” Üzerine 

Yapılan Bazı Çalışmalar”, Sibirya Araştırmaları Dergisi, 2 (4): 1-12. 

Arvas, Abdulselam. (2014b). “Hakas Şamanizmi (Dünya Görüşü) Üzerine 

Yapılan Çalışmalar-II”, Gazi Türkiyat Enstitüsü Dergisi, S. 15, s. 33-

51. 



Abdulselam ARVAS 

17 

Arvas, Abdulselam. (2016). “Hakas Türklerinin Sözlü Şiir Geleneği”, Türk 

Dünyası Âşık Edebiyatı (Ed. Naciye Yıldız, F. Ahsen Turan), Gazi 

Kitabevi: Ankara, s. 169-189. 

Arvas, Abdulselam. (2017). “Türkiye’de Kıpçak Sahası Türk Destanları 

Üzerine Yapılan Tezler (1995-2004)”, Prof. Dr. Nerin Yayın 

Armağanı (Ed. Çiğdem Akyüz vd.), SAGE Yayıncılık: Ankara, s. 

94-105. 

Arvas, Abdulselam. (2021a), “Hakas Bir “Kam” ve Düzenlediği Ritüeller”, 

Çukurova Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 30 (3), 79-

87. 

Arvas, Abdulselam. (2021b). “Van Âşıklık Geleneği Araştırmalarının 

Tarihi”, Avrasya Uluslararası Araştırmaları Dergisi, C. 9, S. 27, s. 

541-553. 

Arvas, Abdulselam. (2023). “Kitab-ı Dedem Korkut’un İzahlı 

Bibliyografyası Üzerine Bir Deneme”, Avrasya Uluslararası 

Araştırmaları Dergisi, C. 11, S. 34, s. 529-547. 

Arvas, Abdulselam. (2024). “Masal Araştırmalarının İzahlı Bibliyografyası 

Üzerine Bir Deneme”, Prof. Dr. Ali Yakıcı Armağanı Gazi’de Kırk 

Yıl (Ed. Hamiye Duran, Rabia G. Kayabaşı, Tuğçe Erdal), Akçağ 

Yayınları: Ankara, s. 209-220. 

Butanayev, Viktor Ya. (2019). Geleneksel Hongoray Şamanlığı (Çev. 

Abdulselam Arvas), Türk Dil Kurumu Yayınları: Ankara. 

Durmuş, İsmail. (2002). “Kitabiyât”, Türkiye Diyanet Vakfı İslâm 

Ansiklopedisi, C. 26, s. 83-85. Ankara: TDV Yayınları. 

Kılıçarslan, Zehra-Emel Altuğ. (2016). “Bibliyografya”, Türk 

Kütüphaneciliği, C. 30, S. 2, s. 338-339. 

Killi, Gülsüm. (2001). “Etniçeskaya kul’tura xakasov” (Hakasların Etnik 

Kültürü), Türk Dünyası Dil ve Edebiyat Dergisi, S. 11, s. 228-237. 

Yılmaz Killi, Gülsüm. (2007). “Hakas Ağız Araştırmaları Tarihi Üzerine”, 

Modern Türklük Araştırmaları Dergisi, C.4, S.3, s.105-124. 

Önal, Sevda. (2003). Klasik Türk Edebiyatı Kitap Bibliyografyası (1930-

2003), Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Atatürk Üniversitesi, 

Sosyal Bilimler Enstitüsü, Erzurum. 

Sarali, Naziye. (2022). “Başkurdistan, Altay ve Hakas Özerk 

Cumhuriyetleri”, Uluslararası Gelişim Akademi Dergisi, 1(1), 53-61. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

18 

Yıldız, Pelin. (2007). Klâsik Türk Mûsikîsi Kitap ve Tez Bibliyografyası 

(1929-2007), Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, Afyon Kocatepe 

Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, Afyonkarahisar. 

Zülfikar, Hamza. (2013). “Kaynak mı, Kaynakça mı, Bibliyografya mı?”, 

Türk Dili, C. CIV, S. 738, s. 19-24. 

URL-1: Vikipedi. “Bibliyografya”. 

https://tr.wikipedia.org/wiki/Bibliyografya, Erişim Tarihi: 

03.04.2025. 



19 

TUVA TÜRKÇESİ AĞIZLARINDA GÖRÜLEN SÖZ 

BAŞI /x-/ SESİ ÜZERİNE DÜŞÜNCELER 

Buket BARAN* 

Giriş 

Bir dilin ağız materyalleri dilde meydana gelen tarihsel 

süreçlerin özünü ayna gibi yansıtma özelliğine sahiptir. Bu 

materyaller özellikle yazıyla geç dönemde tanışmış olan diller için 

çok değerlidir. Tuva Türkçesinin ağızları Türk dilinin ağız sisteminin 

ayrılmaz bir parçasıdır. Tuva Cumhuriyeti’nde Tuva Türkçesi yazı 

dilinin ortaya çıkışı ve onun yazılaşma süreci 1930’lu yıllarda 

başlamıştır. Tuva Türkçesinde standart tür sadece yazı dilini değil 

aynı zamanda konuşma dilini de kapsar. 1960’lı yıllardan sonra Tuva 

Cumhuriyeti’nde yaşayan Tuva boylarının kullandıkları ağızların 

sınıflandırılmasına yönelik çeşitli çalışmalar yapılmıştır. İlk tasnif 

1963 yılında A.A. Palm’bax tarafından yapılmıştır. A.A. Palm’bax 

Tuva Türkçesi ağızlarını, 

1) Orta Tuva ağzı (Çöön-Xemçik, Çaa-Xöl),

2) Batı ağızları (Barun-Xemçik, Bay-Tayga),

3) Doğu ağızları (Kaa-Xem, Tes-Xem) olmak üzere üç ana

grupta değerlendirmiştir (Çadamba, 1974, s. 8). 

Çadamba, Palm’bax’ın tasnifini biraz değiştirerek Orta ve Batı 

ağızlarını tek bir grupta toplamış ve geriye kalan ağızları Kaa-Xem, 

Tes-Xem, Erzin-Biy-Xem, Tañdı ağızları ile Ulug-Xem rayonunun 

ağzını bir kısmını geçiş ağzı olarak değerlendirmiştir (1974, s. 14-15). 

Ş. Ç. Sat, Tuva Türkçesi ağızlarını Merkezî ağızlar (Çöön-Xemçik, 

Süt-Xöl, Övür, Ulug-Xem, Biy-Xem), Batı ağızları (Bay-Tayga, 

Möñgün Tayga, Barıın Xemçik), Güneydoğu ağzı (Tandı’nın bir 

*Arş. Gör. Dr., Dicle Üniversitesi, Sezai Karakoç Edebiyat Fakültesi, Çağdaş Türk Lehçeleri

ve Edebiyatları Bölümü, bukett.yalcin@gmail.com, ORCID: 0000-0002-6192-5766.



Sibirya Çalışmaları - III 

 

20 

kısmı ile Tes-Xem ve Erzin rayonları), Kuzeydoğu ağzı (Toju ve 

Tere-Xöl’ün bir kısmı) ve Kaa-Xem ile Tere-Xöl ağızlarını geçiş 

ağzı olarak sınıflandırarak beş grupta incelemiştir (Sat, 1987, s. 24-

25). 

Ş. Ç. Sat’ın yapmış olduğu bu sınıflandırma geçerliliğini uzun 

süre korumuştur ve hâlâ önemli bir başvuru kaynağıdır. Günümüzde 

Tuva Türkçesi ağızlarının yeniden sınıflandırılması konusu, 

Tuvaların Tuva Cumhuriyeti dışındaki alanlarda da yaşamalarından 

dolayı gündeme gelmiş ve bu konuda yeni çalışmalar yapılmıştır. M. 

V. Bavuu-Sürün ve diğerleri tarafından kaleme alınmış K voprosu o 

klassifikatsii dialektov Tuvinskogo yazıka başlıklı çalışma 1990’lı 

yıllardan başlayarak Kuzeybatı Moğolistan ve Tuva’da yapılmış ağız 

çalışmaları ve malzemelerinden yola çıkarak oluşturulmuştur 

(Gündoğdu, 2014, s. 23).  

Tuva Cumhuriyeti dışında Moğolistan’da yaşayan Duhalar ve 

Tsengel Tuvaları, Kobdo Tuvaları ve Çin’in Sinjiang Bölgesi’nde yer 

alan Akbaba, Kom ve Kanas köylerinde yaşayan Cungar Tuvaları 

kendi ağız biçimlerini kullanmaktadırlar (Baran, 2014, s. 23). Bavuu-

Sürün’ün İstoriya formirovaniya diyalektov i govorov tuvinskogo 

yazıka başlıklı tezindeki ağız sınıflandırması dilbilimsel özelliklere 

dayanmakta olup ağızların oluşumunu ve güncel durumunu etkileyen 

diğer dil dışı faktörler de dikkate alınarak yapılmıştır. Araştırma 

sonucunda ses bilgisel, dilbilgisel ve sözcük dağarcığı düzeylerinde 

ağızların bütünsel ve farklı özellikleri ortaya çıkarılmıştır. Buna göre 

Tuva Türkçesinin ağızları, coğrafi dağılım ilkesine göre iç ve dış 

ağızlar olarak ayrılmıştır. İç ağızlar Rusya ve Tuva Cumhuriyeti 

sınırları içinde yaygın olan ağızlardır; buraya Krasnoyarsk Krayı’nın 

Usinsk köyünde konuşulan ağız da dâhildir. Bu gruba Merkezî ağız 

ile Dzün-Xemçik, Erzin-Tes-Xem, Ulug-Xem, Övür ve Tandı 

ağızları; Batı ağızları ile Bay-Tayga-Barıın-Xemçik, Möngüŋ-Tayga 

ve Kara-Xöl ağızları; Tere-Xöl ve Toju ağızları dâhildir. Dış ağızlar 

ise iki komşu ülke olan Moğolistan ve Çin’de konuşulur ve Altay 

ağzı ile Kobdo, Tsengel, Çin ağızları ve Tsagaan-nuur ağzı şeklinde 

sınıflandırılır (2018, s. 269-310). 



Buket BARAN 

21 

Harita I: Toju ve Tuva Cumhuriyeti sınırları dâhilindeki ağız haritası1 

 
 
Harita II: Güneydoğu ağızları haritası (Kuular, 2012: s. 212) 

 

Bu çalışmada Tuva Türkçesi ağızlarında bulunan söz başı /x-/ 

sesinin önemli bir ses evrimi olan Ana Altayca /*p-/ > Ana Türkçe 

/*h-/ ve sonrasında diğer lehçelerde / Ø-/ gelişiminin yansıması mı 

 
1 https://atlaskmns.ru/page/ru/lang_todjincy_all.html 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

22 

yoksa bir protez ses mi olduğu tespit edilen örneklerle açıklanmaya 

çalışılacaktır.  

Ana Altayca Söz Başı /*p-/ Sesi Araştırmaları 

Altay dil ailesi tartışmalarında Türk, Moğol ve Tunguz 

dillerinin birbirlerine uygunlukları kurulurken birtakım ses 

ölçütlerinin temel alındığı bilinir. Ana Türkçede söz başındaki /*h-/ 

sesi, Altay dil ailesinin tarihsel ses bilgisi çalışmalarında ele alınan 

önemli ses ölçütlerinden biridir. Ana Türkçede söz başı /*h-/ sesinin 

varlığı, bazı Türk lehçelerinde (örneğin Halaç Türkçesi) ve diğer 

Altay dilleriyle karşılaştırmalı çalışmalarla desteklenir (Barutçu, 

1989, s. 2). Bununla beraber bu sesin birincil mi yoksa ikincil 

(sonradan gelişen) bir özellik mi olduğu konusu tartışmalıdır.  

 Ana Altaycada söz başı /*p-/ sesi üzerine yazılmış geniş bir 

literatür mevcuttur. Altaycada bir zamanlar söz başında /*p-/ sesinin 

bulunduğunu ve daha sonra p > f > h >  gelişimiyle kaybolduğunu 

gösteren çok sayıda kanıt vardır. Bunu ilk kez ortaya koyan bilim 

adamı G. J. Ramstedt’tir (1916). Daha sonra Pelliot, Çince 

transkripsiyonlu ve Phagspa yazılı metinlerde söz başı /*h-/ sesini 

gösteren eski Moğolca sözcükler üzerine 96 örnek sunmuştur (Pelliot, 

1925, s. 193-263).  Poppe, Altayca söz başı /*h-/ sesinin Moğol 

lehçelerindeki durumunu ayrıntılı bir şekilde incelemiş ve sonuç 

olarak Altayca söz başı /*h-/ sesinin Eski ve Ortak Moğolcada 

korunduğunu, Orta Moğolcada ise /h-/ sesine gelişim gösterdiğini, 

Kansu bölgesinde konuşulan Monguor lehçesinde /f-, h-, s-/, Mogul, 

Ordos, Harçin, Çahar, Halha, Buryat ve Kalmuk lehçelerinde Ø, San 

Tshuan ve Şiray Yogur lehçesinde /h-/, Dagur lehçesinde ise /h-, k-/ 

ve Ø konumlarında yer aldığını ortaya koymuştur (Poppe, 1987, s. 

96-98).  

Tunguz lehçelerindeki söz başı /p-/ sesi Tsintsius tarafından 

incelenmiş ve Even, Evenki lehçelerinde /h-/, Negidal, Oroç, Udehe 

lehçelerinde /ḫ-/, Orok, Nanay lehçelerinde /p-/, Mançu lehçesinde /f-/ 

şeklinde olduğu belirtilmiştir (Tsintsius 1949, s.148). Clauson Moğol 

lehçelerinde ünlüyle başlayan bazı sözcüklerin 13.yy Moğolcasında 

söz başında bir /h-/ sesine sahip olduklarını belirterek p >h > f > Ø  

şeklindeki ses gelişimin tam tersi olan yani Ø > f > h > p şeklinde 



Buket BARAN 

23 

gelişmiş olabileceğini öne sürmüştür (1956, s. 211). Gerhard Doerfer, 

Clauson’un bu görüşlerine karşı çıkarak Ø > f > h > p gelişmesinin 

mümkün olamayacağını ileri sürerek görüşlerini desteklemeye 

çalışmıştır. G. Doerfer, çağdaş Türk lehçelerinde söz başında Ø > /h-/ 

gelişmesi yanında, söz başında /h-/ olan bazı sözcükler bulunduğunu 

ve bunların Eski ve Orta Türkçede /h-/ sesi olmadan ünlü sesle 

karşılamalarından dolayı bu sözcüklerde aslî bir /h-/ sesinin 

korunduğunu ortaya atar (1968, s. 4-8). Marti Räsänen, Ana Altayca 

söz başı /*p-/ sesinin Türkçedeki durumunu incelemiş ve Azerbaycan, 

Özbek, Yeni Uygur, Karakalpak Türkçelerindeki bazı sözcüklerde 

aslî söz başı /*p-/ kalıntısı olduğunu gösteren aslî bir /h-/ sesini 

ortaya koymuştur (1961, s. 146-148). 

Halaç Türkçesinin Türk diline kazandırılmasından sonra p > 

f > h ses denkliği bakımından pek çok sözcüğün diğer Altay 

dillerindeki karşılıklarıyla uyuşması yanında, Räsänen tarafından 

verilen aslî bir /h-/ sesli kalıntılar için Halaç Türkçesinde karşılıklar 

bulunması ve bunların daima /h-/’li olması ve hiç bir yerde karşımıza 

Ø konumda çıkmaması p- > f- > h- ses denkliğinin bir rastlantı 

olmadığını, dolayısıyla da Halaç Türkçesinin aslî /h-/ sesini koruyan 

tek Türk lehçesi olduğunu ortaya koymuştur (Barutçu, 1989, s. 5).   

Tuva Türkçesi Ağızlarında Söz Başı /x-/ Sesi Yansımaları 

Tuva Türkçesi ağızlarında /x-/ sesi ile başlayan sözcüklerdeki 

genel eğilimin Standart Tuva Türkçesinde /k-/ sesi ile karşılandığı 

yönündedir (Dorju, 2011, s.132-145; Kuular, 2012, s. 64-65). /k/ 

sesi, dil kökünün damağın arka kısmına temasıyla çıkarılan, tam 

tıkanmalı (patlamalı), sert bir ünsüzdür. Telaffuzu nispeten daha 

fazla çaba gerektirir. /x/ sesi ise sadece ses tellerinin 

titreşimiyle çıkarılan, sürtünmeli (frikatif), çok daha zayıf bir sestir. 

Süreç, sert patlamalı /k/ sesinin önce boğazsıl (velar) bir sürtünmeli 

sese /x/ doğru yumuşamasıyla başlar. Bu, dillerde sık görülen doğal 

bir evrimdir.  Örneğin;  

 

 

 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

24 

Standart Tuva Türkçesi Usinsk ağzı 

ka’gar-  

‘vurmak’ 

xagar- 

kazar-  

‘kazmak’ 

xazar- 

 
Standart Tuva Türkçesi Toju ağzı 

kalçan  

‘kel, tüysüz’ 

xalçan 

kadır  

‘sarp’ 

xadır 

 
Standart Tuva Türkçesi Ulug-Xem, Çaa-Xöl, Övür 

ağızları 

kat  

‘yemiş, meyve’ 

xat 

kadıır  

‘orak’ 

xadıır 

 

Türk dil ailesinin tarihsel dilbilimi ve karşılaştırmalı ses bilgisi 

alanında, ses dizgesindeki değişimler kadar belirleyici ve izi 

sürülebilir çok az kural vardır. İşte bu kurallardan en dikkat çekici 

olanlarından biri Ana Altayca dönemine uzanan ve Türk dillerinin 

sınıflandırılmasında bile başlı başına bir ölçüt teşkil eden Ana 

Altayca /*p-/ > Ana Türkçe /*h-/ ses evrimidir. Bu ses olayı, Türk 

dilinin kadim çağlardan günümüze uzanan yolculuğunda geçmişi 

yansıtan bir ayna olarak karşımıza çıkar.  Ana Altaycada bir 

zamanlar söz başında /*p-/ sesinin bulunduğunu ve daha sonra bu 

sesin p > f > h >  gelişimiyle kaybolduğunu gösteren çok sayıda 

kanıt vardır. Aalto, Türk lehçelerinde orijinal /*p-/ sesinin kalıntısı 

sayılabilecek örnekler olduğunu belirtir (Aalto, 1955, s. 96). Bu ses 

olayına ilişkin Tuva Türkçesi ağızlarında örnek teşkil edebilecek 

sözcükleri ve bunların Altay dillerindeki karşılıklarını şu şekilde 

sıralamak mümkündür:  

➢ Tere-Xöl, Erzin, Usinsk ve Toju ağızlarında xarı ‘arı’ (Çadamba, 

1974, s. 41; Dorju, 2011, s. 135), Standart Tuva Türkçesi arı 

 



Buket BARAN 

25 

*p῾ḗra ‘arı’: Tung. *perē-; Moğ. *herbekei; Türk. *ārɨ; Jpn. 

*pátí; Kor. *pәr-. 

PTung. *perē- ‘yaban arısı’: Evk. herēptin  

PMoğ.*herbekei ‘kelebek’: OMoğ. xerbegai, hirbäkäi; YMoğ. 

erbekei, erbeɣekei; Halh. ervēxij; Bur. erbēxej; Kalm. erwɛkɛ; 

Ord. erwēkī; Dong. hәbәɣәi; Mongr. xalege, xelige, xalige, 

xerbuge.  

PTürk. *ārɨ ‘arı’: Karakh. arɨ; TTür. arɨ; Gag. ārɨ; Az. arɨ; 

Türkm. arɨ, ārɨ; Hal. hārɨ; OTurk. arɨ, aru; Özb. ari; YUyg. 

hɛrɛ; Kırg. ārɨ; Kaz. ara; KKalp. hɛrre; Hks. ār; Alt. arū; Çuv. 

tәgәld-ora; Sah. ɨŋɨrɨa (EDAL, s. 1135-1136). 

Altayca *p῾ḗra olarak kurulan ve ‘arı’ anlamını taşıyan sözcük 

Altay dil ailesi üyelerinde /*p-/, /*h-/ ve Ø sesleriyle temsil edilir. 

Ana biçimdeki /*p-/ sesi, Ana Tunguz dilinde korunmuş gibi 

görünüyor (perē-). Ancak örnek verilen Evenkice örneğin /h-/ ile 

başlaması dikkat çekicidir. Bu, /p/ > /h/ ses değişiminin Tunguz 

dilleri içinde gerçekleştiğine veya ana biçimin ses değeri konusunda 

belirsizliğe işaret edebilir. Ana biçimdeki /*p-/ sesi, Moğol 

lehçelerinde /h-/ veya /x-/ seslerine dönüşmüştür. Bu ses Halha, 

Buryat, Kalmuk, Ordos lehçelerinde Ø konumda bulunurken 

Monguor lehçesinde /x/ sesiyle karşılanır. Moğol lehçelerinde tipik 

olarak ödünçlenen sözcükler dışında söz başı /p-/ sesine izin verilmez; 

bu ses genellikle h- > Ø- veya f- olarak değişir. Ana Japoncada söz 

başı /*p-/ sesi korunmuştur. Ancak zaman içinde Japoncada /p-/ sesi 

/h-/ sesine evrilmiştir. Modern Japoncada sözcük hati şeklindedir. Bu, 

Ana Japoncadan Modern Japoncaya standart bir ses değişimidir 

(/p/ > /hw/ > /h/) (Shibatani, 1990, s. 100). Ana Korecede söz 

başı /*p-/ sesi korunmuştur. Modern Korecede /p-/ sesi, sözcük 

başında ikiye ayrılan bir gelişim göstermiştir: Yoğun (gergin) /pp/ ve 

normal /p/. Normal /p/ sesi, modern Korecede sesliler arasında /b/ 

gibi telaffuz edilebilse de yazımda ve temelde aynı sesin devamıdır 

(Song 2006, s. 26). EDAL’da Türk dili için kurulan sözcükte ses, söz 

başında Ø konumda verilmiştir: *pēra > *ārɨ ancak Räsänen, 

sözcüğü Ana Türkçe için *(h)ārıɣ olarak kurmuştur (1969, s. 25). 

Halaç Türkçesindeki hārɨ, Uygur Türkçesindeki hɛrɛ, Karakalpak 

Türkçesindeki hɛrre biçimleri ve diğer Altay dillerindeki /h-/ sesli 

biçimler göz önüne alındığında Tuva Türkçesi ağızlarındaki xarı 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

26 

örneğindeki söz başı /x-/ sesinin Ana Altayca /*p-/ > Ana Türkçe 

/*h-/ sesine doğru uzanan bir yoldan geldiği muhtemel 

gözükmektedir.  

➢ Ulug-Xem, Erzin, Tes-Xem  xoruk ‘yol’, Standart Tuva Türkçesi 

oruk (Dorju, 2011, s. 141; Çadamba, 2013. s.47) 

*p῾ṑrV ‘iz’: Tung. *pōr-da-; Moğ. *horum /-im; Türk. 

*oruk; Kor. *pórám.  

PTung. *pōr-da- ‘huş ağacı kabuğuna baskı çizimi 

yapmak’: Evk. hōrda-.  

PMoğ.*horum /-im ‘iz’: OMoğ. xorim, xorum ‘yol, patika’; 

YMoğ. oru, orum; Halh. or, orom; Bur. orom; Kalm. orm; 

Ord. orom; Mog. oram ‘yer’ 

PTürk. *oruk ‘1. yol, 2.patika’ ET. oruq 1 (Orh., EUyg.); 

Karakh. oruq 1; Hks. orɣax 2; Tof. oruq 1; Sah. orox 2; 

Dolg. orok 2. (EDAL, s. 1174).  

Altayca *p῾ṑrV ‘iz’olarak kurulan sözcük Altay dil ailesi 

üyelerinde /*p-/, /*h-/ ve Ø sesleriyle temsil edilir. Ana 

biçimdeki /*p-/ sesi Tunguzcada açıkça korunmuştur (Evk. hōrda-). 

Tunguz dillerinde Ana Altayca /*p-/> /h-/ değişimi yaygın bir ses 

olayıdır. Bu nedenle Evenki lehçesindeki /*h-/ sesi, orijinal /*p-/ 

sesinin bir yansımasıdır. Anlamdaki “çizim yapmak” hareketi, “iz 

bırakmak” fikriyle doğrudan bağlantılıdır. Ana Moğolcada söz 

başı /*p-/, /*h-/ ve Ø ile karşılanır. Orta Moğolcada xorim/xorum, 

Çağdaş Halha Moğolcasında or, orom şeklindedir. Buradaki /x-/ sesi, 

Orta Moğolca yazım geleneğinde /o/ ünlüsünün önündeki boğaz 

sesini/artık sesi gösteren bir işarettir ve orijinal /*p-/ sesinin 

düşmesinden sonra ortaya çıkmış bir ses olarak değerlendirebilir.  

Türk dilinde ses Ø konumdadır. Ulug-Xem, Erzin, Tes-Xem 

ağızlarındaki /x-/’li biçimin Tuva Türkçesinin bazı ağızlarında bazı 

ünlülerinin (o ve ö) önüne gelen ve Moğolcadakine benzer bir 

gelişmeyi gösteren ikincil bir ses olduğu düşünülebilir. 

Altay dillerinde söz başı /*p-/ sesinin varlığı konusu ve Türk 

dilinde söz başı /h-/ sesinin konumunun Altay diline mi dayandığı 

yoksa bir protez ses mi olduğu konusu hâlâ açıklığa kavuşturulmuş 



Buket BARAN 

27 

değildir. Gerek lehçelerde gerekse lehçelerin ağızlarında 

derinlemesine incelemeyle katkı sağlanacağı düşünülmektedir. 

Burada söz başı /h-/ sesi içeren sözcüklerdeki sesin protez mi olduğu 

yoksa /*p-/ sesine mi dayandığı konusundaki görüşlerden bahsetmek 

faydalı olacaktır.  

Ramstedt’e göre Ana Altayca /*p-/ sesi muhtemelen Ana 

Moğolcada güçlü bir aspirasyonla telaffuz ediliyordu ve daha sonra 

bu sesten iki dudaklı bir sızıcı bir sese gelişti. Güney Orta 

Moğolcada /*h-/ veya /*f-/ olarak telaffuz ediliyordu ve buradan 

Moğol diline uyarlanmış ve günümüze kadar belirli konumlarda /f-/ 

olarak korunmuştur. Doğu ve Batı Orta Moğolcada ise her yerde /h-/ 

sesi ile sonuçlanmıştır. Türk dilinde ise p- > f- > h- >  gelişimiyle 

kaybolmuştur. Korecede süreksiz ve orta ünsüzler arasındaki ayrım 

kaybolduğu için /p-/ sesinin hem eski /p-/ sesini hem de /b-/ sesini  

temsil edebildiğini ancak Tunguzcada /p-/ ve /b-/ ünsüzlerin 

başlangıçta ayrı tutulduğunu ve /*p-/ sesinin lehçeye bağlı olarak /p-, 

f-, x-, h-/ veya Ø ile temsil edildiğini belirterek günümüzde 

Tunguzcada söz başı  /*p-/ sesinin yansımasındaki aşamaların 

Moğol-Türk topraklarında da uzun zaman önce yaşandığını ve  söz 

başı /*p-/ sesinin her iki dilde de neredeyse hiç iz bırakmadan 

kaybolduğunu belirtir. Ona göre, Wei Hanedanlığı (yaklaşık MS 350) 

sarayındaki memurların ünvanları arasında günümüz Kalmukların 

dilinde örtäčin olarak karşılanan bir *fürtügčin (~*förtägčin) 

sözcüğü varsayıldığı yer almaktadır. Dolayısıyla, o dönemde 

Moğolcada (veya Moğol-Türkçesinde) /*p-/ yerine hâlâ bir  /f-/ 

kullanılmış olması mümkün görünmektedir. Güçlü bir şekilde 

aspirasyonlu telaffuz edilen ph- ve çift dudaklı aracılığıyla bu 

gelişme /h-/ ve Ø olmasına yol açmıştır. Eski Türkçede /h-/ sesinin 

tüm izleri kaybedilmiştir. Örneğin, Hülagu döneminde İran’da 

Türkçe ve Moğolca dilbilgisi eserlerini yazan Arap İbni Muhanna 

hesin ‘kılıç kabzası’ sözcüğünden bahseder. Bu sözcük Halha 

lehçesinde eš, Kalmuk lehçesinde iš, pesi ‘altın sap’ Mançucada 

fesen, Tunguzcada hesin, hehin sözcüklerine karşılık gelir. Kubilay 

dönemindeki Moğol Phags-pa yazısında Moğolca sözcüklerin Çince 

karakterlerle yazımında kullanılan ayrıca zayıf bir ön ses /h-/ için bir 

işaret de vardı ve bu MS 1400 civarında bazı güney Moğol 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

28 

lehçelerinde /h-/ sesinin hâlâ duyulabildiğini gösteriyor. Gansu 

Eyaleti’nde, eski söz başı /p-/ sesinin belirgin kalıntıları (h- veya x-, 

f-, s-) bugün hâlâ Monguor ve Şiray-Yogur lehçelerinde bulunabilir 

(Ramstedt, 1957, s. 39-40).  

Poppe, Ana Altayca /*p-/ sesinin Ana Moğolcada /*p-/, Orta 

Moğolcada /h-/, Monguor lehçesinde /f-/; Mançucada /f-/, Goldi 

lehçesinde /p-/, Evenki lehçesinde /h-/, Korecede /p-/ ve /ph-/, Ana 

Türkçede /*h-/, Güneybatı ve Güneydoğu lehçelerinde /h-/, diğer 

Türk lehçelerinde Ø olarak karşılandığını belirtir (Poppe, 1960, s. 10).  

Räsänen, Türk lehçelerinde çok nadiren görülen /h-/ sesinin 

bazı Tunguz ve Orta Moğol kaynaklarında olduğu gibi eski bir /*p-/ 

sesinin bir kalıntısı olabileceğini belirterek 20 sözcüğü kanıtlarıyla 

sunar:  *hāç- ‘açmak’, *hāya <*päy'a ‘aya, avuç içi’, hār- 

‘yorulmak’, *har'al, *här(ä) ‘erkek’, *härängäk ‘parmak’, *härkä 

‘sevgili’, *högür ‘öküz’, *hökün ‘pişmanlık duymak’, *höl ‘nemli, 

ıslak’, *hör-  ‘örmek’, hördek ‘ördek’, *hörkü ‘kambur’, *huya 

‘yuva’, *hulu ‘bir şeftali türü’, *huruk ‘kement, ip’, *hüg- ‘yığmak’, 

*hür- ‘üflemek’, *hürk- ‘korkmak’ (Räsänen, 1961, s. 146-148). 

Materialien zur Lautgeschichte der Türkischen Sprachen 

çalışmasında ise /h-/ sesinin yalnızca alıntı sözcüklerde bazen de eski 

miras sözcüklerinde görüldüğünü eski /*p-/ sesinden gelişen 

Güneydoğu ve Güneybatı lehçelerinde görülen /h-/ sesinin protez bir 

ses olmadığını ancak bazı durumlarda protetik gibi göründüğünün de 

altını çizer: Trkm. hinci <inci Çince; Osm. hokka <okka, Kırım, 

Karaçay harzala < arzula Fars., KKalp. hἀmu-dἀrya < Amu-Darya 

örneklerinde ise Farsçanın etkisi mi diye şüpheyle de yaklaştığını 

görülür (Räsänen, 1949, s. 150). 

Şçerbak, Ana Türkçedeki /h-/ sesinin Altayca /*p-/ sesine 

uzandığına dair birçok tartışma olduğunu ve Ramstedt-Pelliot yasası 

olarak adlandırılan biçimde yaygınlaştığını belirterek bu konuda ikna 

edici bir parelellik kurulmadığının altını çizer. Ünsüz protezlerinin 

birçok dilde özellikle Slav, Baltık, Fin-Ugor, Moğol ve Belarus 

dillerinde bulunduğunu ve farklı dillerdeki protezlerin yaklaşık 

olarak aynı olmasının {h (ɣ,x), v (f), y} dikkat çekici olduğunu 

belirtir. Örneğin; Moğolcanın Monguor lehçesinde fuguor ‘boğa’, 



Buket BARAN 

29 

fodi ‘yıldız’, harvan ‘on’, harga ‘palmiye’, Orta Moğolcada hüker, 

hodun, harban, halaga; Halha Moğolcasında ujer, odoŋ, arvan, 

alǎgǎ. Ona göre, Eski Moğol dilindeki protez ünsüzlerin 

belirmesinde Melioranskiy’in fikrince bir önses soluklu ünlü 

saldırısının neticesi bulunur. Mançu-Tunguz dillerinde ise 

Shirokogorov’un fikrince söz başı /x-, h-, f-/ ve /p-/ ünsüzlerinin 

ünlüler öncesinde düzensiz bir şekilde yer almaları soluklu ve çift 

dudaklaşma döngüleriyle ilişkilidir. Böylelikle protez ünsüzlerinin 

ortaya çıkış sebeplerinin faklı dillerde (Türk, Moğol vb.) ayrı yollarla 

gerçekleşmiş olduğu görüşünü savunur. Türk dilinde ise Azerbaycan, 

Gagauz, Türkmen, Özbek ve Uygur lehçelerinde /h-/ protezi içeren 

sözcükler bulunduğunu belirtir. Örneğin; Az. hör- ‘örmek’, hürük- 

‘korkmak’, his ‘is’, hin ‘tavuk kümesi’, hür- ‘havlamak’, һəyva 

‘ayva’, harın ‘yorgun’, hörgüç ağızlarında horax ‘orak’, harava 

‘araba’; Gag. halma ‘elma’, harpa ‘arpa’, hambar ‘ambar’, Trkm. 

hiin ‘yuva’, ağızlarında hürk- ‘korkmak’, Özb. hül ‘ıslak’, hukiz 

‘öküz’; Uyg. härä ‘eşek arısı’; Hal. hat ‘at’, halta ‘altı’ örneklerinde 

söz başı /h-/ sesinin protetik olduğu, bu sesin Oğuz ve Karluk-Uygur 

grubu Türk lehçelerinde görüldüğü ve Sibirya grubundaki konumun 

bilinmediği şeklinde değerlendirmede bulunur (Şçerbak, 1970, s. 

181-184). 

Halaç Türkçesindeki /h-/ sesli örneklerin büyük ölçüde Ana 

Altayca /*p-/ sesini yansıttığı, söz başında /h-/ sesinin Ø konumda 

bulunduğu altı örneğin Azerbaycan ya da Türkmen Türkçelerinden 

ödünçleme sözcükler olduğu ve Halaç Türkçesinde söz başında /h-/ 

sesinin yer aldığı örneklerdeki ses başındaki bir yenilik (protez) 

olduğunu gösteren çok sayıda sözcüğün de bulunduğu belirtilir. Bu 

protez /h-/ sesinin uzun ünlülerden önce ve ardından gelen /-y-/, /-v-/ 

seslerinden önce çok sık görüldüğü ancak bu kuralın her zaman 

geçerli olmadığı ve genel olarak Halaç Türkçesinde /h-/ sesinin 

ortaya çıkışının kesin olarak tahmin edilemediği ve bu nedenle 

ondaki /h-/ sesinin yokluğunun Altaycada neredeyse kesin bir *Ø 

(veya *ŋ-) işaretiyle karşılandığı ancak varlığının birincil ya da 

ikincil olabileceği şeklinde değerlendirilmiştir (EDAL, s. 26-28). 

Tuva Türkçesi ağızları üzerine yapılan çeşitli ağız 

araştırmalarında Övür, Biy-Xem Erzin, Tes-Xem, Tere-Xöl ve Toju 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

30 

ağızlarında söz başında bir /x-/ protezi olduğu belirtilmiştir (Sat, 

1987, s. 35-75; Çadamba, 2013, s. 47; Ulamsurengiyn, 2003, s.159-

160).  

Standart Tuva Türkçesi Toju ağzı 

adır, ar  

‘hemen’ 

xaar 

ineelik  

‘kız böceği’ 

xinelik 

ale  

‘iyi, pekâlâ, tamam’ 

xale 

öreme  

‘kaymak’ 

xöreme 

 
Standart Tuva Türkçesi Ulug-Xem ve Çaa-Xöl ağızları 

ozaŋ 

‘sel suyundan devrilmiş ağaç’ 

xozaŋ 

oytulaaş 

‘gençler tarafından oynanan 

geleneksel oyun’ 

xoytulaaş 

 
Standart Tuva Türkçesi Erzin ve Tes-Xem ağızları 

örü  

‘yukarı’ 

xörü 

oytulaaş  

‘gençler tarafından oynanan 

geleneksel oyun’ 

xoytulaaş 

el  

‘uçurum’ 

xel 

 
Standart Tuva Türkçesi Biy-Xem ağzı 

erik  

‘kenar, köşe’ 

xerik 

uurak  

‘doğumdan sonra ilk 4-5 gün 

yavruya verilen süt’ 

xuurak 

 

 
Standart Tuva Türkçesi Övür ağzı 

ırıktaaş  

‘iç çamaşırı, külot’ 

xırıkşaaş 



Buket BARAN 

31 

akızı  

‘ağabeyi’ 

xazı 

el  

‘uçurum’ 

xel 

 
Standart Tuva Türkçesi Usinsk ağzı 

öt  

‘öd’ 

xöt  

arıglaar  

‘temizlemek’ 

xarıglaar 

örege  

‘bahçe, çiftlik, ağıl’ 

xörege 

 
Standart Tuva Türkçesi Ulug-Xem ve Tsengel ağızları 

akızı  

‘ağabeyi’ 

xazı 

 
Standart Tuva Türkçesi Kobdo ağzı 

akı 

‘ağabey’ 

xa 

alışkı 

‘kardeş’ 

xalışkı 

 

➢ Toju ağzı xökpe ‘akciğer’, Standart Tuva Türkçesi ökpe (Dorju, 

2011, s. 141)  

*ṍp῾ìkV akciğer: Tung. *upVkte; Moğ. *owuski ~ *awuski; 

Türk. *öpke; Jpn. *pùkùpùkùsi; Kor. *púhóa.  

PTung. *upVkte 1. akciğer 2. aşağı, hafif tüy 3. dalak: Evn. 

öbdъ 3; Man. ufuxu 1; Ul. upte 2; Ork. upukte 2; Nan. 

upulte 2, upke 3; Orç. upukte 2; Ud. ofokto 2.  

PMoğ.*owuski ~ *awuski ‘akciğer’: OMoğ. a’ušigi; YMoğ. 

ouski, aɣuski; Halh. ūšgi(n), ūšig; Kalm. ōškә; Dag. aurḱ; 

Bao. ośgi; Ş.Yog. ūšigәn; Mongr. ōsgu.  

PTürk. *öpke akciğer, öfke: ET. öpke (EUyg.); Karakh. 

öpke, öfke (KB); TTür. öfke ‘öfke’; Gag. üfke; Az. öxbä 

(Nuxa ağz.); Türkm. öjken; Sal. öhhen; Hal. hikkä; OTürk. 

öpke, öfke; Özb. ọpka; YUyg. öpkä; Krm. öpke; Tat. üpkä; 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

32 

Bşk. üpkä; Kırg. öpkö; Kaz. ökpä; KBalk. öpke; KKalp. 

ökpä; Kum. öpke; Nog. öpke; SUyg. ökpe; Hks. ökpe; Şor. 

ökpe; Alt. ökpö; Tof. ö’kpe; Çuv. öpke, üpke. (EDAL, s. 

1058). 

Ana Türkçede sözcük *öpke şeklinde kurulmuştur.  Toju 

ağzında ise /x-/ sesli biçim Standart Tuva Türkçesi Ø konumda 

karşılanır. Çağdaş Tuva Türkçesi ağızlarında, özellikle izole 

ağızlarda ya da güçlü gırtlaksılaşmanın olduğu coğrafyalarda 

(örneğin Toju ağzı) bu tip ses değişmeleri ikincil bir gelişim olarak 

görülebilir: Ünlü ile başlayan sözcüğün önüne bir protez /x-/ sesi 

eklenmiştir. Halaç Türkçesinde hikkä örneği göz önüne 

bulundurulduğunda Ana Altayca /*p-/ sesini mi yansıttığı konusu 

gündeme gelebilir ancak Halaççada /h-/ sesli olup Altay dillerinde Ø 

konumda bulunan örnekler bulunduğu ve sözcükteki söz başı sesin 

Halaç Türkçesinde de protez ses olarak değerlendirildiğini belirtmek 

gerekir (Barutçu, 1989, s. 18, 22; EDAL, s. 27). 

➢ Toju ve Biy-Xem ağızları xügü ‘baykuş, puhu kuşu’, Standart Tuva 

Türkçesi ügü (Dorju, 2011, s. 145; Çadamba, 2013, s.17) 

*uge ‘baykuş’: Tung. *oksari; Moğ. *uɣuli; Türk. *ügi. 

 PTung. *oksari ‘baykuş’: Neg. oksaɣị, oksajị; Ul. ụqsara(n); 

Ork. ụqsara; Nan. oqsara; Orç. uksara. 

PMoğ.*uɣuli ‘baykuş’: OMoğ. uli, əɣəli ‘bubo’; YMoğ. uuli, 

uɣuli; Halh. ūĺ; Bur. ūli; Kalm. ūĺə; Ord. ūli; Mongr. ŋguloG. 

PTürk. *ügi ‘baykuş’: Karakh. ugi, uhi; TTür. oju; Türkm. 

huvi; OTürk. ugu; YUyg. uka; Tat. oke; Bşk. oko; Kırg. uku; 

KKalp. uku; Hks. ugu; Şor. ugu; Alt. uku; Tof. hugu, hij-qu

š; Çuv. ugә, uxә (EDAL s.1485). 

Yalnızca Türk lehçelerinde /h-/ sesli örneği bulunan sözcüğün 

başındaki sesin ön ses türemesi şeklinde gelişim gösterdiği belirtilir 

(Şçerbak, 1970, s.81; Çadamba, 2013, s. 17). Toju ve Biy-Xem 

ağızlarında görülen xügü ile Standart Tuva Türkçesindeki ügü 

sözcükleri karşılaştırıldığında Tuva Türkçesinde /x-/ ve diğer 

lehçelerdeki /h-/ sesleri, çoğunlukla Ana Türkçedeki orijinal /*ü-/ sesinin 

önüne eklenmiş bir protez ses olduğu görülmektedir. Bu dağılım, h-/x-



Buket BARAN 

33 

sesinin Türk dilinin belirli lehçe gruplarında (özellikle Oğuz grubunda 

ve bazı Sibirya Türk dillerinde) ünlü ile başlayan sözcüklerin önüne 

eklendiğini gösterir.  Soyot Türkçesinde de sözcüğün hügi (Rassadin, 

2010, s.132) şeklinde karşılandığı dikkat çekicidir. Moğolca uɣuli ve 

Tunguzca oksari biçimleri de ünlü ses ile başlamaktadır. Bu durum, 

Ana Altayca varsayılan kökün de ünlü ile başladığına işaret eder ve 

Türk dilindeki /h-, x-/ sesinin sonradan eklenmiş olma ihtimalini 

güçlendirir. 

➢ Toju ve Biy-Xem ağızları xerik ‘kenar, köşe, Standart Tuva 

Türkçesi erik (Dorju, 2011, s. 141) (Dorju, 2011, s. 137; 

Çadamba, 2013, s.17). 

Sözcük Soyot ve Tofa Türkçelerinde de herik biçimini taşır 

(Rassadin, 2010, s.128; 2005, s.56). Räsänen, Standart Tuva 

Türkçesindeki erik ‘kıyı’ sözcüğünün Çağatay Türkçesindeki ärkinä 

‘dağ geçidi’ sözcüğüyle bağlantılı olduğunu ve Moğolca ergine ‘sarp 

kıyı’ sözünden ödünçlendiğini ve kökeninin ergi ‘dik yamaç’ sözcüğü 

olduğu belirtir (1960, s. 48). Toju ve Biy-Xem ağızlarında görülen 

xerik biçimindeki söz başındaki ünsüzün ikincil bir gelişmeyle 

oluşan protez ses olduğu açıklanır (Çadamba, 2013, s.17) ancak 

Ramstedt, Ana Altayca /*p-/ sesine giden örneklerinde Mançuca fere, 

ferxi; Moğolca ergi, erge sözcüklerinin *pereksi sözcüğüne gittiğini 

belirtir (Ramstedt, 1957, s. 54). Dolayısıyla Tuva ağızlarında görülen 

/x-/ sesli biçim, Soyot ve Tofa Türkçelerindeki /h-/ sesli biçim de göz 

önüne alındığında xerik örneğindeki söz başı sesin Ana Altayca /*p-/ 

sesini mi yansıttığı yoksa bir protez ses mi olduğu konusu şüphe 

uyandırmaktadır. 

Sonuç 

Tuva Türkçesi ağızlarında gözlemlenen söz başı /x-/ sesinin 

durumu hem Türk dilinin iç dinamikleri hem de Altay dilleriyle olan 

tarihsel ilişkileri açısından dikkate değerdir. Bu çalışmada ele alınan 

veriler, söz konusu /x-/ sesinin yalnızca bir sesletimsel varyasyon 

olmadığını, aynı zamanda tarihsel ses evrimi süreçleriyle ilişkili 

derin yapısal bir iz taşıdığını ortaya koymaktadır.  

Ana Altayca dönemine uzanan /*p-/ > /*h-/ > /x-/ > Ø 

şeklindeki ses değişimi zinciri, Tuva Türkçesi ağızlarında hem 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

34 

doğrudan hem de ikincil yansımalarıyla izlenebilmektedir. Standart 

Tuva Türkçesinde Ø ile temsil edilen bazı sözcüklerin ağızlarda /x-/ 

sesiyle başlaması bu doğrultuda dikkat çekicidir. Özellikle Usinsk, 

Toju, Erzin, Ulug-Xem ve Tere-Xöl gibi ağızlarda tespit edilen /x-/ 

başlangıçlı sözcükler bu sesin protez değil, daha derin ve tarihsel bir 

ses değişiminin sonucu olabileceğini düşündürmektedir. Altay dilleri 

verileriyle yapılan incelemelerde hem Tunguz hem Moğol hem de 

Japon ve Kore dilleriyle olan paralellikler söz başı /*p-/ sesinin 

birçok Altay dilinde /h-/, /x-/, /f-/ ve Ø gibi farklı yansımalarla 

yaşadığını göstermektedir. Tuva Türkçesi ağızlarında tespit edilen 

xarı ‘arı’, xoruk ‘yol’ gibi örnekler bu dönüşümün Tuva Türkçesi 

ağızlarında hâlen canlı bir şekilde sürdüğüne işaret etmektedir. Bu 

durum, Ana Türkçedeki /*h-/ sesinin türemiş (protez) bir yapı değil, 

daha eski bir /*p-/ sesinden evrilmiş bir ses olabileceği yönündeki 

hipotezi desteklemektedir. Bununla birlikte söz konusu /x-/ sesinin 

bazı ağızlarda ünlü öncesi pozisyonda ikincil, yani fonolojik 

olmayan, protez karakteri taşıdığı durumlar da mevcuttur. 

Dolayısıyla, Tuva Türkçesi ağızlarında gözlenen bu sesin tek bir 

nedene indirgenemeyeceği, kimi örneklerde tarihsel, kimi örneklerde 

ise fonetik çevre etkisiyle oluşmuş olabileceği düşünülmelidir. 

Standart Tuva Türkçesinde ünlü ile başlayan ügü ve ökpe gibi 

sözcüklerin Toju, Biy-Xem, Erzin gibi ağızlarda xügü ve xökpe 

biçimlerine dönüşmesi fonetik bir türeme (protez) olayını açıkça 

kanıtlamaktadır. Bu durum, muhtemelen özellikle izole ve dağlık 

bölgelerde konuşulan ağızlarda ünlü ile başlayan sözcüklerin 

telaffuzunu güçlendirmeye yönelik fonolojik bir eğilimin sonucudur 

ve Türkmen, Halaç, Gagavuz gibi diğer Türk lehçelerinde görülen 

benzer protez olaylarıyla paralellik göstermektedir. Toju ve Biy-Xem 

ağızlarında tespit edilen xerik örneğindeki /x-/ sesinin protez 

olduğunun belirtilmesine rağmen Ana Altayca /*p-/ sesine uzanan 

kanıtların bulunması da ilgi çekicidir. 

Tuva Türkçesi ağızlarında görülen söz başı /x-/ sesi hem Türk 

dili içinde özgün bir ses olayını hem de Altay dilleriyle olan bağları 

yeniden değerlendirmek için önemli bir ipucu sunmaktadır. 

Altayistik alanındaki tartışmaların merkezinde yer alan Türk 

dilindeki söz başı /h-/ sesinin Tuva Türkçesi ağızlarına da yansımış 



Buket BARAN 

35 

olması ancak lehçe ve ağız verileri üzerine yapılacak derinlemesine 

çalışmalarla aydınlatılabileceğini göstermektedir. 

Kısaltmalar 

Alt.  Altay Türkçesi 

Az.  Azerbaycan Türkçesi 

Bao  Baoanca 

Bşk.  Başkurt Türkçesi 

Bur.  Buryatça 

Çuv.  Çuvaş Türkçesi 

Dag.  Dagurca 

Dolg.  Dolgan Türkçesi 

Dong.  Donguorca 
Evn  Evence 

Evk. Evenkice 

ET.  Eski Türkçe 

EUyg.  Eski Uygur Türkçesi 

Gag.  Gagauz Türkçesi 

Hal.  Halaç Türkçesi 

Halh.  Halha Moğolcası 

Hks.  Hakas Türkçesi 

Jpn.  Japonca 

Kalm.  Kalmukça 

Karakh.  Karahanlı Türkçesi 

Kaz.  Kazak Türkçesi 

KBalk.  Karaçay-Balkar 

Türkçesi 

Kırg.  Kırgız Türkçesi 

KKalp. Karakalpak Türkçesi 

Kor.  Korece 

Krm.  Kırım Tatar Türkçesi 

Kum.  Kumuk Türkçesi 

Man.  Mançuca 

Moğ.  Moğolca 

Mongr.  Monguorca 

Nan.  Nanayca 

Neg.  Negidalca 

Nog.  Nogay Türkçesi 

OMoğ.  Orta Moğolca 

Orç.  Oroçça 

Evk. Evenkice 

Ord.  Ordosça 

Ork.  Orokça 

OTürk.  Orta Türkçe 

Özb.  Özbek Türkçesi 

PMoğ.  Proto Moğolca 

PTung.  Proto Tunguzca 

PTürk.  Proto Türkçe 

Sah.  Saha Türkçesi 

Sal.  Salar Türkçesi 

SUyg.  Sarı Uygur Türkçesi 

Ş.Yog.  Şira-Yugurca 

Şor.  Şor Türkçesi 

Tat.  Tatar Türkçesi 

Tof.  Tofa Türkçesi 

Tung.  Tunguzca 

TTür.  Türkiye Türkçesi 

Türk.  Türk dili 

Türkm.  Türkmen Türkçesi 

Ud.  Udegeyce 

Ul. Ulçça 

YUyg.  Yeni Uygur Türkçesi 

YMoğ.  Yazılı Moğolca 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

36 

Kaynakça 

Aalto, P. (1955). On the Altaic İnital *p-*. CAJI. p.9-16. 

Baran, B. (2014). Tuva Türkçesinde Fiil Söz Yapımı. Ankara Üniversitesi 

yayımlanmamış yüksek lisans tezi. 

Barutçu, S. (1989). Altaycada kelime başı /p/. Fırat Üniversitesi Dergisi, 

3(2), 1-40. 

Bavuu-Sürün, M.V. (2018). İstoriya formirovaniya diyalektov i govorov 

tuvinskogo yazıka, (dissertatsii na soiskaniye uçenoy stepeni doktora 

filologiçeskiy nauk), Novosibirsk. 

Clauson, G. (1956). Review (Introduction to Mongolian Comparative 

Studies by Nicholas Poppe). Journal of the Royal Asiatic Society of 

Great Britain and Ireland, No. 3/4 (Oct., 1956), ss. 210-211. 

Çadamba, Z.B. (1974). Todjinskiy dialekt tuvinskogo yazıka, Kızıl: 

Tuvinskoye knijnoye izdatel’stvo. 

Çadamba, Z.B. (2013). Tuvinskaya dialektologiya i tyurkskaya runika, 

Kızıl. 

Çadamda, Z.B. (1974). Todjinskiy diyalekt tuvisnkogo yazıka, Kızıl. 

EDAL: Dıbo, A.; Starostin, S.A.; Mudrak, A. (2003) An Etymological 

Dictionary of Altaic Languages, Brill.  

Doerfer, G. (1968). Zwei Wichtige Probleme der Altayistik. JSFOu, 69/4. 

Dorju, M.D. (2011). Tıva dıldıŋ dialekt slovarı, Kızıl. 

Gündoğdu, V.K. (2014). Tuva Türkçesinin Diyalektleri. Türk Dünyası 

İncelemeleri Dergisi, XIV/2, Kış 2014. s.17-28. 

Kuular, E.M. (2012). Yugo-vostoçnıy dialekt tuvinskogo yazıka. Kızıl. 

Pelliot, P. (1925). Les mots à h- initiale aujourd’hui amuie dans le mongol 

des XIII-e et XIV-e siècles. JA, 193-263. 

Poppe, N. (1960). Vergleichende Gramatik der Altaischen Sprachen, 

Wiesbaden. 

Poppe, N. (1987). Introduction to Mongolian Comparative Studies, 

Helsinki. 

Ramstedt, G. J. (1916). Ein anlautender stimmloser labial in der 

Mongolisch-Türkischen ursprach. JSFOu, XXXII (2). 



Buket BARAN 

37 

Ramstedt, G. J. (1957). Einführung in die Altaische Sprachwissenschaft I: 

Lautlehre. Helsinki. 

Rassadin, V. (2005). Slovar’ tofalarsko-russkiy i russko-tofalarskiy. Sankt 

Peterburg. 

Rassadin, V. (2010.) Soyotica. Szeged. 

Räsänen, M. (1949). Materialien zur Lautgeschichte der Türkischen 

Sprachen. Helsinki. 

Räsänen, M. (1960). Versuch Eines Etymologischen Wörterbuchs der 

Türksprachen, Helsinki. 

Räsänen, M. (1961). Tü. anl. h- als Überbleibsel des alt. p. UAJ, XXXIII, 

146-148. 

Sat, Ş.Ç. (1987). Tıva dialektologiya, Kızıl: Tıvanıñ Nom Ündürer Çeri. 

Shibatani, M. (1990). The Languages of Japan, Cambrigde University 

Press. 

Song, J.J. (2006). The Korean Language: Structure, Use and Context, 

Routledge. 

Şçerbak, A.M. (1970). Sravnital’naya fonetika tyurksix yazıkov, Leningrad. 

Tsintsius, V. (1949). Sravnital’naya fonetika tunguso-man’çjurskix yazıkov, 

Leningrad. 

Ulamsurengiyn, Ts. (2003). Obraztsı fol’klora i reçi kobdoskix tuvintsev.  

Kızıl. 





39 

ALTAY VE KIRGIZ TÜRKÇESİNDE İKİNCİL 

UZUN ÜNLÜLER 

Fatih ÇELİK* 

Giriş 

Kökenleri Altay bölgesine dayanan Kırgızlar, mîlâdî binli 

yıllardan itibaren Uygurlardan aldıkları Türk yurdu Ötüken başta 

olmak üzere Altay coğrafyasında yaşamış; ancak Moğol baskıları 

sonucunda bu bölgeyi terk ederek Tanrı Dağları eteklerindeki Çüy 

havzasına göç etmiş ve yaklaşık bin yıldır burada varlıklarını 

sürdürmektedirler. Kırgızlar, bulundukları Güney Sibirya bölgesinde 

Altay, Tuva ve Hakas Türkleri ile birlikte tarih sahnesine 

çıkmışlardır.  

Günümüzde Sibirya bölgesinin doğusunda Yakut, batısında 

Tatar Türkçesinin Sibirya lehçeleri ve güneyde Altay, Hakas, Tuva, 

lehçeleri bulunmaktadır, bu lehçeler bazı ortak fonetik, sözcüksel ve 

gramer özellikleriyle karakterize edilen birçok ortak özelliğe de 

sahiptirler ve Kırgız Türkçesi de hâlâ Sibirya bölgesine özgü birçok 

dilsel özelliği bünyesinde barındırmaktadır (Dağıstan, 2024: 1183). 

Kırgız Türkçesi tipolojik yapısı bakımından özellikle Altay Türkçesi 

ile çok büyük benzerlikler içermektedir. Bu çalışmada Altay ve 

Kırgız Türkçelerinde ikincil uzun ünlülerin oluşumu, yapısal 

bakımdan benzerlikleri ve birbirinden farklılıkları ele alınacaktır. 

Türk lehçeleri içerisinde ikincil uzun ünlüler Kırgız, Altay, Tuva, 

Hakas ve Gagavuz lehçelerinde bulunmaktadır. Bu lehçelerden ele 

aldığımız Kırgız ve Altay Türkçesindeki ikincil uzun ünlülerin 

oluşumunda ortaklıklar oldukça fazladır. 

* Dr. Öğr. Üyesi, Erciyes Üniversitesi, Edebiyat Fakültesi, Türk Dil ve Edebiyatı Bölümü

Çağdaş Türk Lehçeleri ve Edebiyatları ABD, fatih.celik@erciyes.edu.tr, ORCID: 0000-

0002-8945-4986.



Sibirya Çalışmaları - III 

 

40 

Çalışmada ikincil uzun ünlüler tarihsel kökenleri ve fonetik 

özellikleri bakımından incelenecektir. Uzun ünlülerin oluşumu, kök 

ve gövdeye gelen ekler, fonetik olaylar ve kelime içindeki vurgular 

vb. durumlar neticesinde gerçekleştiği görülmektedir. Bu tür 

benzerlikler iki lehçeyi birbirine yaklaştırmaktadır. Ayrıca bir 

kelimenin kısa ve uzun şeklinin bazen aynı anlama gelirken bazı 

durumlarda da farklı anlamlar doğurduğu görülmektedir. Altay ve 

Kırgız Türkçesindeki ikincil uzun ünlülerin karşılaştırmalı olarak ele 

alınması her iki lehçenin tipolojik yapısını ortaya koymak ve 

karşılaştırmalı dilbilim çalışmalarına kaynak oluşturmak açısından 

büyük önem taşımaktadır. 

Kırgızlar, Altay bölgesinden göçlerinin ardından ve Güney 

Sibirya Türk lehçeleri ile uzun süre temas halinde olmaması 

nedeniyle Kırgız Türkçesi ile Güney Sibirya Türk lehçeleri arasında 

farklılıklar ortaya çıkmaya başlamıştır. Kırgızların İslamiyet’i kabulü 

ile bu lehçeye Güney Sibirya Türk lehçelerinden farklı olarak Arapça 

ve Farsça kelimeler girmeye başlamıştır. Ayrıca Kırgızlar yeni 

yurtları olan Tanrı dağlarının etekleri, Issık-köl, Fergana bölgesinde 

bulunan, günümüzdeki ayrım şekliyle Kazak, Uygur ve Özbek 

Türklerinin kullandıkları lehçelerin etkisi altına girmeye başlamıştır. 

Her lehçenin kendine has, doğduğu bölgeye özgü yapısı 

bulunduğundan, uzun yıllar farklı özelliklere sahip bir lehçeyle 

komşuluk etse dahi temel yapısında bir değişiklik olmadığı 

görülmektedir. Bu durum özellikle fonetik yapıda karşımıza 

çıkmaktadır. Buna en iyi örnek Kırgız Türkçesidir. Kırgızlar bin 

yıldır Kazaklar ile komşu oldukları halde Kırgız Türkçesi, Kazak 

Türkçesinin fonetik yapısından fazla etkilenmemektedir. Aynı 

şekilde Kazak Türkçesi de Kırgız Türkçesinin fonetik yapısına 

tamamen benzememektedir. Buna örnek olarak, Kırgız 

Türkçesindeki ikincil uzun ünlülerin Kazak Türkçesine etki 

etmemesi ve Kırgız Türkçesinde görülen yuvarlaklaşmanın Kazak 

Türkçesinde aynı ölçüde görülmemesi gösterilebilir. 

Türk lehçelerinin tasnifi üzerine çok sayıda yerli ve yabancı 

bilim adamının çalışmaları bulunmaktadır. Bir dilin alt birimleri 

tasnif yapılırken ortaklıklar ve farklılıklar dikkate alınır. Aynı gruba 

girecek lehçelerde ortak unsurlar belirlenirken ilk olarak fonetik 



Fatih ÇELİK 

41 

özelliklere dikkat edilir, ardından morfolojik yapısına ve son olarak 

söz varlığındaki ortaklıklar ele alınır. Bazı bilim adamları, bunların 

yanında tarihî ve coğrafi yakınlıktan kaynaklanan ortaklıkları da 

dikkate alır. Türk lehçelerinin tasnifinde bütün bilim adamları ortak 

ve kesin bir görüşte birleşememiştir. Yapılan tasniflerin arasında çok 

büyük farklılıklar olmasa da günümüze kadar değişik Türk lehçeleri 

tasnifleri ortaya çıkmıştır. Kırgız ve Altay Türkçesi için yapılan bazı 

tasnifler şunlardır:  

‘Radloff’un tasnif denemesinde Kırgız Türkçesi Batı Ağızları 

içerisinde, Kırgız diyalektleri (Karakırgız, Kazak- Kırgız, 

Karakalpak”; Altay Türkçesi, Doğu Ağızları içerisinde 

bulunan Asıl Altay ağızları (Altay, Teleüt) grubunda yer 

almaktadır. Ramstedt, Kırgız Türkçesini aġ ses grubunun aw 

sesine değiştiği Batı grubu Türk lehçeleri arasına dâhil etmiştir; 

Altay Türkçesini, Kuzey Grubu y- bölümü (tō veya tū < taġ)  

1- Baraba 2- Altay (Altay Kalmukları, Teleüt, Lebed, 

Kumandı) grubuna dâhil etmiştir. Samoyloviç’in tasnif 

denemesinde Kırgız Türkçesi ve Altay Türkçesi Tav grubuna 

(Kıpçak-Kuzeybatı) dâhil edilmektedir. Bu grubun içerisine 

Samoyloviç Altay Türkçesinin Teleüt, Kumandı ağızlarını da 

aynı gruba, ayrı bir dil olarak dâhil etmektedir. L. Ligeti’nin 

tasnif denemesinde Kırgız Türkçesi, Kıpçak dilleri grubu; 

Altay Türkçesi, Sibirya Dilleri Grubu içerisinde yer almaktadır. 

S. E. Malov’un tasnif denemesinde ise Kırgız Türkçesi ve 

Altay Türkçesini yeni devir grubu içerisinde görmektedir. N. 

A. Baskakov tasnif denemesinde Kırgız Türkçesi ve Altay 

Türkçesini Kırgız-Kıpçak grubu içerisine dâhil etmektedir’ 

(Çelik, 2022: 192).  

Bu tasnif denemelerinden Baskakov’un yapmış olduğu tasnif, 

lehçeler arasında hem tarihi sürecin birbiriyle örtüşmesi hem de 

tipolojik açıdan ortaklıkların birbirini tutması bakımdan oldukça 

tutarlı bir tasnif olmuştur.  

Günümüzde Güney Sibirya Türk lehçeleri diye geçen Altay, 

Tuva ve Hakas Türkçelerini konuşan Türk boyları tek birer boydan 

oluşmamaktadır. Altay Türkleri altı boydan meydana gelmiştir. 

Bunlar literatüre geçtikleri şekli ile Altay Kiji, Telengit, Teleüt, Tuba, 

Kumandı Kiji ve Kü-Kiji veya Çalkandu Kiji olarak ayrılmışlardır. 

Altay Kiji’ler yaklaşık yüzyıl öncesine kadar Oyrot-Öyröt kavim adı 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

42 

altında tanınmaktadır (Dilek, 2015: 25). Altay Türkçesinin 

ağızlarının tasnifi de bu şekilde yapılmıştır. Rus Türkologlar genelde 

ağız tasniflerinde kuzey ve güney grupları şeklinde iki ana parçaya 

ayırır ardından bunları kendi içerisinde farklı parçalara ayırdığı 

görülür. Bu durumda Altay Türkçesi kendi içerisinde Uygur, Kıpçak 

hatta Oğuz grubu özelliklerini yansıttığı görülür. Elbette çalışmanın 

ana konusu bu olmadığı için bu konuda çok detaya girmeden şunu 

belirtmek gerekir; bu çalışma her iki lehçe için de ölçünlü dil olarak 

kabul edilen yazı dili üzerinden yapılacaktır.  

Kırgız dil bilimci ve Kırgız Türkçesinin tarihi adına önemli 

çalışmalar yapmış olan Yunusaliyev, Kırgız Türkçesini üç ana 

döneme bölmektedir. a. Eski Kırgızca (IX-X. yüzyıllara kadarki 

Kırgızca) b. Orta Dönem Kırgızcası (XV-XVI. yüzyıllara kadarki 

Kırgızca) c. Yeni Kırgızca (XVI. yüzyıldan sonraki Kırgızca) 

(Yunusaliyev, 2016: 241). Yunusaliyev, Eski Kırgızca dönemi olarak 

Kırgızların Güney Sibirya’da bulundukları dönemi işaret etmektedir. 

Ardından gelen Orta Kırgız dönemi de hanlıklar dönemi olan 

Rusların henüz işgal etmediği ve ortak Karahanlı, Harezm, Çağatay 

yazı dillerinin kullanıldığı fakat konuşma dili olarak her lehçenin 

kendi ağız özelliğini sürdürdüğü dönemi belirttir. Yeni Kırgızca 

döneminde artık Kırgızca ortak yazı dilinden koparak kendi 

özelliklerini yansıtmaya başlamıştır. Elbette Rusların Kırgız Türkçesi 

için yeni alfabe oluşturup, lehçelerin birbirinden ayrılıklarını 

destekleyene kadar Yeni Kırgızca döneminde çok fazla eser 

verilmemiştir. Verilen eserler genellikle o dönemler dini içerikli 

metinler olmuştur. Kırgızca ise daha çok sözlü edebiyat dili olarak 

varlığını sürdürmüştür. Bu dönemde artık güney ve kuzey ağızları 

oluşmaya başlamıştır. Bölgedeki diğer lehçelerin etkisiyle fonetik 

değişimler geçerse de örneğin Kazak Türkçesinde ж [j] sesi, Kırgız 

Türkçesinde Altay Türkçesinde olduğu gibi [c] şeklinde telaffuz 

edilmeye devam etmiş, ayrıca çalışmanın konusunu teşkil eden 

ikincil uzun ünlüler Kırgız Türkçesinde tüm ağızlarında korunmuştur. 

Fakat bin yıldır komşuluk ettiği Kazak, Özbek Türkçelerine bu 

özelliğin geçmediği görülür. Kırgız Türkçesi uzun ünlüleri 

korumakla kalmaz bu yeni dönem ve devamında yeni uzun ünlüler 

oluşturur. Yunusaliyev’in fikrine göre, Kırgız Türkçesindeki düz /aa/ 



Fatih ÇELİK 

43 

ve /ee/ uzun ünlülerinin daha erken dönemde; /oo/, /öö/, /uu/, /üü/ 

yuvarlak uzun ünlülerinin ise sonraki dönemlerde oluşmaktadır 

(Yunusaliyev, 1971: 9).  

Kırgız Türkçesinde sekiz normal ünlünün yanı sıra altı uzun 

ünlü mevcuttur. Kırgız dil bilimci B. Yunusaliyev, Kırgız 

Türkçesinin tüm ağızlarında uzun ünlülerin mevcut olduğunu 

vurgular ve ağızlardaki verilerden yola çıkarak Kırgızların atalarının 

Güney Sibirya’da Altay, Tuva ve Hakasların ataları ile uzun zaman 

birlikte yaşadıkları süreç içinde bu uzun ünlülerin ortaya çıkmaya 

başladığını varsayar (Moldosultanova, 2023: 794). 

Uzun Ünlüler  

Türk dilinde uzun ünlülere, birincil (asli) uzun ünlüler ve 

ikincil uzun ünlüler olarak ikiye ayrılır. 

Birincil Uzun Ünlüler 

Birincil uzun ünlüler, Türkçenin en eski dönemlerinden beri 

var olan ve herhangi bir ses olayı sonucunda ortaya çıkmayan 

ünlülerdir. İkincil uzun ünlüler ise çeşitli ses olayları sonrasında, 

aslında kısa olan bir ünlünün uzun şekilde seslendirilmesiyle oluşur. 

Kısa ünlü ile uzun ünlü arasında ağızdan çıkış yeri veya akustik 

bakımdan herhangi bir fark yoktur. Birincil uzun ünlülerin varlığıyla 

ilgili ilk olarak Otto Böhtlingk tarafından 1851 yılında Über die 

Sprache der Jakuten isimli çalışma yapılmıştır (Tekin, 1995: 7). 

Tekin, Ana Türkçedeki birincil uzun ünlülerin sadece Yakutça ve 

Türkmencede korunmuş olduğunu, ancak diğer lehçelerin 

ağızlarındaki bazı örneklerde birincil uzun ünlülere rastlanılmakta 

olduğunu belirtmektedir (Tekin, 1995: 38). Çalışmanın konusunu 

teşkil eden Kırgız ve Altay Türkçesinin ağızlarında da bu birincil 

uzun ünlüler görülmektedir: aarı “arı”, baarı “hepsi”, taanı- 

“bilinen”, taarın “şikayet” ve cuu- “yıkama” (Güner, 2015; Tekin, 

1995). Alimova, Kırgız Türkçesinin yazı dilinde de uzun ünlü 

örneklerinin bulunduğunu belirtmekte: aarçı- “temizlemek”, aarı 

“bal böceği”, baarı “hepsi” ( < bār+ı) ‘var, mevcut’ vd. (Alimova, 

2007: 31). 

 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

44 

İkincil Uzun Ünlüler 

İkincil uzun ünlüler asli uzun ünlü olmayıp kelimenin bazı ses 

olaylarından sonra ünlü seslerinde meydana gelen uzamadır. İkincil 

uzun ünlüler Kırgız, Altay, Tuva, Hakas, Gagavuz Türkçelerinde 

bulunmaktadır. Bunların yanı sıra birçok lehçenin ağızlarında, 

özellikle Farsça ve Arapçanın etkisi aynı zamanda bazı ses düşmeleri 

neticesinde ikincil uzun ünlüler görülür, fakat bunlar yazı dilinde 

gösterilmez. Türk lehçeleri haricinde Moğolcada da ikincil uzun 

ünlüler bulunmaktadır. Khabtagaeva, Moğolca ikincil uzun ünlülü 

bazı kelimelerin Tuva Türkçesine geçtiğini belirtmektedir 

(Khabtagaeva, 2019: 224). Çalışmada ikincil uzun ünlülerin 

Moğolcadan kaynaklı olduğu belirtilse de Gagavuz Türkçesinde 

bulunması ve bunun yanında diğer Türk lehçelerinin ağızlarında da 

bulunması Türk dilinin fonetik bir özelliğinden kaynaklı olduğu 

düşüncesini ön plana çıkarmaktadır. Fakat özellikle Güney Sibirya 

Türk lehçelerinin, Moğolca ile daha uzun bir süre etkileşim 

içerisinde kaldığı göz önüne alınırsa Moğolcadan alınan kelimelerin 

ikincil ünlü uzunluğu açısından modern Moğol dillerine daha yakın 

olduğunu bazı çalışmalar göstermektedir (Saaya, 2005).  

İkincil uzun ünlüler her iki lehçede de yazı dilinde gösterilir, 

fakat alfabede ayrı bir harf şeklinde yeniden gösterilmez. Her iki 

lehçede de genel olarak bir kelimenin uzun şekli ile kısa şeklinin 

arasında anlam farklılığı oluşmaktadır. Ör: Krg. can “can, yan taraf 

vd.”, caan “yağış”; ön- ‘bitmek, yetişmek’, tar “dar”, taar “bez 

torba”; öön “kumaş kırpıntı”; en “en, genişlik”, een “ıssız, tenha”; er 

“er, erkek”, eer “eyer”; con “sırt”, coon “kalın”; Alt. aray “zar, zor“, 

araay “sakin”; can “yan, taraf”, caan “büyük, yaşlı”; con “halk”, 

coon “büyük”.1Bu durumun yanında çok fazla örnekte karşılaşılmasa 

da bir kelimenin her iki telaffuzunda da anlamda değişiklik 

oluşmayabilmektedir. Ör: Krg. muzoo - muzo 'buzağı', araŋ - araaŋ 

“zar zor”; Alt. bıza – bızaa “buzağı”, aray – araay “sessiz, yavaş” vb.  

 
1  Çalışmadaki örnek kelimeler Kırgız ve Altay Türkçesi sözlüklerinden alınmıştır ve 

kullanılan sözlükler kaynakça kısmında belirtilmiştir. Çumakayev, A. E. vd. (2018). Altay-

Orıs Sözlik. Bnu Ra. Gorno-Altaysk. 

Arıkoğlu, E., Alimova, C., Askarova, R., Selçuk, B. K. (2017). Kırgızca-Türkçe Sözlük. 

Kırgızistan Türkiye Manas Üniversitesi Yayınları. Bişkek. 



Fatih ÇELİK 

45 

Bazı araştırmacılara göre, Kırgız Türkçesindeki uzun ünlülerin 

ortalama uzunluğu 686,2 m/sn, kısa ünlülerin ortalama uzunluğu ise 

285,9 m/sn'dir. Bu, Kırgız Türkçesindeki uzun ünlülerin 

uzunluğunun kısa ünlülerden iki kat daha uzun olduğunu 

göstermektedir (Yishake vd., 2021: 295). Altay Türkçesinde 

ünlülerin fonolojik uzunluğu: Novosibirsk fonetik okulunun 

çalışmalarının sonuçlarına göre, Altay edebî dilinde uzun ünlü 

foneminin süresi, karşılık gelen kısa fonemin süresini yaklaşık 1,5 

kat aşmaktadır; Onguday ağzında ise uzun fonemin süresi ortalama 

olarak kısanın 1,7 katıdır (Subbotina, 2023: 209).  

Kırgız Türkçesinde altı uzun ünlü bulunmaktadır. Bunlar: /aa/, 

/ee/, /uu/, /üü, /oo/, /öö/. Altay Türkçesinde ise sekiz uzun ünlü 

bulunmaktadır. /аа/,/ee/, /uu/, /üü/, /оо/, /ӧӧ/, /ıı/, /ii/. Kırgız 

Türkçesinde, Altay Türkçesinde bulunan ıı ve ii uzun ünlüleri 

bulunmamaktadır. 

N. P. Dyrenkova, Altay dilinde çeşitli kökenlere sahip 

uzunlukları şöyle ayırır: 1) “Birçok kelimedeki ünlünün uzunluğu ve 

iki katına çıkması, özellikle de sık sık g sesinin düşmesi ile ünlü 

uzaması meydana gelmektedir: içeen – içegen “in, delik”, süün - 

sügün “sevinmek”, eer <ezer “eyer”; 2) Ünlünün uzunluğu, vurgusuz 

bir ekin ünsüzünün kaybı sonucu kısaltılmış biçimlerde gözlenir: 

baladaa - baladagı “çocuktaki”, kemege - kemee “tekneye”; 3) 

Ünlüyle başlayan ekler ünlüyle biten bir tabana eklendiğinde 

gözlenir, örneğin bir fiilin gelecek zamanı: işte+er “çalışacak”, 

bedre+er “arayacak” (Direnkova, 1940, s. 24–25). Babushkin, 

Telengit lehçesinde ikincil ünlü uzunluklarının oluşumunun 

görünüşte farklı tarihsel dönemlere dayandığını" ileri sürmüştür. 

Görünüşe göre, modern dilde açıklanamayan ve yalnızca tarihsel 

olarak açıklanabilen söök “aile”, caan “büyük”, ооk “küçük”, uul 

“adam” gibi uzunluklar daha eski bir döneme dayanmaktadır (Darıcı, 

2020: 150). 

Altay ve Kırgız Türkçesi ikincil uzun ünlüleri oluşumu 

birbirine benzerlik göstermektedir. Özellikle bu iki lehçede ikincil 

uzun ünlüler, iki ünlü arasındaki veya sondaki art damak ünsüzü ğ ile 

ön damak ünsüzü g’nin erimesiyle ve y, ŋ seslerinin düşmesi ile 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

46 

oluşan ikincil uzun ünlülerin sayısı fazladır: ET tagar, Krg. taar 

“kilim”; ET yaŋak, Krg. caak “yanak”, Alt. caa “yanak”; ET ege 

“sahip”, Krg. ee “sahip”, Alt. ee “sahip”; ET aġır, Krg. oor, Alt. 

uur; Alt. buur “bağır”, Krg. boor “bağır”; ET yagı, “düşman”, Alt. 

yuu “düşman”, Krg. coo “düşman”; Krg. coon, Alt. ćoon ‘kalın’; ET 

süġül, Krg., Alt., sööl ‘siğil’. ET söŋük, Krg., Alt. söök, kelime 

sonundaki g ünsüzün düşmesiyle oluşan uzun ünlüler; ET tag, Krg. 

too “dağ”, ET sug, Krg. suu “su”. Alt. tuu “dağ”, booçu “bağ”; ET 

baġ, Krg. boo, Alt. buu, vb. Alt., Krg. caak “yanak” (Davletov ve 

Kudaybergenov 1980: 22; KTS 2017; ARS 2018; DTS 1969: 513-

515). Yanak örneğinde de görüldüğü gibi her iki lehçede de yanak 

kelimesinin caak şekline aradaki n sesinin erimesi ile dönüştüğü 

görülmektedir.  

İkincil uzunluklarda gövdeye gelen ekteki ünsüz harf düşmesi 

neticesinde de kelime içerisinde uzun ünlüler meydana gelmektedir. 

Sözcük gövdesine ga biçimindeki yönelme durum ekinin 

eklenmesiyle, g ünsüz tipinin düşmesi ve ardından uzun ünlünün 

oluşması kaydedilmektedir. Alt., Krg. bala-ga> balaa "çocuğa" vb.”; 

çap+ıp > çabıp > çavıp > çaap “kapatıp”; tap+ıp >  (Batmanov vd. 

2006: 66; Yunusaliyev 2016: 243; Darıcı, 2020: 153). Gövdeye gelen 

ek ile oluşan ikincil uzunluklar kelimenin eksiz kullanımında normal 

şekli olan kısa ünlülü haline dönüşür. Bunlara da geçici ikincil uzun 

ünlülük denilebilir.  

Türk lehçelerinin çoğunluğunda Arap ve İran dillerinden giren 

bazı kelimelerde ikincil uzun ünlülerin oluştuğu görülmektedir. 

Kırgızlar İslamiyet’i seçtikleri bu durum daha yoğun olarak 

görülürken, Altay Türkleri Müslüman olmadıkları halde diğer 

lehçelerden etkilenmeleri neticesinde aynı ses olayı onlarda da 

görülmektedir. Fars. saät > Krg., Alt. saat, Türk lehçelerinin 

genelinde saat şeklinde kullanılır. Fars bäĥa > Krg., Alt. baa; Fars. 

şäĥr > Krg. şaar, Alt. şehir sözü yeri Rusçadan giren gorod; Fars. 

Kaĥraman> Krg. kaarman, Alt. kahraman sözü yerine kezer, Türkçe 

kökenli olan bagatur sözü Altay ve Kırgız Türkçesinde de baatır 

şeklinde kullanılmaktadır. Ar. ṭehāret > Krg. daarat “teharet”, Ar. 

rāḥat > Krg. ıraat “rahat” vb. (Davletov ve Kudaybergenov 1980: 20; 

KTS 2017; ARS 2018). 



Fatih ÇELİK 

47 

Altay Türkçesi ağızlarında edebi dile göre ikincil uzun ünlüler 

daha fazla görülmektedir.  

Altay Telengit Ağzı Altay Edebî Dili Türkçe Anlamı  

maa mege bana 

saa sege sana 

balaa balaga çocuğa 

kishee, kijää kijige insana 

Altay Ulugan Ağzı- Koş 

Ağaç Ağzı 

Altay Edebî Dili Türkçe Anlamı  

ulg. bojaan, k-a. boşoon bojogon bitmiş 

ulg. bedirään, k-a. bedireen bediregen aramış 

ulg., k-a. jaanaan jaanagan büyümüş 

ulg., k-a. baştaan baştagan başlamış 

Koş Ağaç Ağzı Altay Edebî Dili Türkçe Anlamı 

emeen ~ emen emegen kadın 

öböön ~ öbön öbögön erkek 

albaam ~ albam albagam almadım 

aitpaar ~ aitpar aitpagar söylemeyin 

 (Darıcı, 2020, s. 251-253) 

Altay ve Kırgız Türkçesindeki Uzun Ünlü Kullanımlarına 

Örnekler 

aа[a:]  

Altay ve Kırgız Türkçesinde aа [a:] aynı kısa şeklinde olduğu gibi 

kalın, açık ses özelliğinin yanında uzun ünlüdür. İki lehçede de 

kelime içerisinde başta, ortada, sonda kullanılmaktadır.  



Sibirya Çalışmaları - III 

 

48 

Kelimenin başı:  

Krg. aarçı- “temizleme”, aarı “arı”, aalı “yüksek mevkideki”, aalım 

“ȃlim” aalam “evren”, aası “bilgisiz, cahil”. 

Alt. aarçı- “çökelek”, aayı-bajı јok “düzensiz, belirsiz”, aayla- 

“anlamak”, aaylu “akıllı, mantıklı”, aakı “ağabey, dayı”, aamay 

“akılsız, aptal”, aar-küç “korkunç güç”. 

Kelimenin ortası:  

Krg. maani “anlam”, naarazı “memnuniyetsizlik”, naamart “namert”, 

naalı “çizmenin topuğuna çakılan demir”, baatır “bahadır”, tataal 

“birleşik” saat “saat”, caak “yanak”, kaar “öfke”, şaar “şehir”, 

camaat “cemaat”, kaalga “kapı”, taar “çuval”, taarın- “darılmak”. 

Alt. abaay “dayı”, adaan “koruma”, alaatı “cesaret kaybetmek”, 

cazın “kağıt”, margaan “bahis”, kaalga “kapı”, saat “saat”, ok-

saadak “sadak”, saarmak “yeni yağmış kar”, baatır “bahadır”, caan 

“büyük”, taar “çuval”, taadak “dede, taay “dayı”, taan “ekin 

kargası”, taakı “keçi yünü”, ıraak “uzak”.  

Kelimenin sonu:  

Krg. baa “fiyat”, talaa “vahşi doğa”, unaa “araç”, araa “testere”, 

saa- “sağma”, sıpaa “ince, nazik”, caa “yay”, sanaa “düşünce, dilek, 

fikir”, saadak “sağdak”. 

Alt. baa “fiyat, değer”, caa- “yağmak”, küün-sanaa “moral, 

düşünce”, baa “fiyat, değer”, sanaa “düşünce, fikir”, saa- “sağmak”, 

takaa “tavuk”, caak “yanak”.  

ee [e:] 

Kırgız ve Altay Türkçesinde ee [e:] ön, uzun dudak ünlüsüdür. Altay 

Türkçesinde başta ve ortada kullanım sıklığı fazla görülürken, sonda 

kullanımı daha az tespit edilmiştir. Kırgız Türkçesinde ise ortada 

kullanımı daha fazla iken, başta ve ortada kullanımı daha azdır.  

Kelimenin başı:  

Krg. ee “sahip, iye”, eek “çene”, een “tenha, ıssız”, eer “eyer”, eerçi- 

“peşine takılmak”, eelik- “sabırsızlanmak”, eerçime “kararsız”. 



Fatih ÇELİK 

49 

Alt. ee “sahip”, ee- “eğmek, bükmek”, een “terk edilmiş, ıssız”, eer 

“eyer”, eeji “kural”, eejilü “onaylı”, eek “çene”, eelgir “esnek”, eele- 

“zapt etmek, almak”, een “boş”, ees “büyük, uzun”, eeçiy “adından”.  

Kelimenin ortası:  

Krg. çeen “in, mağara”, ceek “kıyı”, ceen “yeğen”, deer “akıl”, zeen 

“zihin, akıl”, kiçireek “küçük, ufak”, meerim “şefkat, merhamet”, 

keede “bazen”, 

Alt. emdeer- “tedavi etmek, üzeeri “üstelik, ilaveten”, emeen “eş, 

karı”, mees “güney”, meekey “bıngıldak”, meeley “eldiven”, 

menzineeçi “sahip”, süreen “çok”, teek “çengel, tığ”, ceen “yeğen”, 

Kelimenin sonu:  

Krg. kee “bazı”, bee “kısrak, dişi at”, mee “beyin”, tee “o, şu”, keçee 

“dün”. 

Alt. mee “beyin”, tergee “sahip olma”, netee “sebatlı, ısrarlı”, tebee 

“kışlık mera”.  

oo[o:] 

Kırgız ve Altay Türkçesinde oo [o:] kalın, açık, uzun yuvarlak 

ünlüdür. Kelime içerisinde başta, ortada ve sonra yer aldığı 

görülmektedir. Bu ikincil ünlü oluşumu genellikle Eski Türkçede 

buluna a sesinin büzülmesiyle değişime uğrayarak oo şekline 

dönüştüğü görülür.  

Kelimenin başı:  

Krg. oomat “nimet, baht”, oor “ağır”, oona “erkek ceylan”, ооz 

“ağız”, ооru “hastalık”, ookat “yiyecek”, oodar “devirmek”, oolak 

“uzak”, ooma “beklenmedik, birden, değişken”, oona “erkek ceylan”. 

Alt. ooru “hastalık”, oogoş “küçük”, ooşkı “gül, pembe”, ooz “ağız”, 

ooru “ağrı, hastalık”, ook “küçük”. 

Kelimenin ortası:  

Krg. atooç “isim” kooz “güzel”, took “tavuk”, kооn “kavun”, cооn 

“kalın”, sooluk “sağlık”.  



Sibirya Çalışmaları - III 

 

50 

Alt. nookı “tüy”, booçı “geçit”, sogoon “ok”, soloon “atıcı”, soor- 

“emmek”, sook “soğuk”, noolo- “sıkmak, ezmek”, coon “büyük”, 

şoot- “alay etmek”, koot “zevk, haz, eğlence”, soondo “sonra”, koozo 

“başak samanı”, ET. kaġun şeklinde kullanılan kavun sözü Kırgız 

Türkçesinde koon olarak bulunurken, Altay Türkçesinde Rusça dınya 

şeklinin kullanıldığı görülmektedir. 

Kelimenin sonu:  

Krg. aytoo “söylemek”, cоо “düşman”, tоо “dağ”, korоо “avlu”, 

muzоо “buzağı”, soo “sağ”, kadoo “kazık”. Bu ses Kırgız Türkçesi 

fiillerinde mastar eki olarak kullanılırken, isimlerde yeni kelimeler 

türettiği görülmektedir. 

Alt. soksoo “anlayışsız”, oboo “saman yığını”, too “sayı”, too- “saygı 

duymak”, koo “uyumlu, endamlı, temiz”, Altayca düşman anlamında 

öştü kelimesi Kullanılıyor, sağ kelimesi için tirü, dağ kelimesi için 

de tuu kullanıldığı görülmektedir. 

öö [ö:] 

Kırgız ve Altay Türkçesinde öö [ö:] ön, yuvarlak dudak uzunluğunda 

bir ünlüdür. Her iki lehçede de kelimenin başında, ortasında ve 

sonunda görülmektedir. Fakat Altay Türkçesinde kelime sonunda 

kullanımında dair fazla örneğe rastlanılmamıştır.  

Kelime başı:  

Krg. öödösün- “böbürlenmek”, öök “hayvan derisinin göğüs kısmı”, 

öön “hata”, öölay “bebek, küçük çocuk”, öön “I. kumaş, II. küçük 

çukur”, öönçül “alıngan”. 

Alt. ööy “üvey”, öörkö- “kızmak, gücenmek”, ööndü “düşmanca”, 

öön “I. kumaş, II. güceniklik”, ööndö- “kızmak”, ööröŋköy “alıngan”, 

öörü- “güçlenmek”, ööç “eklem bacaklı hayvanlarda solunum 

borusu”. 

Kelimenin ortası:  

Krg. söök “kemik, köödö “göğüs”, köödök “övüngen”, köbüröök 

“fazlaca”, söömöy “işaret parmağı”, öröön “bölge, vadi”, köösör “I. 

Budala, alık. II. Kevser”, ötkööl “geçit”, köön “zihin”, möönöt “vakit, 



Fatih ÇELİK 

51 

dakika”, zöökür “zalim, acımasız”, çölmöök “dolaşmak, birbirine 

karışmak”. 

Alt. mööröy “bahis”, ökpöör- “endişelenmek”, öböön “adam”, 

körzöör “bak- fiil emir şekli”, döön “bakış, yönelme”, mööngö “süt”, 

söök “kemik”, sööm “bir karış”, çööçöy “piyala, fincan”. 

Kelimenin sonu:  

Krg. öröö “atı bağlamakta kullanılan ip, urgan”, közömöldöö- 

“bakmak, izlemek”, töö “deve”, eköö “ikisi”, cöö “yürüyen”, künöö 

“günah”, küyöö “koca, güveyi”, küyöö “atılan ağın içinde yem 

bağlanan çubuk”. 

Alt. örgöö “saray”, töö “deve”, köö “is”, çölöö “boş vakit”. 

uu[u:] 

Kırgız ve Altay Türkçesinde uu [u:] kalın, yüksek ve yuvarlak 

dudaklı uzun bir ünlüdür. Kelime içerisinde başta, ortada ve sonra 

yer aldığı görülmektedir. 

Kelimenin başı:  

Krg. uu “zehir”, uul “çocuk”, uuru “hırsız”, uuk “direk”, uuz “ağız, 

yeni doğum yapmış inek sütü”, uuçu “avcı”.  

Alt. uur “ağır”, uu “balık ağı”, uul “oğul”, uulak “oğlak”, uulamçı- 

“geçmek”, uuja- “buruşturmak”, uulan “genç oğlan”, uurak “ağız, 

yeni doğum yapmış inek sütü”, uurda- “çalmak”, uuş “avuç”. 

Kelimenin ortası:  

Krg. açuulan- “sinirlenmek”, suuk “soğuk”, kuuray “kamış”, tuura 

“doğru”, buura “erkek deve”, suur “dağ sıçanı”, buuday “buğday”, 

cuurgan “yorgan”, kozuulak “kuzu”. 

Alt. kuuçın “konuşma”, suur- “sıyır, çıkar”, cuun “toplantı”, cuunak 

“ince”, cuuk “yakın”, cuurkan “yorgan”, cuurma “kıvırmak, kırışık”, 

şuur- “süpürmek”. 

Kelimenin sonu:  

Krg. açuu “acı”, suluu “güzel”, suu “su” cıluu “sıcak”, tuu “bayrak”, 

cuu “yıkama”, aşuu “tepe, dağ geçidi”, cooptuu “sorumlu, mesul”. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

52 

Alt. tuu “dağ”, suu “su”, cuu “savaş”, cuu- “toplamak”, karuu 

“cevap”, kastuu “düğüm, boğum”, buu “sicim, kordon” 

üü[ü:] 

Kırgız ve Altay Türkçesinde üü [ü:] ön ve yuvarlak dudak uzun 

ünlüsüdür. Kırgız Türkçesinde kelime başında görülmezken, Altay 

Türkçesinde kelim başında kullanıldığı görülmektedir. üü [ü:] ünlüsü 

her iki lehçede de en fazla kelime ortasında kullanılırken, Altay 

Türkçesinde kelime sonunda kullanım örneğine daha az 

rastlanılmıştır.  

Kelime başı:  

Alt. üür “sürü, grup”, üüre “kız arkadaş”, üürele- “bir kızla 

arkadaşlık etmek”, üüçe “hayvan karkası”,  

Kelimenin ortası:  

Krg. küüldöö “yüksek ses çıkarmak”, cüülüt- “karışıklık”, küülü 

“canlı”, düülügüü “heyecanlı”, süyüüm “aşkım”, müüz “buynuz”, 

küügüm “alacakaranlık”. 

Alt. süünçü “sevinç”, süürey- “yükseltmek”, süürte- “sürüklemek”, 

süüri “tepe, zirve”, cüül- “çıldırmak”, cüülgek “deli”, küük “guguk 

kuşu”, mürgüül “dua”, müüs “buynuz”, şüüjü “görüşmek, tartışma”, 

telüün “dalak”. 

Kelime sonu:  

Krg. kiçüü “küçük, ufak”, küü “melodi”, kütüü “beklemek”, elüü 

“elli”, türdüü “türlü”, belgilüü “ünlü”, irimdüü “çökelek”, ölüü “ölü”, 

tirüü “diri”, cügörüü “mısır”, ürüü “ürmek”, ündüü “ünlü”,  

Alt. süü- “sevmek”, küü “müzik, melodi”, şüü- “düşünmek, süzmek”, 

tüü- “örmek, bağlamak” 

ıı [ı:] 

Altay Türkçesinde ıı [ı:] kapalı, arka, düz, uzun ünlüdür. Kırgız 

Türkçesinde bu ses yoktur. Altay Türkçesinde bu ses ı ile biten 

fiillere –ır eki olarak gelir. Kelimede mastar eki görevini görür. 

Gelen ek neticesinde kelimede ikincil uzama oluşur.  



Fatih ÇELİK 

53 

Kelimenin başı:  

Tespit edilememiştir. 

Kelimenin ortası:  

Alt. ayrı- “ayır-“ > ayrıır “ayırmak”, korı- “koru-“> korıır 

“korumak”. 

Kelimenin sonu:  

Tespit edilememiştir. 

ii [i:] 

Altay Türkçesinde ii [i:] kapalı, ön, düz, uzun ünlüdür. Kırgız 

Türkçesinde bu ses yoktur. Altay Türkçesinde kelim ortasında 

kullanımına daha fazla rastlanılan bu sesin kelime başında çok az 

örneği tespit edilirken, kelim sonunda ise hiçbir örneğe 

rastlanılmamıştır.  

Kelimenin başı:  

Alt. iir- “eğirmek”, iirgiş “öreke, çıkrık”,  

Kelimenin ortası:  

Alt. ciit “yiğit, delikanlı”, ciidirke “kendini genç hissetme”, ciil- 

“yenil-“ (ci- “ye-“ fiiline edilgenlik ekinin gelmesi ile uzun ünlü 

oluşuyor), ciilek “ahududu”, biçiiçi “yazar”, biçiir “yazmak”.  

Kelimenin sonu:  

Tespit edilememiştir.  

Sonuç 

Altay ve Kırgız Türkçelerinde uzun ünlülerin kullanımı 

fonolojik bakımdan hem ortak hem de farklı özellikler sergilediği 

görülmektedir. İncelenen veriler doğrultusunda Kırgız Türkçesinde 

uzun ünlülerin daha yaygın olarak kullanıldığı, Altay Türkçesinde ise 

bazı özgün uzama türlerinin ortaya çıktığını görülmektedir. Birebir 

aynı anlama gelen kelimelerin olduğu gibi, farklı anlamlarda gelişen 

kelimelerin de olduğu görülmektedir. Kırgız Türkçesinde, özellikle 

Arapça ve Farsçanın etkisi ile Altay Türkçesinde olmayan ikincil 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

54 

uzun ünlüler bulunmaktadır. Bunun yanı sıra, Moğolcanın etkisiyle 

Altay Türkçesinde ortaya çıkan bazı ikincil uzun ünlülerin Kırgız 

Türkçesinde bulunmadığı tespit edilmiştir. 

Aşağıda ikincil uzun ünlülerin kullanım sıklığı tablosu yer 

almaktadır.2 

 Altay Türkçesi Kırgız Türkçesi 

 Başta Ortada Sonda Başta Ortada Sonda 

aa ++ +++ ++ + +++ ++ 

ee +++ +++ + ++ +++ + 

oo + +++ ++ ++ + ++ 

öö ++ ++ + +++ +++ +++ 

uu ++ +++ ++ + +++ ++ 

üü ++ +++ + - ++ +++ 

ıı - + - - - - 

ii + ++ - - - - 

Ortak özellikler: 

Her iki lehçede de aа, ee, oo, öö, uu uzun ünlüleri kelimenin 

başında, ortasında ve sonunda kullanılabilmektedir. 

İki lehçede de uzun ünlüler, kelimelere çoğu zaman anlam ayırt 

edici bir özellik katmakla birlikte, nadir de olsa aynı kelimenin kısa 

ve uzun kullanımlarında anlamların aynı olduğu görülmektedir. Çoğu 

zaman Eski Türkçedeki kısa ünlülerin zaman içinde uzunlaşmasıyla 

oluşmaktadır. Özellikle g sesinin ortada ve sonrada erimesi sonucu 

ikincil uzun ünlülerin oluştuğu görülmektedir. 

İki lehçede de özellikle isim köklerinde ikincil uzun ünlülerin 

korunarak yaşadığı tespit edilmiştir. Ayrıca kelime ortasında ikincil 

uzun ünlü kullanımının daha yoğun olduğu görülmüştür. 

 
2 Az kullanım + 

Orta kullanım  ++ 

Yoğun kullanım +++ 



Fatih ÇELİK 

55 

Farklılıklar: 

Altay Türkçesi, Kırgız Türkçesinde bulunmayan ıı [ı:], ii [i:] 

uzun ünlülerine sahiptir. Bu durum, Altay Türkçesinin kendine özgü 

fonolojik gelişiminin sonucudur. ıı [ı:] ünlüsünün mastar eki 

görevinde olduğu görülmüştür. Kırgız Türkçesinde de oo, öö, uu, üü 

seslerinin mastar eki olarak kelime sonunda kullanıldığı tespit 

edilmiştir.  

Kelime sonundaki uzun ünlü kullanımı Kırgız Türkçesinde 

daha zenginken, Altay Türkçesinde bu tür örneklere daha az 

rastlanmaktadır. 

Sonuç olarak, Kırgız ve Altay Türkçelerindeki uzun ünlüler, 

tarihî Türk lehçelerinin ses gelişimi sürecinde önemli bir 

karşılaştırma alanı sunmaktadır. Her iki lehçede de ikincil uzun 

ünlüler gelişimini devam ettirmişlerdir. Altay ve Kırgız Türkçesi 

birlikte bulunduğu dönemde bünyesinde barındırdığı uzun ünlüler 

her iki lehçe için ilerleyen dönemlerde gelişerek devam etmiştir. 

Kırgız Türkçesi, uzun ünlülerin korunumu açısından daha arkaik bir 

özellik gösterirken; Altay Türkçesi, özellikle ikincil uzun ünlüler ile 

farklılaşmakta ve eklerle ortaya çıkan yeni uzama biçimleriyle dikkat 

çekmektedir. Bu durum için de Moğolcanın etkisinden kaynaklandığı 

şeklinde düşünülebilir. Aynı zamanda Altay Türkçesinin fonolojik 

yapısının yenilikçi yönlerini, Kırgız Türkçesinin ise tarihî süreklilik 

özelliğini koruduğunu ortaya koymaktadır. 

Kısaltmalar 

ARS: Altay-Orıs Sözlik 

DTS: Drevnetyurkskiy slovar 

KTS: Kırgızca-Türkçe Sözlük 

Alt.: Altay Türkçesi 

Krg.: Kırgız Türkçesi 

Fars.: Farsça 

Ar.: Arapça  

 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

56 

Kaynakça 

Alimova, C. (2007). Kırgız Türkçesinde Asli Ünlü Uzunlukları. Journal of 

Turkish Studies, 2/2. 

Arıkoğlu, E., Alimova, C., Askarova, R., Selçuk, B. K. (2017). Kırgızca-

Türkçe Sözlük. Kırgızistan Türkiye Manas Üniversitesi Yayınları. 

Bişkek. 

Baskakov, N. A. (1960). Turkskiye yazıki. Akademiye Nauk SSSR. 

Çelik, F. (2022). Kırgız Türkçesi Kuzey Ağız Grubu ile Altay Türkçesi 

Güney Ağız Grubunun Karşılaştırılması. Bingöl Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü Dergisi, 24, 190-199. 

Çumakayev, A. E., Ekeev, N. V., Maizina, A. N., Piyantinova, K. K., 

Tıdıkova, N. N., Tyuntesheva, E. V. (2018). Altay-Orıs Sözlik. Bnu 

Ra. Gorno-Altaysk. 

Dağıstan, S. (2024). Güney Sibirya Türk Lehçelerinin Yok Olma Tehlikesi 

Üzerine. Manas Sosyal Araştırmalar Dergisi, Cilt 13, S. 4. 

Darıcı, A. K. (2020). Vtorichnaya dolgota glasnykh v govorakh 

telengitskogo dialekta altayskogo yazyka. Institut filologii SO RAN 

Novosibirsk, Rossiya. 

Davletov S., Kudaybergenov S. (1980). Azırkı kırgız tili: Morfologiya. 

Frunze. 

Dırenkova N. P. (1940). Grammatika oyrotskogo yazıka. Izdatel’stvo 

Akademii Nauk SSSR. Moskova–Leningrad. 

Dilek, F. G. (2015). Güney Sibirya Altay Türkçesi Ağızları. TDK yayınları. 

Khabtagaeva, B. (2019). Tuvacada Moğolca Alıntı Kelimelerdeki Uzun 

Ünlüler. (çev. İbrahim İpek”. TDD / Yaz /15 Tehlikedeki Diller 

Dergisi. 

Kollektif. (1969). Drevneturkckiy solovar. (Ed. Nadelyaev, B.N.). 

Leningrad: Nauka. 

Moldosultanova, G. (2023). Kırgız Türkçesinin Kuzey Ağızlarındaki Uzun 

Ünlüler Üzerine: Isık-Köl ve Narın (Tyan-Şan” Ağızları Örneğinde. 

Akademik Tarih ve Düşünce Dergisi, 10 (3”, 791-802. 

Saaya, O. M. (2005). Dolgıe glasnye tuvinskogo yazıka: V sravnenii s 

tyurkskimi yazıkami Yujnoy Sibiri i mongol’skimi. Filologiçeskogo 

fakulteta Tıvinskogo gosudarstvennogo universiteta. 



Fatih ÇELİK 

57 

Subbotina, N.V. (2023). Dolgota I Kratkost' Glasnykh v Tyurkskıkh 

Yazykakh na Prımere Dıalekta Altay-Kızhı. Proceedings of the X 

(XXIV) International Scientific and Practical Conference of Young 

Scientists (April 13–15). 

Tavkul, U. (2002), Türkler Ank., Cilt 3, Yeni Türkiye yay., s.636-644. 

Tekin T. (1995). Türk Dillerinde Birincil Uzun Ünlüler. T.C. Kültür 

Bakanlığı yay. 

Yishake, C., Maituohuo, M., Abdu, H. I., Tsakuwa, M. B. (2021). Long 

vowels in Kyrgyz language: Characteristics and evolutionary steps. 

Journal of Language and Linguistic Studies, 18(1), 294-308. 

Yunusaliyev, B. M. (2016), Kırgız Dili ve Diyalektleri. (Çev. Erhan 

TAŞBAŞ), Gazi Türkiyat, Güz /19: 241-267. 

Yunusaliyev, B. (1971). Kırgız Diyalektologiyası. Frunze: Mektep basması. 





59 

О СЕМАНТИКЕ ЛЕКСЕМЫ ЭРJИНЕ (ЭРДЬИНЕ) 

В АЛТАЙСКОМ ЯЗЫКЕ 

Алексей Эдуардович ЧУМАКАЕВ* 

В данной работе анализируется семантика лексемы эрjине 

(эрдьине), которая функционирует в современном алтайском 

языке и зафиксирована в нескольких значениях. Интерес к 

анализу семантики указанной лексемы вызван необходимостью 

рассмотрения её денотативных значений, т. к. в имеющихся 

словарях по алтайскому языку переводы слова имеют 

обобщенный характер. Настоящее исследование не претендует 

на глубокий этимологический анализ лексемы эрjине (эрдьине), 

основная задача состоит в раскрытии её денотативных значений 

в современном алтайском языке на основе имеющихся 

опубликованных источников. 

Лексему эрjине (эрдьине) Н. А. Баскаков относит к 

древнетюркскому лексическому слою алтайского языка и 

выделяет как санскритский элемент, проникший через 

уйгурский язык в алтайский и монгольские языки: «ойр. 

эрьдине драгоценность = монг. эрдени  уйг. эртини санскр. 

ratna» (Ойротско-русский словарь, 1947: 234). Слово эрjине 

(эрдьине) в значении ‘драгоценность, сокровище’ отмечено в 

«Древнетюркском словаре» (далее − ДТС): «ERDÄNI [скр. ratha] 

драгоценность, сокровище... ERDINI [скр. ratha] драгоценность, 

сокровище (МК I 71, 141... » (ДТС, 176).  

В «Киргизско-русском словаре» (далее − КРС1 (1-я книга), 

КРС2 (2-я книга)) встречается созвучная с алтайским эрjине 

* Кандидат филологических наук, старший научный сотрудник, директор Бюджетного

научного учреждения Республики Алтай «Научно-исследовательский институт

алтаистики им. С. С. Суразакова», Горно-Алтайск, Россия, newchae@mail.ru, ORCID:

0000-0003-2679-1106.



Sibirya Çalışmaları - III 

 

60 

лексема эрден c отсылочной дефиницией: «эрден I см. эрдем I, 

жамбы 3» (КРС2, с. 461). В свою очередь, в эрдем I также 

употреблена отсылочная дефиниция: «эрдем I, эрден тяньш. см. 

жамбы 3» (КРС2, с. 460). В словарной статье слова жамбы, 

которое даётся с пометой кит. (китайское), отмечены 

следующие значения: «жамбы кит. 1. уст. слитки серебра 

(различной формы и различного веса, употреблявшиеся в Китае 

в качестве денег); бɵйрөк жамбы слиток серебра в виде почки 

(человека)... 2. общее название благородных металлов;... 3. ист. 

(на состязаниях по стрельбе) слиток серебра или какая-либо 

другая драгоценность’ (в Тянь-Шаньской области называлась 

эрдем или эрден); жамбы атмай или жамбы атышмай вид 

спорта: стрелки из лука, а позднее из ружья, состязались в 

сбивании слитка серебра, подвязанного на высоте на тонкой 

нитке (попасть нужно было в нитку...) (КРС1, с. 225).  

Кроме того, в киргизском языке имеется глагол ирде- II со 

значением ‘выбирать крупное’ и производная от неё возвратная 

форма ирден: «1. увеличиваться (в размерах, в объёме), 

становиться крупным, укрупняться; 2. перен. встать на ноги, 

оправиться (полнеть, восстановить своё здоровье, 

благосостояние и т.п.); ...ал ирденип калыптыр, башта кедей 

болчу он поправил своё материальное положение, раньше был 

бедняком...’ (КРС1, с. 302). 

С алтайским антропонимом Эрjине созвучны тувинский 

Эрдене и монгольский Эрдэнэ. Близких к алтайскому эрjине 

(эрдьине) по фонетическому облику и значению слов в словарях 

по другим тюркским языкам, кроме киргизского, нами не 

обнаружено, в том числе в словарях тувинского языка. В 

«Русско-тувинском словаре» (далее − РТС) при переводе слов 

драгоценность, драгоценный лексема эрдене не используется, а 

в «Тувинско-русском словаре» (далее − ТРС ) слово эрдене не 

зафиксировано. 

Лексема эрjине (эрдьине) в «Словаре алтайского 

и аладагского наречий тюркского языка» (далее − СААНТЯ) 

зафиксирована в значении ‘драгоценность’ (СААНТЯ, с. 50). В 



Алексей Эдуардович ЧУМАКАЕВ 

61 

«Ойротско-русском словарь» (далее − ОРС) слово отмечено 

в значениях ‘драгоценность; драгоценный’ (ОРС, с. 193). Также 

в словарной статье с пометой фольк. дано словосочетание эрjине 

ат (эрjине ‘драгоценный’ + ат ‘конь’), которое переведено как 

‘конь особой породы; вещий конь’. В «Алтайско-русском 

словаре» (далее − АРС) указаны следующие значения лексемы: 

‘1. 1) драгоценность, сокровище; 2) талисман (магический 

предмет или животное, приносящие, по верованиям алтайцев, 

счастье, удачу его владельцу). 2. драгоценный; сокровенный’ 

(АРС, с. 922−923). 

В «Русско-алтайском словаре» (далее − РАС1), изданном в 

1964 г., слово эрjине (эрдьине) используется в переводах слов 

жемчуг, жемчужина, жемчужный: «жемчуг м. кӱмӱш, эрjине. 

жемчужина ж. (зерно жемчуга) бир чарак jинjи, бир чарак 

эрjине. жемчужный прил. эрjине..., эрjинедеҥ эткен; 

жемчужное ожерелье эрjинедеҥ эткен jинjи (РАС1, с. 158), а 

также употребляется при переводе слов драгоценность 

и драгоценный: «драгоценность ж. эрjине, сӱреен баалу неме. 

драгоценный прил. эрjине, сӱреен баалу; драгоценные камни 

сӱреен баалу таштар » (РАС1, с. 148).  

В двухтомном «Русско-алтайском словаре» (далее – РАС2а 

(2015), РАС2б (2016)) лексема эрjине (эрдьине) в переводах 

названных слов не используется: «ЖÉМЧУГ м. жемчуг, кÿмÿш; 

серьги с жемчугом кÿмÿштÿ сыргалар ЖЕМЧУ́ЖИНА ж. 

(зерно жемчуга) бир чарак кÿмÿш; галстук с большой чёрной 

жемчужиной jаан кара бир чарак кÿмÿштÿ галстук 

ЖЕМЧУЖНЫЙ, -ая, -ое кÿмÿштеҥ эткен; жемчужное 

ожерелье кÿмÿштеҥ эткен jинjи» (РАС2а, с. 214), 

«ДРАГОЦЕННОСТЬ ж. сӱреен баалу неме ДРАГОЦÉННЫЙ, 

-ая, -ое 1. сӱреен баалу; драгоценные камни сӱреен баалу 

таштар; 2. перен. (имеющий большое значение, очень нужный, 

важный) сӱрекей керектӱ; драгоценные материалы сӱрекей 

керектӱ материалдар» (РАС2а, с. 200). 

Как видно из представленного выше материала, в 

переводных словарях алтайского языка лексема эрjине имеет 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

62 

значения ‘драгоценность, сокровище’; ‘драгоценный; 

сокровенный’, ‘талисман’, а также используется в качестве 

переводов с русского на алтайский язык слов драгоценность, 

драгоценный, жемчуг и для характеристики и называния коня 

особой породы или вещего коня. К значению ‘талисман’ дается 

пояснение, что это «магический предмет или животное, 

приносящие, по верованиям алтайцев, счастье, удачу его 

владельцу». В ДТС также отмечается значение ‘драгоценность, 

сокровище’, а у созвучного слова в КРС имеются значение 

‘слиток серебра или какая-либо другая драгоценность’. Также в 

киргизском языке отмечена глагольная форма ирден, которая в 

переносном значении указывает в том числе и на 

восстановление благосостояния. Исходя из значений слова 

эрjине, представленных в рассмотренных нами словарях, можно 

сделать вывод, что этим словом обозначается в широком смысле 

нечто ценное, дорогое, а денотатами могут выступать в 

алтайском языке, например, конь и жемчуг. 

Следует отметить, что в алтайском языке лексема эрjине в 

целом не употребляется для обозначения ювелирных изделий, 

которые изготавливаются из драгоценных металлов и камней. 

Использования эрjине наряду с кÿмÿш для обозначения жемчуга 

связано, видимо, с некоторой схожестью жемчуга с описанием 

магической змеиной бусины, имеющей белый цвет. Сведения об 

этой бусине, также называемой камнем, жемчужиной, 

встречаются в культуре разных народов. Более подробную 

информацию о змеиной бусине удалось найти, например, у 

осетин (Парастаева, 2018; Салбиев, 2025). 

В издании «Несказочная проза алтайцев» (2011; далее − 

НПА) встречаются различные описания лексемы эрjине. В 

одном случае словом эрjине называется белое, как молоко, 

затвердевающее вещество, испускаемое свернувшейся в клубок 

змеей на наброшенные на неё при встрече с ней рубашку или 

платок. Говорится, что таким образом змея даёт счастье (НПА, 

170−171). В другом случае говорится об эрjине как о блестящем 

предмете, который змея, положив на свой хвост, использовала 



Алексей Эдуардович ЧУМАКАЕВ 

63 

для привлечения и заманивания ребёнка, чтобы увести его за 

собой (НПА, 262−263).  

В книге также отмечается, что словом эрjине алтайцы 

называют безоары − инородные тела, образовавшиеся из плотно 

свалявшихся волос, шерсти и растительных остатков в желудке 

или кишечнике жвачных животных, лошадей, иногда собак. А 

также указывается, что змеи тоже отрыгивают подобные белые 

или красные сгустки (НПА, 488).  

В словаре непереведенных слов, приведённом в названном 

издании, перечислены предметы, которые обозначает лексема 

эрjине − драгоценный камень, драгоценность, безоар и жидкость, 

испускаемая змеёй (НПА, 520). 

О змеином эрьдине рассказывается в книге Т. Акуловой 

«Чарас-Бажы − чӧрчӧк кабайы» («Чарас − колыбель сказок»), в 

которой собраны алтайские благопожелания и сказки. Здесь 

эрjине трактуется как рог (нарост) на темени у змеи. Чтобы 

заполучить его, необходимо после восхода луны постелить 

коврик рядом с гнездом змеи, поставить в центр коврика 

деревянную чашу с молоком и уйти не оглядываясь. На 

следующий день после восхода солнца надо вернуться и 

посмотреть в чашу. Если змея попробует молока, то в чаше 

будет лежать рог размером с кончик мизинца. Его надо беречь, 

он принесёт большое счастье, благо (Акулова, 2003: 68).  

Также в названной книге описывается эрьдине, 

обнаруженное в желудке у коровы. Повествуется, что у 

женщины не было коровы, тогда её брат дал ей телёнка, 

который стал большой коровой, приносящей каждый год 

красивых и бойких телят. Когда корова состарилась, её закололи. 

Во вскрытом желудке коровы обнаружили круглое и твёрдое 

инородное тело чуть больше куриного яйца и желто-

коричневого цвета. Старые люди сказали женщине, что это 

эрьдине, а также сказали, чтобы она во время новолуния обмыла 

его в молоке и, завернув в белую ткань, положила в сундук, 

тогда у неё и у её детей скот будет множиться. Женщина так и 

сделала, коров становилось больше. Но в один из дней она 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

64 

попробовала вскрыть эрьдине ножом. Внутри него были 

затвердевшие мелкие волосы. За год у женщины и её детей 

коровы погибли, а оставшаяся единственная корова три года 

была яловой (Акулова, 2003: 101). 

В коллективной монографии «Обрядность в традиционной 

культуре алтайцев» (2019; далее − ОТКА) приводится пример 

текста, в котором словом эрjине называют шарики (шишечки) на 

ушах, лбу, шее у зверей. Говорится, что в зверя с эрjине нельзя 

стрелять (ОТКА, 312). В разделе «Примечание к фольклорным 

текстам и комментарии к переводам» слово эрjине дается в 

значении ‘драгоценность; драгоценный’ и применительно к 

фрагменту Эрjине сынын сергедер, в котором под эрjине 

подразумевается конь, отмечается, что «речь идёт о коне особой 

породы, о священном коне» (ОТКА, 541). Также в этом же 

разделе эрjине поясняется как драгоценность, драгоценный 

камень, сокровище, безоар (ОТКА, 568), а в словаре 

непереведенных слов даны такие значения, как ‘драгоценность’ 

и ‘наследный, ниспосланный конь’ (ОТКА, 646). 

Таким образом, материалы, представленные в изданиях 

«Несказочная проза алтайцев» и «Обрядность в традиционной 

культуре алтайцев», а также в книге ««Чарас-Бажы − чӧрчӧк 

кабайы»» свидетельствуют о том, что словом эрjине в алтайском 

языке называют: 1) затвердевшее змеиное вещество (белое или 

блестящее) и змеиный рог (нарост), приносящие их обладателю 

счастье, благо; 2) безоар; 3) шишечки у зверей; 4) особого коня. 

Лексема эрjине широко используется в алтайском 

фольклоре и художественных произведениях алтайских 

писателей как характеристика коня или же как название самого 

коня. Например, данная лексема встречается в алтайских 

народных песнях, опубликованных в работе «Алтай калыктыҥ 

кожоҥдоры» («Алтайские народные песни») (2024): Эрjине 

адаар бар болзо, Ээртеп, минеер, балдарым (АКК, 150) ‘Если у 

вас есть эрдьине конь, То, оседлав, ездите, дети мои’; Тӧрт 

ӱйелӱ кӱреҥ чакы – Эрjинениҥ курчуузы (АКК, 92) ‘Коричневая 

коновязь с четырьмя ступенями − Защита эрдьине’. В 



Алексей Эдуардович ЧУМАКАЕВ 

65 

героических сказаниях конь называется словами ат или эрьдине 

(Муйтуева, 2018, 114). Отмечается, что конь выступает 

священным покровителем − эрдьине − рода (Суразаков, 1985: 

27). 

Также встречаются в алтайском языке и другие деннотаты 

лексемы эрjине (эрдьине). В легенде Эрjине, представленной в 

сборнике «Мифы и легенды Улегемской долины» 

А. Баранчиковой, в качестве эрjине выступает голый череп зайца. 

Рассказывается история о двух женщинах, которые направились 

в лес за ягодами и наткнулись на голый череп зайца. Одна из 

женщин взяла этот череп с собой, а придя домой, завернула его 

в белоснежный материал и окурила можжевельником. Через 

некоторое время скот у неё стал множиться, и они семьёй богато, 

хорошо зажили. В легенде говорится о том, что эрдьине нельзя 

выбрасывать и что эрдьине передается из поколения в поколение, 

поэтому надо объяснить детям его назначение. Также 

отмечается, что в каждое новолуние необходимо окроплять его 

молоком и окуривать можжевельником. 

В исследовании К. В. Маймановой, в котором 

рассказывается о семейной реликвии − эрjине (эрдьине), 

содержится фотография и описание данного предмета. 

Рассказывается, что семейная реликвия была сделана 

прабабушкой автора в 1970-е гг. из коленных суставов задних 

ног овец, ягнят и баранов. Изделие представляет собой чёрную 

ленту длиной в 1 м, к которой прикреплены на петельки 

12 рядов косточек, покрашенных в белый, синий, зелёный и 

коричневый цвета и нанизанных в разном количестве на 

ленточки из выделанной овчины. Карал Макышевна, которая 

создала описываемый предмет, передала его своему сыну со 

словами: «Мал-аш jакшы болзын!» («Пусть скот хороший 

будет!»). Как отмечает автор, прабабушка желала, «чтобы 

животные всегда были здоровы и увеличивались в количестве». 

Таким образом, в данной работе были рассмотрены 

различные источники, в которых были описаны денотаты 

лексемы эрjине (эрдьине). Исследование выявило разнообразие 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

66 

этих денотатов. В целом, можно заключить, что в алтайском 

языке слово эрjине (эрдьине) изначально обозначало предмет, 

обладающий магическим свойством приумножать скот его 

владельца, что в свою очередь вело к благосостоянию, достатку 

и в целом к счастью. В качестве этого предмета в 

рассмотренных источниках выступают: 1) так называемый 

змеиный камень (змеиная бусина, змеиная жемчужина, змеиный 

рог); 2) безоары − образования из плотно свалявшихся волос, 

шерсти и растительных остатков в желудке или кишечнике 

жвачных животных, лошадей, иногда собак (отмечается, что 

чаще находят у овец, возможно, из-за того, что их закалывают 

чаще и бóльшем количестве); 3) шарики (шишечки) на ушах, 

лбу, шее у зверей; 4) голый череп зайца; 5) изделие, 

изготовленное самим человеком (например, изделие из 

коленных суставов задних ног овец, ягнят и баранов). Все эти 

предметы, выступающие в качестве эрдьине, тщательно 

скрывали, не показывали посторонним людям. Также нами было 

отмечено употребление слова эрjине наряду с лексемой кӱмӱш, 

имеющей основное значение ‘серебро’, в качестве перевода 

слова жемчуг. 

В рассмотренных источниках лексема эрjине (эрдьине) 

использовалась ещё для характеристики и называния коня, 

обладающего особыми свойствами. В данном случает конь не 

является магическим предметом, ведущим к приумножению 

скота его обладателя, он выполняет другие важные функции. В 

героических сказаниях конь, например, мог быть помощником и 

спасителем героя произведения. Сочетание эрjине ат в 

фольклоре может трактоваться как ‘конь особой породы; вещий 

конь’. Применительно к коню используют также сочетание 

эрjине мал ‘драгоценное животное’, выражающее его особую 

значимость и ценность для человека. 

Слово эрjине (эрдьине) употребляется в настоящее время и 

для характеристики и называния чего-либо имеющего большое 

значение, сокровенного, дорогого, ценного, драгоценного, чему 

нельзя дать оценку в денежном эквиваленте. Например, лексема 



Алексей Эдуардович ЧУМАКАЕВ 

67 

встречается в сочетаниях эрjине сӧстӧр ‘сокровенные слова’, 

эрjинелӱ Алтай ‘драгоценный Алтай’. 

В завершение отметим, что в данной работе сделана 

попытка собрать воедино их разных источников сведения, 

касающиеся лексемы эрjине (эрдьине) в алтайском языке. 

Удалось получить интересный материал, работа по которому 

будет продолжена в дальнейшем. 

 

Источники 

Акулова Т. Чарас-Бажы − чӧрчӧк кабайы. − Горно-Алтайск: «Ӱч-

Сӱмер − Белуха», 2003. − 375 с. 

Алтайские народные песни (2024). Алтайские народные песни./ 

Составитель, автор предисловия, примечаний и комментариев 

М. А. Демчинова; ответственный редактор: С. В. Абысова. −

 Горно-Алтайск, 2024. 424 с. 

Алтайско-русский словарь (2018). Алтайско-русский словарь./ 

Редколлегия: канд. филол. наук А. Э. Чумакаев (отв. ред.), канд. 

ист. наук Н. В. Екеев, канд. филол. наук А. Н. Майзина, 

К. К. Пиянтинова, Н. Н. Тыдыкова, канд. филол. наук 

Е. В. Тюнтешева; БНУ РА «НИИ алтаистики 

им. С. С. Суразакова». − Горно- Алтайск, 2018. − 936 с. 

Баранчикова А. Мифы и легенды Улегемской долины. Ӱлегемниҥ 

кеп-куучындары.  

 https://infourok.ru/issledovatelskaya-rabota-sbornik-mifov-2781247.html  

Древнетюркский словарь (1969). Древнетюркский словарь. / Ред. 

В. М. Наделяев, Д. М. Насилов, Э. Р. Тенишев, А. М. Щербак. −

 Л.: Издательство «Наука» Ленинградское отделение. − 677 с. 

Киргизско-русский словарь. 1 Книга А−К (1985). Киргизско-русский 

словарь. / Сост. К. К. Юдахин. Фрунзе: Главная редакция 

Киргизской Советской  энциклопедии. − 504 с. 

Киргизско-русский словарь. 2 Книга Л − Я (1985). Киргизско-русский 

словарь. / Сост. К. К. Юдахин. – Фрунзе: Главная редакция 

Киргизской Советской  энциклопедии. − 480 с. 

Майманова К. В. https://daytodaydata.ru/unit/29075868. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

68 

Муйтуева И. Н. Образ домашних животных в традиционной культуре 

алтайцев // История повседневности населения Западной 

Сибири и сопредельных регионов как форма цивилизационной 

идентичности Евразии [Электронный ресурс]: материалы 

Всероссийской с международным участием научной 

конференции (г. Бийск, 21-23 июня 2018 г.) / Отв. ред. А.В. 

Литягина. – Бийск: АГГПУ им. В. М. Шукшина, 2018. − С. 113−

117. 

Несказочная проза алтайцев (2011). Несказочная проза алтайцев. 

/ Сост. Н. Р. Ойноткинова, И. Б. Шинжин, К. В. Яданова, 

Е. Е. Ямаева. − Новосибирск:  Наука, 2011. − 576 с. 

Обрядность в традиционной культуре алтайцев. Коллективная 

монография (2019). Обрядность в традиционной культуре 

алтайцев. Коллективная монография / Редколлегия: Екеев Н. В. 

(отв. ред.), Кузьмина Е. Н. (науч. ред.), Конунов А. А, 

Тадышева Н. О. − Горно-Алтайск: БНУ РА «НИИ алтаистики им. 

С. С. Суразакова», 2019. − 704 с. 

Ойротско-русский словарь (1947). Ойротско-русский словарь. / Сост. 

Н. А. Баскаков,  Т. М. Тощакова. − М.: ОГИЗ Государственной 

издательство иностранных и национальных словарей. − 312 с. 

Парастаева И. Еще раз о таинственной бусине желаний «Цыкурайы 

фæрдыг» //  https://respublikarso.org/culture/2284-esche-raz-o-

tainstvennoy-busine-zhelaniya- cykurayy-f230rdyg.html. 

Русско-алтайский словарь (1964). Русско-алтайский словарь. / Под ред. 

Н. А. Баскакова. − М.: Издательство «Советская энциклопедия». 

− 876 с. 

Русско-алтайский словарь (2015). Русско-алтайский словарь. / 

Редколлегия: канд. филол. наук А. Э. Чумакаев (отв. ред.), канд. 

филол. наук А. Н. Майзина, канд. филол. наук А. А. Озонова, 

канд. филол. наук Н. Д. Алмадакова; БНУ РА «НИИ алтаистики 

им. С. С. Суразакова». – Горно-Алтайск, 2015. – 800 с. 

Русско-алтайский словарь (2016). Русско-алтайский словарь. / 

Редколлегия: канд. филол. наук А. Э. Чумакаев (отв. ред.), канд. 

филол. наук А. Н. Майзина, канд. филол. наук А. А. Озонова, 

канд. филол. наук Н. Д. Алмадакова; БНУ РА «НИИ алтаистики 

им. С. С. Суразакова». – Горно-Алтайск, 2016. – 896 с. 



Алексей Эдуардович ЧУМАКАЕВ 

69 

Русско-тувинский словарь (1980). Русско-тувинский словарь. / Под. 

ред.  Д. А. Монгуша. − М.: Русский язык. − 660 с. 

Салбиев Т К. Осетинский культ бусины исполнения желаний: 

обрядовый аспект // Индоевропейское языкознание и 

классическая филология. 29 (2025). − С. 375−382. 

Словарь алтайского и аладагского наречий тюркского языка (1884). 

Словарь алтайского и аладагского наречий тюркского языка. / 

Сост. В. И. Вербицкий. − Казань. − 494 с. 

Суразаков С. С. Алтайский героический эпос. М.: Наука, 1985. – 256 с. 

Тувинско-русский словарь (1968). Тувинско-русский словарь. / Под ред. 

Э. Р. Тенишева. − М.: Издательство «Советская энциклопедия». 

− 646 с. 





71 

ШАМАНСКИЕ КАМЛАНИЯ ЯКУТОВ: 

АДРЕСАТЫ, ПОЭТИКА, ЛЕКСИКА 

Людмила Степановна ЕФИМОВА* 

Якуты шамана называют ойуун. Этимология слова до 

конца еще не выяснена, хотя попытки по выявлению 

происхождения слова были предприняты давно. Так, В.Ф. 

Трощанский считал основой якут. ойуун глагол ой- ‘прыгать’, 

приводя в сравнительном плане его тюркские аналоги 

[Трощанский 1903, с. 118]. В.М. Ионов также предполагал, что 

слово ойуун является производным от глагола ой- ‘прыгать’ 

[Ионов 1918, с. 160]. На сегодня данная проблема опять 

заинтересовала исследователей [Габышев 1992, с. 114]. 

Якутское слово ойуун ‘прыгун, скакун; шаман; жрец, кудесник; 

ворожея’ считалось образованным от глагола ой- ‘делать скачок 

или прыжок, скакать, прыгать, скакать на обе ноги, 

перескакивать, перепрыгивать, отскакивать’, который дается в 

сравнении с монг. oi- ‘отскакивать, убегать, уклоняться, 

удаляться’ с помощью аффикса –ун, (-уун) [Пекарский 1959, ст. 

1806-1807; с. 1796]. К якутскому глаголу ой- ‘прыгать, 

отпрыгнуть’ приводится параллель ст.монг. ойи- ‘отскакивать, 

убегать’ [Сидоров 1997, с. 54]. Такие сопоставления 

подтверждаются лексикой шаманских плясок. Шаман такими 

движениями «удалялся» от срединного мира, выражая смысл его 

«путешествий» в другие миры. Но это только внешняя сторона 

шаманских действий. Невербальные действия якутского шамана 

подтверждаются семантикой терминов, относящихся к 

шаманской практике тюркских народов. Др. тюрк. оjuγ ‘игрок’, 

ojun ‘игра, состязание; танцы, музыкальная игра, забава, 

* Доктор филологических наук, доцент, заведующий кафедрой «Культурология»

СВФУ имени М. К. Аммосова (г. Якутск, Россия), ludmilaxoco@mail.ru, ORCID: 0000-

0001-7360-6917.



Sibirya Çalışmaları - III 

 

72 

увеселение’ [Древнетюркский словарь 1969, с. 365-366] и тюрк. 

оiн = оjун, уiн ‘игра, шутка, игра на музыкальном инструменте, 

пение’, оiнак ‘детская игрушка; место, где играют, играющий, 

дурак; плясун, скакун, подвижный; игривый, резвый, дерзкий, 

непостоянный, обманщик’ [Радлов 1893, ст. 972] семантически 

очень близки к некоторым значениям якут. ойуун ‘прыгун, 

скакун; жрец, кудесник; ворожея; волчок (игрушка) волчок 

деревянный’. У сартов Восточного (Китайского) Туркестана в 

начале XX века «шаманские церемонии называются словом оjун, 

что значит «игра», «забава», хотя нужно иметь в виду, что во 

время моления бывают танцы, музыка, пение» [Малов 1918, с. 5]. 

Из тюркоязычных народов только якуты шамана называют 

ойуун. В значении данного слова сохранена основная семантика 

древнетюркских основ оjuγ, ojun ‘игра, игрок, плясун, скакун, 

подвижный; игривый, резвый, дерзкий’. Значит, судя по 

семантической близости, можно считать, что якутское слово 

ойуун со значением ‘прыгун, скакун; жрец, кудесник; ворожея’ 

было образовано от глагола ой- ‘делать скачок или прыжок, 

скакать, прыгать, скакать на обе ноги, перескакивать, 

перепрыгивать, отскакивать’, имеющего параллели как монг. oi- 

‘отскакивать, убегать, уклоняться, удаляться’ и ст. монг. ойи- 

‘отскакивать, убегать’ с прибавлением аффикса -ун (-уун) > 

ойуун.  

На наш взгляд, в якутском языке слово ойуун имело две 

формы образования. Исследователи к якут. ойуун в значении 

‘прыгун, скакун; шаман; жрец, кудесник; ворожея; волчок 

(игрушка) волчок деревянный’ приводят параллели монг. оюун в 

значении ‘ум, разум, соображение; мудрость’ и тюрк. оi ‘ум, 

разум, память, мнение’ [Васильев 2007, с. 23]. Тюрк. ой в 

значении ‘ум, разум, память, мнение’ [Радлов 1893, с. 969] 

близок к семантике якут. өй ‘память, ум, разум’, имеющего 

параллели тюрк. оi, ör ‘ум, разум, память, мнение’, бур. oi ‘ум, 

разум’, монг. «ой» ‘ум, память’ [Сидоров 1997, с. 1915]. Можно 

предположить, что слово ойуун в значении ‘мудрец, хранитель 

народной памяти и традиций’ было образовано от имени 

существительного тюрк. ой, (оi), ör ‘ум, разум, память, мнение’, 



Людмила Степановна ЕФИМОВА 

73 

имеющего параллели бур. oi ‘ум, разум’, монг. «ой» ‘ум, память’ 

прибавлением аффикса –ун (-уун) > ойуун. Его можно считать 

наиболее ранней формой. Данное слово – ойуун в значении 

‘мудрец, хранитель народной памяти и традиций’ сохранилось у 

якутов в термине айыы ойууна букв. ‘шаман племени айыы’. В 

научной литературе его называют ‘белый шаман’. Он не 

совершал камланий, значит, не скакал и не прыгал, до принятия 

христианской веры проводил обряды Высшим божествам культа 

Айыы и духам-покровителям. Вторая форма слова – ойуун в 

значении ‘прыгун, скакун; жрец, кудесник; ворожея’ образована 

от глагола ой- ‘делать скачок или прыжок, скакать, прыгать, 

скакать на обе ноги, перескакивать, перепрыгивать, отскакивать’ 

(ср. монг. oi- ‘отскакивать, убегать, уклоняться, удаляться’) с 

помощью аффикса –ун, (-уун) и использовалась в качестве 

термина для обозначения шаманов.  

У народов Сибири шаман был не только посредником трех 

миров, но и выступал хранителем народной памяти, ими 

становились люди, наделенные умом, знаниями, истинные 

знатоки и хранители традиционной культуры народа. На языке 

саяно-алтайских тюрков шамана называют кам (или хам). У 

древних тюрков термин кам в значении ‘шаман’ употреблялся 

даже с V века, «название кам в памятниках XI века встречается 

не только в словаре М. Кашгарского, он есть и в «Кутудгу 

билиг»…» [Потапов 1991, с 125-127]. Тунгусо-маньчжурские 

племена называли шамана hамāн – самāн, так, эвенк. самāн 

(hамāн), эвен. hамāн (амāн, самāн), нег. самāн, ороч. сама(н), уд. 

сама(н), ульч. самā(н), орок. сама(н) [Сравнит.словарь тунгусо-

маньчжурских языков 1997, с. 59] и вилюйские тунгусы 

называли его самāн [Маак 1994, с. 292]. Еще в середине XIX 

века молодой бурятский исследователь Доржи Банзаров давал 

этимологию слова саман. Он считал, что «саман происходит от 

корня сам, к которому относятся несколько слов маньджурских 

и монгольских; таковы: маньдж. сам-арамби ‘мешать жидкость’, 

монг. сам-оромой ‘мешать жидкость; оттуда: бултыхаться, 

плавать, биться, сам-агу ‘беспорядочный, распутный, 

возмутившийся, бунтовщик, маньдж. самдамби ‘пляшу’. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

74 

Значение этих слов вообще выражает беспокойное, 

возмущенное состояние, след. саман означает человека 

взволнованного, исступленного, восторженного, какими, 

действительно, являются шаманы» [Банзаров 1846, с. 52-53].  

Из числа ранних исследователей истории, этнографии 

якутов одним из первых некоторые материалы о шаманах 

оставил Я.И. Линденау. По его сведениям, у якутов были 

Tangara ojun [таҥара ойууна - Л.Е.], который «имеет своими 

покровителями Barilaka [Барыылаах – дух-хозяин леса – Л.Е.] и 

Tuttorbit Tördo [Туттарбыт төрдө - Л.Е.] и semagk ojun [сиэмэх 

ойуун – Л.Е.], состоящий «в подчинении у Agis Ataktak Adsjarai 

Bogo» [Аҕыс атахтаах Адьарай Бөҕө - Л.Е.] [Линденау 1983, с. 

39; Ефимова 2013с. 83]. Эти данные в общих чертах 

подтверждаются материалами последующих исследователей и 

информаторов. Они среди шаманов выделяли абааhы ойууна 

‘черного шамана, служащего посредником между злыми духами 

и людьми’ [Трощанский 1903, с. 111; Пекарский 1959, ст. 1807; 

Попов 2008, с. 31]. Большинство исследователей отмечали 

сиэмэх ойуун ‘шамана, пожирающего человека, против которого 

питает зло, наводя на него болезни и беды’ [Линденау 1983, с. 

39; Худяков 1969, с. 304; Пекарский 1959, ст. 1807; Попов 2008, 

с. 31; Емельянов 1993, с. 5; Ильяхов 1996, с. 9]. Они признавали 

үөhэ уоҕан биис ууhуттан туттарбыт ойуун ‘шамана, 

поставленного племенем (родом) верхних сильных духов’, 

аллараа Арсан Дуолай аймаҕыттан туттарбыт ойуун ‘шамана, 

поставленного нижним племенем Арсан Дуолая’, үөртэн 

туттарбыт ойуун ‘шамана, поставленного духами среднего 

мира’ [Пекарский 1959, ст. 1807; Яковлев-Куруппа 1993, с. 8]. 

Также имелись и бөрөлөөх, эhэлээх ойуун ‘самый сильный 

шаман, поставленный свыше, покровителями коего являются 

волк и медведь’ [Пекарский 1959, ст. 1807], абааhылаах ойуун 

(ойууннаах ойуун, муоhаанылаах ойуун) ‘шаман, действительно 

общающийся с разными абаасы’ [указ. лит., ст. 1807-1808; 

Емельянов 1993, с. 5]. Имеются единичные замечания о том, что 

были абааhыттан туттарбыт ойуун букв. ‘шаман, 

поставленный от абаасы’ [Ионов 1918, с. 157], аптаах ойуун 



Людмила Степановна ЕФИМОВА 

75 

‘шаман-волшебник’ [Худяков 1969, с. 306], шаман, имеющий 

кровожадных и злых духов [Ксенофонтов 1992, с. 203], далее, 

бастыҥ (үтүө, улахан) ойуун ‘сильный шаман’, кыра (куhаҕан) 

ойуун ‘слабый (мелкий, скверный) шаман’ [Пекарский 1959, ст. 

1807]. Обилие терминов по поводу различий статуса шаманов 

наводит на мысль, что шаманство у якутов – явление очень 

сложное и до конца все еще не исследованное.  

Первая работа по шаманизму якутов была представлена 

политссыльным В.Ф. Трощанским, но она была издана после его 

смерти (1903). Несколько подробные описания действий 

шаманов оставил Н.А. Виташевский [Виташевский 1918]. 

Наиболее подробная и письменная фиксация, по нашим 

подсчетам, 9 текстов шаманских камланий якутов и перевод 

материалов на русский язык впервые была осуществлена И.А. 

Худяковым (1983).  

В научной литературе советского периода полные тексты 

камланий шаманов Вилюйского округа были собраны А.А. 

Поповым в 1922-1925 гг., но материалы опубликованы только в 

2008 году. Некоторые камлания якутских шаманов записаны Г.В. 

Ксенофонтовым, к сожалению, они до сих пор еще не изданы. В 

1925-1929 гг. он собрал материалы по сравнительно-

сопоставительному изучению шаманизма и христианства. Ему 

принадлежит сбор, издание легенд о якутских и бурятских 

шаманах [Ксенофонтов 1928, 1929], подготовка и издание 

фундаментального труда «Хрестес. Шаманизм и христианство» 

в 1929 г. Шаманские камлания якутов впервые были 

систематизированы Г.У. Эргис, им было выявлено 44 вида 

[Эргис 1945, с. 49]. Н.А. Алексеев впервые провел 

фундаментальное исследование якутского шаманизма и описал 

в третьей главе монографии [Алексеев 1975]. Он выделял 7 

групп в классификации шаманских камланий. Он отнес в 

первую группу камлания для излечения больных, во вторую – 

камлания для отделения души умерших от душ живых, в третью 

– камлания-предотвращения от эпидемий, предсказания 

будущего, в четвертую – камлания по «порче» людей. В 

отдельную, в пятую группу отнесены камлания по посвящению 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

76 

молодых в шаманы (уhуйуу), в шестую группу – камлания по 

испрашиванию кут ребенка и скота. Седьмую группу составили 

камлания духам-покровителям кузнецов [Алексеев 1975, с. 157].  

На основе классификации Н.А. Алексеева уже в 

постсоветский период следующую систематизацию шаманских 

обрядов в контексте традиционной обрядности саха осуществил 

Пл.А. Слепцов, выделив шесть групп. В первую группу он 

относит камлания по становлению шамана или кузнеца, во 

вторую – камлания по получению кут человека, скота, в третью 

– камлания-представления о жизни и смерти, в четвертую – 

камлания по жертвоприношениям, в пятую – камлания-лечения 

и в шестую – камлания по причинению вреда и несчастия 

[Слепцов 1995, с. 47]. Далее Р.И. Бравина, В.В. Илларионов 

внесли дополнения в классификацию камланий. Они на основе 

шаманских текстов, собранных А.А. Поповым добавили другие 

виды камланий как испрашивания лесного зверя и рыбы, дождя 

при тушении пожара, камлания при погребении, по 

налаживанию или расторжению брачных отношений, по 

предотвращению хищничества волка [Попов 2008, с. 20]. Тексты 

камланий были включены в сборнике Д.К. Сивцева [Саха 

фольклора 1996, с. 74-84], в серии «Ойуун. Кыырыылар» 

(Шаман. Камлания) [серия “Ойуун” 1993], в 24-м томе 

«Памятники фольклора народов Сибири и Дальнего Востока» 

[Обрядовая поэзия 2003, с. 278-284, с. 308-310]. Предметом 

научного исследования П.Н. Ильяхова стало шаманство на 

севере Якутии в постсоветское время [Ильяхов 1996]. 

Шаманство в Якутии было рассмотрено Н.Д. Васильевой 

[Васильева 1998]. Мифология и ритуал якутского шаманизма в 

контексте архаичных символических систем исследовал Е.П. 

Слепцов [Слепцов 2009]. Традиции и новации якутского 

шаманизма с культурологических позиций рассмотрела Л.Д. 

Колодезникова [Колодезникова 2012]. 

Шаманское камлание можно представить как комплекс 

сложного и разностороннего коммуникативного акта шамана с 

Высшими божествами, различными духами трех миров и с 

людьми. Якутский шаман, прежде чем начать камлание, сначала 



Людмила Степановна ЕФИМОВА 

77 

обращался к духам-хозяевам Орто дойду (Срединного мира). 

Шаман упоминал духов-покровителей огня, местности и других, 

прося их благоденствия, помощи во время камлания, только 

затем призывал и приближал своих духов-помощников. Из его 

адресатов, к которым он обращался во время камланий, больше 

всего упоминается Дух-хозяина огня. Например, по материалам 

А.А. Попова, в обряде «Испрашивание лесного зверя» шаман 

Сургулукского наслега Даниил Дмитриев начинал свое 

камлание с обращения Духу-хозяину огня: «Аал уотум иччитэ, 

алтан сабарай, аралы дьађыл, туус тумус, чүүччү кыламан, 

бырдьа бытык, хоруо хоннох, дьоруо тобук, быhый быттык 

Хоңкуру  Хотой Бүүргэ, кыырыл төбө, тус иннигэр киирэн 

олороммун, ат курдук алгыhым, дойду курдук тойугум, сир 

курдук сэhэним, дьэ, киирдэ миэхэ! (Медная схватица, [длань], 

Аралы Дьаҕыл, белый клюв, долото-ресница, седая борода, 

черные подмышки, прихрамывающее колено, подвижные пахи, 

Хоңкуру Хотой Бүүргэ, седая макушка, сидя перед тобою, 

зародились во мне заклинания, подобные коню, напевы, 

подобные стране, рассказы, подобные земле)» [Попов 2008, С 

134; С. 141]. Он обращался к духу-хозяину огня, перечисляя его 

многочисленные эпитеты, употребляя слово алгыhым в 

значении ‘мое благословение; благожелание, доброжелательство; 

хваление, заклинание, моление’. Из 31 описанных А.А. 

Поповым шаманских камланий бывшего Вилюйского округа, в 

22 из текстах шаман соблюдал все три составные части алгыса, 

т.е. обращался к адресатам, просил и угощал их. По замечанию 

Е.С. Новик, «структура шаманских призываний и шаманских 

алгысов однотипна с обычными алгысами. Все они состоят из 

трех основных частей, первая из которых содержит более или 

менее подробное перечисление имен и эпитетов духа, вторая 

включает изложение просьбы, а в третьей описывается или 

просто называется приносимая жертва» [Новик 1984, С. 76].  

Во многих случаях в своем обращении он упоминал духов-

покровителей огня, местности и др., прося их благоденствия во 

время камлания, только затем призывал и приближал своих 

духов-помощников. Иногда его адресатами, в зависимости от 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

78 

цели камланий, выступали высшие божества культа Айыы как 

Хотой Айыы и Айыыhыт. Одним из адресатов является высшее 

божество, покровитель конного скота – Уордаах Дьɵһɵгɵй 

[Попов 2008, с. 118; с. 121; Ойуун. Ойуун сиэрин-туомун 

туһунан кэпсээннэр 1993, с. 29]. И.А. Худяков упоминал о 

проведении «ысыаха на быка» с текстовым материалом, в 

котором шаман обращается к покровительнице рогатого скота – 

Ынахсыт Хотун [Худяков 1969, с. 266]. Но у якутов не было 

таких ыhыахов, по-видимому, это было камлание по 

испрашиванию рогатого скота, которое в организационном 

плане было идентично с проведением ыhыаха. В материалах 

А.А. Попова при испрашивании рогатого скота, младенца 

шаманы обращались к двум богиням: Ынахсыт Хотуну. [Попов 

2008, с. 105]. Одна из главных божеств – покровительница семьи, 

деторождения Айыыhыт Хотун упоминалась при обращениях 

шаманов при получении кут ‘душу’ ребёнка [указ. лит., с. 71; 

Ойуун. Ойуун. Ойуун сиэрин-туомун туһунан кэпсээннэр 1993, 

с. 45]. Кроме Айыыhыт была у якутов ещё одна богиня 

Иэйэхсит, покровительствующая детей и людей. Они 

выступают адресатами в камланиях шаманов [Худяков, с. 264, с. 

338; Ойуун. Ойуун сиэрин-туомун туһунан кэпсээннэр 1993, с. 

30]. В якутских шаманских камланиях Небо не выступало 

отдельным адресатом. Хотя адресатами у якутов из пантеона 

высших божеств выступали покровитель конного скота – 

Уордаах Дьɵһɵгɵй, покровительницы рогатого скота – Ынахсыт 

Хотун, семьи, деторождения Айыыhыт Хотун, Иэйэхсит Хотун. 

Они, по представлениям древних якутов, обитали на разных 

седалищах Неба. Вторую группу адресатов могут представить 

духи-покровители и духи-помощники самого шамана. К ним 

шаманы обращаются в каждом камлании, без их помощи они не 

могут камлать. Эту группу систематизировать невозможно, их 

очень много. Ими могут быть не только духи-покровители и 

духи-помощники, но и духи умерших шаманов, удаганок, духи 

идолов и т.д. Третью группу адресатов шаманских камланий 

составляют духи-хозяева Срединного мира. Шаманы в начале 

камлания, обязательно обращаются к духу-хозяину огня, 

заручаются его поддержкой и защитой. Из 59 



Людмила Степановна ЕФИМОВА 

79 

проанализированных нами текстов в 30 текстах – шаманы 

обращались к духу-хозяину огня – Аан Уххан (Алхан) тойону. 

Следующим адресатом является дух-хозяйка вселенной/ 

местности – Аан Алахчын хотун, к ней обращались в 19 текстах 

камланий. Адресатами выступали от-мас иччилэрэ ‘духи-

хозяева растительности’, тиэргэн иччитэ ‘дух-хозяин усадьбы’, 

дьиэ иччитэ ‘дух-хозяйка дома’, муннук иччилэрэ ‘духи углов 

дома’, ɵтɵх иччитэ ‘дух заброшенной усадьбы’, аартык иччитэ 

‘дух-хозяин дорог’, уу иччитэ ‘дух водоёмов, рек, озёр’, хотон 

иччитэ ‘дух коровьего хлева’, тыа иччитэ ‘дух-хозяин леса, 

тайги’, лабаа, мутук иччилэрэ ‘духи ветвей, сучьев деревьев’. 

Четвёртую группу адресатов шаманских камланий могут 

составить абааhылар – тёмные силы Нижнего или Верхнего 

миров. В текстах камланий обращения шаманов к Улуу Тойону – 

главе верхнего мира абааhы находим только у Худякова 

[Худяков 1969, с. 330]. А.Е. Кулаковский представлял его в 

древности к разряду айыы, хотя признавал. что «в понятии 

современных якутов Улуу Тойон стал почти «абаасы», ибо 

нынешние чёрные шаманы постоянно обращаются к нему, как 

причинителю болезней, и создалось много легенд позднейшего 

происхождения, в которых Улуу Тойон фигурирует как абаасы» 

[Кулаковский 1979, с. 18]. Э.К. Пекарский считал, что 

Улуутуйар Улуу тойон – это «cтрашный верхний дух, 

повелитель небесных злых духов, божество, даровавшее 

человеку огонь, вторую душу ‘сүр’ и чёрных шаманов. По его 

мнению, он и Улуу Суорун тойон представляли один и тот же 

персонаж [Пекарский 1959, ст. 3007]. Если так, то больше всего, 

адресатом у шаманов выступал Хахсааттыыр Хара Суорун 

тойон, Хара Суорун тойон [Зверев, Сарсын, сарсын сарсыарда 

2000, с. 34, с. 49; Сивцев 1996, с. 82; Ойуун. Кыырыылар 1993, с. 

21; Попов 2008, с. 325]. По поводу функциональной 

предназначенности данного персонажа имеется у 

исследователей две точки зрения. Впервые его как покровителя 

шаманов охарактеризовал А.Е. Кулаковский [Кулаковский 1923, 

с. 27]. Но Э.К. Пекарский считал Хара сылгылаах Хара Суорун 

тойона богом из разряда Айыы функции, которых забыты 

[Пекарский 1959, с. 2351]. По текстовым материалам шаманской 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

80 

поэзии,  Хара сылгылаах Хара Суорун тойона никак невозможно 

отнести к разряду божеств Айыы. В материалах героического 

эпоса – олонхо находим описание владыки Нижнего мира, его 

имя Улуутуйар Улуу Суорун тойон. Далее такое же описание 

владыки Улуутуйар Улуу тойон имеется в тексте олонхо П.П. 

Ядрихинского [Ядрихинскай 1981, с. 12]. Судя по описаниям, 

это один и тот же персонаж, возможно, у древних якутов 

произошло смещение имён и функций этих персонажей. И.А. 

Худяков писал, что «в якутских молитвах одним из страшных 

дьяволов представляется восьмихитростный, восьминогий 

Адьарай Бёгё» [Худяков 1969, с. 293]. Н.А. Алексеев считал, что 

Адьарай покровителем наиболее могущественных шаманов и 

отцов воронов, которых считали помощниками и тотемами 

шаманов [Алексеев 1975, с. 112]. Заметим, что этот персонаж в 

шаманских алгысах только упоминается, но не зафиксирован 

как адресат. По материалам обрядовой поэзии, адресатом он 

выступает в алгысах ыhыаха [Линденау 1983, с. 43-44; Худяков 

1969, с. 261]. Если шаманы, которые являлись посредниками 

тёмных сил нижнего/верхнего и срединного миров, не 

обращались к Адьарай Бɵҕɵ, тогда выходит, что он не является 

главой абааhы. Адресатами в зависимости от целевой 

направленности камланий являются Былыт кыргыттара букв. 

‘Девушки на облаках’ [Худяков 1969, с. 327; с. 310, с. 337]. 

Пятую группу представляют атрибуты шамана, например, при 

камлании над новым бубном, адресатом выступали сам бубен 

шамана и его колотушка [Попов 2008, с. 356]. Шаманские 

камлания в зависимости от целевой направленности 

проводимых обрядов начинались с обращения к адресатам. 

Вначале шаманы обязательно обращались к духу-хозяину огня с 

просьбой заручиться его помощью и поддержкой. Структуру 

обращения к духу огня приводим из материалов А.А. Попова. 



Людмила Степановна ЕФИМОВА 

81 

Таблица 1. Обращение шамана духу-хозяину огня 

Аан Алхан эһэм! Аралы дьаҕыл, 

атара кутурук, алтан сабарай, 

туус тумус, түүччү кыламан, 

бырдьа бытык, хоҥкуо хоҥору, 

бырыы быттык, эн, кыырыл 

төбө, Хоҥкуру Хотой Бүргэ, 

көрдөһөн эрэбин: күүс-көмө 

буол, ол кэлин атах кэбирэ суох, 

илин атах бүдүһэ суох буолар 

буоллун! 

[Попов А.А. Камлания, с. 95] 

Великий дедушка, Аралы 

Дьаҕыл, острога-хвост, медная 

схватица [длань], белый нос, 

долото-ресница, седая борода, 

выдающееся переносье, грязные 

пахи, ты седая макушка, Хоҥкуру 

Хотой Бүргэ, начинаю просить 

тебя: будь силой и помощью, 

пусть это будет без препятствия 

задних ног и споткновения 

передних! [Попов А.А. 

Камлания, с. 96] 

Здесь после обращения к духу-хозяину огня, шаман просит 

его: «күүс-көмө буол, ол кэлин атах кэбирэ суох, илин атах 

бүдүһэ суох буолар буоллун! (будь силой и помощью, пусть это 

будет без препятствия задних ног и споткновения передних!)». 

Он угощал духа огня белыми конскими волосами: «аллараа 

тутар кэңсиим, үөһээ тутар кэңсиим – махан сылгы сиэлинэн 

күөмэй тутан эрэбин (подарком угощаю находящихся внизу, 

угощение преподношу находящихся вверху – белым конским 

волосом угощаю)» [Ойуун. Ойуун сиэрин-туомун туһунан 

кэпсээннэр 1993, с. 19-20]. В камлании от хищничества волка 

после алгыса к духу огня, шаман обращался к духу леса с 

просьбой к нему. 

Таблица 2. Обращение шамана духу-хозяину леса 

Бу баай хара тыа киэнэ улахан 

тойоно Уордаах Уутукун 

оҕонньор улахан уола Баай 

Барыылаах, орто уола, 

Төҥүргэчээн оҕонньор оччугуй 

улахан уола, эрбэх саҕа 

сырайдаах, тииҥ киэнин илин 

тыһын үтүлүк кыммыт, кэлин 

тыһын этэрбэс кыммыт, 

баттаҕын бэргэһэ кыммыт, собо 

Вот этот богатого тёмного леса 

большой господин – Грозного 

Уутукана старика старший сын – 

Баай Барыылаах, а средний сын - 

Төҥүргэчээн, а старика младший 

сын – с лицом с большой палец, 

камусы с передних лапок белки 

рукавицами сделавший, камусы 

с задних лапок торбасами 

сделавший, шкуру с головы 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

82 

хайыыта сүгэлээх, дьиҥ эһэкээн, 

Сээркээн Сэһэн оҕонньор, үрүҥ 

көмүс эмпэрэлээх тайахтаах 

эйигиттэн, дьиҥ эһэкээнтэн 

көрдөһөбүн! Алын көрөн 

ааттаһан, урут көрөн үңэн-

сүктэн эрдэҕим буоллун! Бу 

токур аһыылаах, бу такыр 

тыҥырахтаах, бу синньигэс 

биилинэн бөгдөҕөр, бу 

агдатынан агдаҕар, ньургугур 

кутуруктааҕа, бөртөлөөх 

түүлээҕэ, нөлөгөр сырайдааҕа, 

уордаах харахтааҕа, бөрө 

кыылгын бу, Сээркээн Сэһэн 

оҕонньор, кыай! 

[Попов 2008, с. 166] 

шапкой сделавший, с топором из 

карасиной челюсти настоящий 

эһэкээн, Сээркээн Сэһэн старик, 

имеющий серебряную трость с 

кухтарём – у тебя, У настоящего 

эһэкээна – испрашиваю! Вперёд 

смотря (снизу глядя) – 

упрашивать, наверх смотря 

(гледя) – просить начинаю, пусть 

будет! Вот загнутые клыки 

имеющего, вот изогнутые когти 

имеющего, вот сутулого в 

поснице, вот широкого в плечах, 

вытянувшийся хвост имеющего, 

отборную шерсть имеющего, 

удлинённую морду имеющего, 

грозные глаза имеющего волка-

зверя своего, вот, Сээркээн 

Сэһэн старик, преодолей! [Попов 

2008, с. 168-169] 

В отрывке из алгыса сначала шаман обращался к духу-

хозяину леса. Затем он просил духа преодолеть волка, из-за 

хищничества которого к нему обратились люди. Чтобы 

победить волка-хищника, шаман обращался к другим духам, 

наконец, в своем «путешествии» достигал Υргэл тойона, просил 

его благоденствия, далее прогонял волка. Шаман, заканчивая 

камлание благословлял людей: «Ураа муостаах, нөҥүрүөн 

систээх, оҥочо кутуруктаах, ыраас түүлээх, саарбанньах 

саадьаҕай, иэдьигэй эриэн эмэркээтин! Ханыы хара 

ханыыластын, баара баараластын! Дьөһөгөйгүт түөт 

сүрдьүгэһэ төлөрүйбэтин! Айыыһыт аҕыс сүрдьүгэһэ 

аһыллыбатын! (Длинные рога имеющие, изогнутые спины 

имеющие, чистую шерсть имеющие, крупнополосатые и 

густопёстрые пусть приблизятся (к вам)! Одинаково чёрные 

пусть подберутся, парные пусть соединятся! Дьөһөгөйя вашего 

жердин (изгороди) пусть не оцепляются! Айыыһыта восемь 

жердин (изгороди) пусть не раскрываются!)» [Попов 2008, с. 



Людмила Степановна ЕФИМОВА 

83 

186-187]. После камлания шаман по необходимости проводил 

обряд угощения духов. Подарками могли быть топлёное масло, 

белые конские волосы и др.. В более сложных случаях 

приносили жертвоприношения рогатым и конным скотом 

определённой масти.  

В поэтике шаманских камланий для более конкретной 

передачи образов тёмных сил часто встречался перифраз – 

описательное обозначение воспеваемого объекта на основе 

выделения его качеств, признаков или особенностей. Шаман при 

обращении к своим духам-помощникам использовал сложныепо 

составу и семиотически строго выдержанные описательные 

обороты. К примеру, призывал их такими словами как 

кэннибиттэн кэтээбиттэрим ‘сзади ожидающие’, иннибиттэн 

манаабыттарым ‘спереди подкарауливающие’, ойоҕостон 

одуулаабыттарым букв. ‘сбоку пристально смотрящие’, 

кырыыбыттан кыҥаабыттарым букв. ‘вблизи наметившие’ и 

др. Под этими словами, словосочетаниями в мифологии якутов 

понимались только тёмные силы. В текстах шаманских 

камланий характерна сложная форма перифраз. Так, часто 

встречались перифразы не только со сравнениями, даже с 

несколькими сравнениями. Рассмотрим пример с одним 

сравнением – түннүк мууһун курдугунан түҥнэри көрбүттэр 

‘подобно ледяного окошка наискось смотрящие’. Пример 

состоял из словосочетания түҥнэри көрбүттэр ‘наискось 

смотрящие’, выступающего перифразом. В нем характерно 

сравнение түннүк мууһун курдугунан ‘подобно ледяного 

окошка’. Образом сравнения выступало ледяное мутное окошко, 

которое не выражало ничего существенного. Этот образ очень 

подходил для визуального восприятия темных сил. Шаман при 

камлании использовал перифразы весьма сложного составления. 

Разберём один из самых сложных перифраз с развёрнутым 

эпитетом и состоящий из нескольких сравнений. Перифраз 

уолах тиит быһаҕаһын саҕа уот моҕой тыыннаах, уордаах 

харыйа саҕа сатара моҕой санаалаах, көмнөхтөөх харыйа саҕа 

күөх ньалай тыллаах, былас ордуга түөс аҥара моойдоох, харыс 

холобурдаах хааннаах айахтаах, сэттэ быластаах сиикэй 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

84 

тыймыыт тыллаах, эт бэргэ харахтаах хааннаах эмэгэттэрим 

‘высокой пол лиственницы величиной с огненно-звериным 

дыханием, свирепых елей подобно с грозно-змеиными мыслями, 

инеем покрытой ели подобно с зелёно-синим языком, шире 

маховой сажени с половиной груди величины с шеей, большой 

пяди размером с кровавыми ртами, семь пядей с ядовито-

червяным языком, с мясистыми глазами кровавые идолы мои’ 

состоял из развёрнутого эпитета и с пятью сравнениями. 

Основным объектом эпитета выступало словосочетание 

хааннаах эмэгэттэрим ‘мои кровавые идолы’, которое 

выражено перифразом. Образ эпитета состоял из определений, 

приведённых в том порядке, в котором они стоят к объекту 

воспевания. Ими являются харахтаах ‘с глазом’, тыллаах ‘с 

языком’, айахтаах ‘с ртами’, моойдоох ‘с шеей’, санаалаах ‘с 

мыслями’, тыыннаах ‘с дыханием’. В первом сравнении уолах 

тиит быһаҕаһын саҕа уот моҕой тыыннаах ‘высокой 

лиственницы величиной с огненно-звериным дыханием’ 

объектом выступало определение тыыннаах ‘с дыханием’. 

Образом этого сравнения являлся уолах тиит быһаҕаһа ‘высота 

в пол лиственницы’. Второе сравнение объясняло предыдущее 

определение санаалаах ‘с мыслями’, образом которого 

выступали сатара моҕой ‘грозные мысли’. В свою очередь, 

данный образ был наделён своим сравнением уордаах харыйа 

саҕа ‘свирепых елей подобно’. Другое сравнение дало 

объяснение определению тыллаах ‘с языком’, где оно 

выступало со своим эпитетом күөх ньалай ‘зелёно-синий’. 

Четвёртое сравнение көмнөхтөөх харыйа саҕа ‘инеем покрытой 

ели подобно’ способствовало пониманию основного объекта – 

хааннаах эмэгэттэр ‘кровавые идолы мои’. Пятое сравнение 

харыс холобурдаах ‘большой пяди размером’ служило для 

объяснения последующего определения хааннаах айахтаах ‘с 

кровавыми ртами’. Итак, перифраз в шаманских камланиях имел 

весьма сложный состав, состоял из сравнений и развернутых 

эпитетов с несколькими сравнениями. 

В текстах шаманских камланий характерны метонимия, 

синекдоха, обозначающие облик, внешний вид абаасы или 



Людмила Степановна ЕФИМОВА 

85 

самих шаманов. Эти образы были составлены с учётом их 

сакральной деятельности. Одна из метонимий обозначала 

арбаҕастаах букв. ‘с дохой’. Арбаҕасом называли куму или 

плащ шамана, такой плащ носил только шаман. Название плаща 

стало нарицательным именем шамана и стало использоваться в 

качестве определения части целого – основного признака 

синекдохи. Наподобие шамана удаганку абаасы древние якуты 

называли бытырыыстаах ‘с бахромой’. Образ шамана и 

удаганки стал ассоциироваться с этими прилагательными. 

Шамана иногда обозначали баттах сарыннаах, в дословном 

переводе обозначающим ‘с волосами до плеч’. Вообще, длинные 

волосы до плеч были характерны у якутских мужчин. В текстах 

олонхо богатыри айыы имели волосы до плеч – саннын 

байаатыгар диэри баттахтаахтар. С введением христианства 

такая причёска была утеряна и впоследствии только шаманы 

носили длинные волосы. Основным словом в синекдохе 

выступало сарыннаах ‘с плечами’ и с помощью составляющего 

слова – баттах ‘волосы’ вырисовывался внешний облик 

шамана. Его иногда нарекали синекдохой суордаах санаалаах, 

которую можно дословно перевести как ‘с вороньими мыслями’. 

В данном примере, семантика образа образована с помощью 

составляющего слова суор ‘ворон’, обозначающего один из его 

многочисленных тотемов. Одним из слов, характеризующих 

образ шамана, выступали харах ‘глаза’. Якуты верили, что 

шаманы способны увидеть прошлое, предвидеть настоящее и 

угадать будущее, связывали такое понятие с образом глаз, 

поэтому их наделяли синекдохами, составленными с этим 

основным словом. Например, киэҥ харахтаах букв. ‘с 

широкими глазами’, на самом деле, семантикой образа 

синекдохи выступала сакральная или тайная деятельность 

шамана. С основным словом харах были образованы метонимии 

аһаҕас харах ‘открытый глаз’, дьэргэлдьийбит харах ‘с 

прыгающими глазами’, характеризующие часть целого, в 

котором глаза были представлены как одни из частей этого 

целого. Образами синекдох в текстах шаманских камланий 

выступали только тёмные силы – абааһылар, духи – үөрдэр. 

Одну из групп составляли метонимии, составленные с основным 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

86 

словом тыын ‘дыхание’. По представлениям древних якутов, 

все тёмные силы обладали тяжёлым дыханием, поэтому их 

называли хара ньүкэн тыыннаах ‘с тёмно-чёрным дыханием’, 

ыар тыыннаах ‘с тяжёлым дыханием’, тымныы тыыннаах ‘с 

холодным дыханием’, муус тыыннаах ‘с ледяным дыханием’, 

охсор көй салгын тыыннаах ‘с ударяющим сгущено-воздушным 

дыханием’. Якуты представляли, что тёмные силы обитали на 

верхнем или в нижнем мирах, поэтому их называли үөһэ 

дьабыннаах ‘с местом обитания наверху’, аллараа дьабыннаах ‘с 

местом обитания снизу’. Словосочетания үөһэ дьабыннаах ‘с 

местом обитания наверху’, аллараа дьабыннаах ‘с местом 

обитания снизу’ обозначали у якутов только тёмных сил – 

абааһы. Кроме них данными словосочетаниями они ничего не 

обозначали, под этими понятиями понимались именно эти силы. 

Образы якутских абааһы постепенно раскрывались с помощью 

описательных слов. Одним из них выступала метонимия хара 

дьайдаах ‘с чёрной нечистью’, состоящая из основного слова – 

дьай ‘дрянь, грязь, нечисть (в духовном смысле), приставшая со 

стороны’ [Пекарский 1959, ст. 773]. Слово имело отрицательный 

оттенок, поэтому было употреблено в обозначении образа 

тёмных сил. К нему прибавлялось составляющее слово хара 

‘черный, темный, смуглый; темношерстистый (о звере); 

черновое письмо, черновик; черный предмет, чернота; неясно 

выступающий на вид предмет, неказистый на вид, черный, 

простой, обыкновенный’, имеющее тюркскую основу кара 

‘черный, черный предмет, дурной, злой, гадкий, низкий, 

несчастный, простой, не принадлежащий к высшим классам, 

простолюдин, народ, чернь, скот, нечистота’. Якут. хара в 

якутском языке сохранило более широкое поле значений, чем ее 

параллели как бур. kara, хara ‘черный, темный’, монг. «хара», 

маньчж. кара ‘чисто черный и лоснящийся цвет, вороной 

(лошадь)’ [указ.лит, ст. 3329], семантически восходящее к 

отрицательному восприятию. Так, два слова с отрицательными 

оттенками хара дьайдаах ‘с чёрной нечистью’ были характерны 

в поэтике алгысов в качестве обозначения образов абааһы. Хотя 

тёмные силы не могли быть представленными материально, но 

их якуты с помощью поэтических средств могли воспринимать 



Людмила Степановна ЕФИМОВА 

87 

конкретно-чувственным способом и представить зрительно, 

поэтому в алгысах и в других жанрах фольклора часто 

встречались такие словосочетания, представляющие образы 

синекдох.  

Одной из эмоционально-экспрессивных частей якутского 

языка являются звукоподражательные слова и глаголы. Они 

занимают значительное место и являются одной из 

специфических категорий языка якутского фольклора. 

Звукоподражательные слова и глаголы больше представлены в 

дексике шаманских камланий. В материалах А.А. Попова было 

найдено всего 111 звукоподражательных слов и глаголов, 

представляющих собой условное обозначение средствами языка 

звуковые комплексы. Большинство из них 53 слова (47,7%) 

представлено словами, обозначающими звуки металлических 

предметов костюма самого шамана. Данные слова можно 

отнести в первую группу экспрессивной лексики в текстах 

алгыса. Следует заметить, что костюм шамана имел множество 

металлических привесок, которые издавали специфические 

звуки. Привески были сделаны из железа или меди, изображали 

духов-помощников шамана. Например, на груди шаманского 

костюма пришивали железные изображения чөкчөҥө ‘кулика’, 

куоҕас ‘гагары’, өксөкү көтөр ‘орла’. Пришивались к костюму 

отделки из железа – саарбаньах саадьаҕай, сэттэ дьэллик 

кыылын муоһа, тимир бүлгүн, көҥдөй көҕүс, көҥдөй кыаһаан, 

тимир хобо и др. [Попов 2008, с. 58-61]. Звукоподражательное 

слово кыҥкыр употреблено в текстах алгыса в нескольких 

позициях. Так, оно выступает самостоятельно, обозначая только 

звуки металлических предметов: кыҥкыр, кыҥкыр, 

кыҥкырыкпын [указ.лит., с. 394]. Далее звуки тимир кыаһаана 

‘конусообразных согнутых пластин’ переданы с помощью этого 

слова: кыҥкыр-кыҥкыр кыаһааннанан ‘с бренчающими 

подвесками’. В данном случае звукоподражательное слово 

кыҥкыр-кыҥкыр обозначает звуки железных подвесок. Для 

передачи большей степени эмоциональности и экспрессивности 

в текстах алгысов практиковалось двойное употребление 

звукоподражательных слов и глаголов. Иногда 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

88 

звукоподражательные слова входило в состав сложных 

сказуемых кыҥкыр-кыҥкыр кыыгынаан истэҕим буоллун ‘дзинг-

дзинг позвякивая’ [указ.лит., с. 269-272]. В составе данного 

сложного сказуемого имеют место звукоподражательное слово 

кыҥкыр-кыҥкыр и звукоподражательный глагол кыыгынаан от 

кыыгынаа- ‘издавать ровный многоголосый звон (о множестве 

мелких металлических предметов) ’ [Харитонов 1954, с. 271]. 

Сложные глагольные конструкции из звукоподражательных 

слов и глаголов использовались в роли эпитетов. Так, в 

выражении лоҥурҕаччы охсуллар, кыыгыныы тохтор 

кыаһааннаах ‘густо звеня заливающимися подвесками’ 

эпитетом слова кыаһааннаах представлена глагольная 

конструкция лоҥурҕаччы охсуллар кыыгыныы тохтор. В ней 

имеется звукоподражательное слово лоҥурҕаччы от лоҥ 

‘протяжный звон металла, колокола’, передающее звон тимир 

хобо ‘железного щиркунца’. К нему прибавляется 

звукоподражательный глагол кыыгыныы от кыыгынаа- 

‘издавать ровный многоголосый звон (о множестве мелких 

металлических предметов)’. Выражения такого характера 

хоҥкунуу тохтор хобоҕо холбоһон олороммун, кыыгыныы 

тардыллар кыһааҥҥа кыттыһан олороммун ‘присоединяясь к 

брякотливой [бряцающей] побрякушке, [находясь впритык к] 

туго натягивающимся железкам, [присоединяясь к звонко 

переливающимся колокольцам], подсаживаясь к гудя 

натягивающимся привескам’ [Попов 2008, с. 322-323] 

образовывают синтаксическую конструкцию, имеющую 

основное значение в художественной вариации. 

Вторую группу экспрессивной лексики могут представить, 

слова, передающие голоса тёмных сил через передачу звуков 

голоса птиц и зверей. Найдено всего 33 слов (29,7%). Через 

передачу голосов птиц описаны действия помощников шамана. 

Например, при созыве к себе своих помощников в образе кулика 

и гагары шаман использовал такие призывания чоҥуйар, 

чоҥуйар тойон чөкчөҥөлөнөн, хахаар, хахаар куоҕастанан 

буоллун! ‘с чокающим, с чокающим господином куликом, с 

гогчущей, с гогчущей гагарой’ [указ.лит., с. 361-362]. В нём 



Людмила Степановна ЕФИМОВА 

89 

находим звукоподражательный глагол чоңуйар от слова, 

передающего чок ‘крик кулика’ и слово хахаар от хах, 

обозначающего ‘крик гагары’ [Харитонов 1954, с. 264; с. 263]. 

Такие звукоподражательные слова использовались для общения 

шамана с духами-хозяевами нижнего мира. Он обращался к ним, 

используя в лексике сложные обороты звукоподражательных 

слов и глаголов. К примеру, күүгүнүүр күлүмэн курдук 

күрүлэччи туойар көстүбэттэрим ‘превосходные, невидимые 

мои, подобные жужжащим оводам задорно распевающие,’ 

[Попов 2008, с. 268-271] в котором использованы два 

звукоподражательных глагола күүгүнүүр от күүгүнээ- ‘шуметь, 

галдеть, жужжать’ и күрүлэччи от күрүлээ- ‘сильный бурлящий, 

клокочущий шум’ [Харитонов 1954, с. 270]. Образы тёмных сил, 

по представлениям якутов, ассоциировались с собаками и 

орлами, поэтому при созыве таких сил шаманы использовали 

слова, передающие звуки таких зверей и птиц. Встречаются 

выражения аллараа дойду аңкырыын бииһин ууһа, чоңкуруун 

бииһин ууһа. По-видимому, составные слова аңкырыын, 

чоңкуруун обозначали племена нижнего мира, аңкырыын бииһин 

ууһа букв. ‘племя собачье’, чоңкуруун бииһин ууһа ‘племя 

орлиное’, где основную нагрузку несли звукоподражательные 

слова аң ‘отрывистый лай, крик собаки’ и чоң ‘один из звуков, 

издаваемых орлом’ [указ.лит., с. 260; с. 264]. Далее шаманы 

обращались к духам-хозяевам нижнего мира, используя в 

выражении их поэтических образов звукоподражательные слова. 

Посмотрим одно из сложных примеров обращения шамана к 

духам-хозяевам мысов или гор нижнего мира тоҕус торҕон 

бөрө лоҥурҥаччы улуйа олорорун курдук улуу тумулаттар 

иччилэрэ ‘подобных девяти сидя громко воющим волкам, 

больших мысов моих хозяева’ [Попов 2008, с. 269-271]. В такой 

синтаксической конструкции объектами обращения выступали 

хозяева мысов нижнего мира, но их для большей зрелищности 

шаман сравнивает с девятью голодными воющими волками. При 

этом для большей экспрессивности использовано 

звукоподражательное слово, обозначающее вой голодных 

волков лоҥурңаччы от лоҥ, передающее громкий вой стаи 

волков.  



Sibirya Çalışmaları - III 

 

90 

Далее тематическую третью группу составили 

звукоподражательные слова, обозначающие звуки, издаваемые 

человеком и звуки природы, которых обнаружено 25 слов 

(22,5%). Из этих слов разбору принадлежали только 

звукоподражательные комплексы в лексике шаманских 

камланий, обозначающие звуки движений человека. 

Интересными представлялись слова, передающие звуки частей 

тела самого шамана. Так, в примере обращения шамана к своим 

пяткам ньиргилдьийбит тиҥилэҕим иччилэрэ ‘духи отдающихся 

пяток’ [указ.лит., с. 255] использован звукоподражательный 

глагол ньиргилдьийбит от ньир ‘звук отдалённого грома, 

сильного сотрясения’ [Харитонов 1954, с. 262]. Видимо, 

звукоподражательное слово являлось выразителем грозности 

или силы шамана, поэтому оно активно использовалось в его 

лексике. Обращаясь к бубну, шаман говорил: ньиргиэрдээх 

тиҥилэхтээх, уорааннаах уллуҥахтаах улуу ойуун сэбэ буолан 

көрөөр! ‘попробуй-ка ты стать вещью большего-лового со 

стучащими пятками и топающими подошвами знаменитого 

шамана’ [Попов 2008, с. 354-355]. Звукоподражательное слово 

ньиргиэрдээх от ньир было использовано для раскрытия образа 

сильного шамана. Из звуков природы в текстах шаманских 

камланий использовались слова, передающие звуки насекомых. 

Так, в обращении к новому бубну, шаман характеризовал его, 

используя звукоподражательные глаголы. Например, одно из 

таких обращений образовало целую синтаксическую 

конструкцию: тыһаҕас тириитэ буолан дыыгынааҥҥын, 

тиһэҥи сүөһү тириитэ буолан диигинээҥҥин, өҕүрэмэр сүөһү 

тириитэ буолан мөңүрүөҥҥүн, эн обургу, кыйгыр-кыйдамаан 

дойдуга кылыһыый! ‘гудя, будучи шкурой двухтравой скотины, 

жужжа, будучи шкурой трёхтравой скотины, мыча, будучи 

шкурой четырёхтравой скотины, ускачи на одной ноге в 

обширную страну!’ [указ.лит., с. 353-355]. В данном выражении 

имеются три звукоподражательные глаголы дыыгынааҥҥын, 

диигинээҥҥин и мөҥүрүөҥҥүн. Из них два глагола 

дыыгынааҥҥын и диигинээҥҥин восходят к одному и тому же 

корню дыыгынаа- ‘жужжать, ровно и протяжно гудеть (о полёте 

шмеля)’ [Харитонов 1954, с. 268] или являются вариантами 



Людмила Степановна ЕФИМОВА 

91 

одного звукоподражательного глагола. Следующий глагол 

мөҥүрүөҥҥүн от мөҥүрээ- ‘мычать приглушенно, реветь’ 

[указ.лит., с. 273] раскрывает мощь нового бубна, который 

должен будет звучать наподобие грозного быка. Таким образом, 

звукоподражательные слова и глаголы якутского языка 

представляли одну из особенностей стиля алгысов шаманских 

камланий. Они активно включались в лексику шамана для 

выражения образов, наибольшей экспрессивности действий и 

демонтрации мощи шаманов. В стилистическом плане 

звукоподражательные комплексы были включены в лексике 

шаманских камланий, выражая коммуникативную функцию 

речи шаманов.  

Образные слова в якутском языке передают целую картину 

внешнего вида предмета, действия или движения птиц, 

животных и человека. Они больше всего представлены в текстах 

шаманских камланий. Нами обнаружены 259 таких слов, что 

составляет 88,4% от общего числа найденных образных слов. 

Данное явление связано, по-видимому, с мифологическими и 

зрительно-чувственными, визуальными представлениями народа 

саха, больше сохранёнными в текстах шаманских камланий. 

Образные слова передавали специфику зрительного восприятия 

якутов и больше употреблены в характеристике абааһы – 

тёмных сил трёх миров и для обозначения действий самих 

шаманов. Обнаружено всего 164 слова, что составляет от 

общего числа образных слов 55,97%. В первую тематическую 

группу отнесены слова, использованные для характеристики 

тёмных сил, таких слов 92 (от общего числа образных слов в 

языке алгысов составляет 31,4%).  

Из первой группы образных слов в текстах шаманских 

камланий многократно употреблялись производные от глагола 

арбай- ‘торчать дыбом, растрепываться (о волосах) ’ [Харитонов 

1954, с. 285]. В семантическом плане, образные слова от арбай- 

шаманы больше употребляли при описании абааһы или других 

тёмных сил, даже при передаче образа самого шамана. 

Например, в характеристике духов-хозяев перепутий, дорог 

нижнего мира, которых шаман просил во время камланий: 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

92 

«аартык, аартык иччилэрэ, арбайа-арбайа турбуккут 

анараанан соҕус буолуҥ! ‘духи различных путей, 

вскосматившись, будьте немного потуда!’» [Попов 2008, с. 218]. 

Образное слово арбайа употреблено в удвоенном виде: арбайа-

арбайа, что показывало повторяемость, многократность 

предполагаемых действий духов-хозяев перепутий нижнего 

мира. Далее, данным слово передавались образы самих шаманов. 

Обычно они самих себя называли арбах бастаах ‘с 

растрепанной головой’, арбайдаах бастаах ‘имеющий голову с 

растрепанными волосами’, арбах бастанан ‘имея растрепанную 

голову’. По материалам А.А. Попова, якутские шаманы имели 

длинные волосы, не стригли своих волос, при камлании они их 

распускали [указ.лит., с. 109]. В семантическом плане волосы 

обозначали духовную силу шаманов. По-видимому, 

производные образного глагола арбай- были использованы для 

передачи шаманской силы, мощи и зрительного восприятия их 

образов. В утилитарных алгысах обнаружено словосочетание 

арбах муостаах, которое переведено как ‘ветвисторогий’ 

[Обрядовая поэзия 2003, с. 154-155]. В текстах алгысов духу-

хозяину тайги, леса обычно употреблялись словосочетания 

эргэнэ муостаах ‘ветвисторогатый’, адаар муостаах ‘с 

развилистыми рогами’, ураа муостаах ‘остророгий’. Но почему 

то слово арбах написано вместо адаар или здесь вышла 

опечатка в тексте. Далее данное словосочетание неправильно 

было переведено, образное слово арбах в семантическом плане 

относилось только к волосам, поэтому никак не соответствовало 

к описанию рогатых животных.  

В лексике шаманских текстов образные слова 

использованы для выражения или призыва тёмных сил трёх 

миров. Так, обычно шаман своих духов-помощников призывал 

такими словами: тиит мас курдук чинэччи тартарбыт дьонум 

‘мои люди, подобно лиственницам, стройные в вышину’ или 

хатыҥ мас курдук ханаччы тартарбыт дьонум ‘мои люди, 

подобно берёзам, вы, вытянувшиеся вверх’ [Попов 2008, с. 307]. 

В выражениях использованы образные слова чинэччи от чинэй- 

‘откидываться назад верхней частью туловища, вскидывать 



Людмила Степановна ЕФИМОВА 

93 

голову’ и ханаччы от ханай- ‘напряжённо поднимать голову, 

слегка откидываясь назад и выпячивая грудь’ [Харитонов 1954, 

с. 303, с. 301] для зрительного восприятия абааһы. Далее при 

обращении к духам-хозяевам мысов нижнего мира шаманы 

употребляли сложные выражения. При этом для большей 

образности активно употреблялись сравнения и метафоры. 

Разберём обращение со сравнением: икки үөр атыыра дьохсоччу 

(по-видимому, здесь – опечатка, семантически подходит другое 

производное слово – дьохсооттуу) турарын курдук 

тумулаттар иччилэрэ ‘подобных важно стоящим жеребцам 

двух табунов, мысов хозяева’, где образное слово дьохсоччу от 

дьохсой- ‘принимать воинственный вид, петушиться’ [указ.лит., 

с. 289] входит в комплекс сравнения икки үөр атыыра дьохсоччу 

турарын курдук. Интересным представляется тот факт, что 

образные слова якутского языка полностью не переводятся на 

русский язык. В рассматриваемомо выражении образное слово 

дьохсоччу или дьохсооттуу вообще не переведено, к нему 

подобраны лишь близкие по содержанию слова ‘важно стоящие’. 

Для дальнейшей характеристики духов-хозяев нижнего мира 

использованы следующие выражения: хара лоҥсорой 

тумулларым ‘духи чёрных выдающихся мысов’, чолоҥноспут 

тумул иччилэрэ ‘повыскакивавшие духи мысов’. В выражениях 

имеются образные слова лоҥсорой от лоҥсой- ‘быть крупным, 

внушительным (о носе), иметь крупный нос’ [указ.лит., с. 291], 

чолоҥноспут от чолой- ‘задирать голову кверху, выставляя 

вперед подбородок, проявлять легкомысленную резвость, 

прыткость’ [указ.лит., с. 302].  Они чётко передавали зрительные 

образы духов-хозяев Нижнего мира, которые имели крупные 

носы. Еще эти духи ходили, задирая голову вверх, выставляя 

вперёд подбородок, при этом проявляя легкомысленную 

резвость и прыткость. Такие способы передачи образов абааһы 

– тёмных сил помогали шаманам создавать специальную 

атмосферу камланий. Используя образные слова, они призывали 

своих духов-помощников. При этом слова помогали передавать 

зрительные, визуальные восприятия этих духов. Например, в 

лексике шамана часто встречаются такие выражения: 

Дагдайбыт, дьабыдыйбыт, бука бары дайан көрүң! ‘Все 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

94 

выплывшее (всплывшее) наверх, все неуклонно стремившееся 

вперед, попробуйте отлететь!’ [Попов 2008, с. 79]. В нём два 

образных слова помогали передавать описания духов-

помощников шамана: дагдайбыт от дагдай- ‘всплывать вверх, 

вспухать, вспучиваться, избиваться’, дайан от дай- ‘неуклюже 

размахивать длинными руками’ [Харитонов 1954, с. 287]. 

Семантика глагола дагдайбыт выражала образы, походки 

духов-помощников шамана, которые появлялись по зову самого 

шамана из Нижнего мира, поэтому образное слово приобретало 

метафорическое значение. Следующими метафорами, 

передающими специфические черты духов-помощников шамана 

являлись өгдөңнөөбүт, өгдөңнөспүт от өгдөй- ‘приподниматься 

над землёй; иметь легкую, неустойчивую посадку, стойку, 

походку’ [указ.лит., с. 296]. После призывов своих помощников 

шаманы, обильно используя образные слова, смогли передавать 

зрелищные описания внешних видов своих абааһы. Приведём 

некоторые примеры, способствовавшие созданию зрительных 

образов движений тёмных сил. Рассмотрим выражение «эһиги 

обургулар, былчаччы көрөҥҥүт, кэдирги тайанаҥҥыт, тиэрэ-

маары дайбааҥҥыт, эргийэр истэнэҥҥит, төгүрүйэ 

түөстэнэҥҥит, уйгара истэнэҥҥит, кэдирги көрөҥҥүт ‘вы, 

отважные, выпучено глядя, опираясь на спину, беспорядочно 

размахивая руками, имея кругом (округлые) живот и груди, 

выпяченное брюхо, смотря вверх’», [указ.лит., с. 73-75], в 

котором вроде бы дано описание духов-хозяев трав Срединного 

мира. Но, судя по характеристике отрицательного содержания, 

выясняем, что шаман имел в виду духов-хозяев трав другого 

мира. Отрицательное восприятие образов усилено 

употреблением образных слов былчаччы от былчай- 

‘выпучиваться, выпирать через край (о глазах, о воде)’ [указ.лит., 

с. 287] и кэдирги от кэдэй- ‘выгибаться назад; выгибать, 

вдавливать спину’ [указ.лит., с. 291]. В итоге создавался 

зрительный образ абааһы с выпученными глазами, которые 

держали руки за спину, размахивали ими беспорядочно. По 

представлениям якутов, нормальные люди не имели 

выпученных глаз, не держали руки за спину, не размахивали 

ими. Другие слова способствовали воспринимать движения 



Людмила Степановна ЕФИМОВА 

95 

абааһы. К примеру приведём некоторые из них, как 

даадаҥнаһар от даадай- ‘казаться слишком большим и широким 

в плечах’, дагдаччы от дагдай- ‘всплывать вверх, вспухать, 

вспучиваться, взбиваться’, ыадай- ‘ступать тяжёлой поступью, 

казаться чрезмерно грузным’, боруҥнуур от борой- ‘иметь 

толстое лицо при короткой шее’, барыҥныыр от барый- ‘смутно 

чернеться в темноте, казаться огромной тенью, наводить тень 

своей огромной фигурой’, сүөдэҥниир от сүөдэй- ‘казаться 

неясной тенью, смутно виднеться, маячить своей 

незначительной фигурой’ и др. В итоге у слушателей 

создавалось общее представление о тёмных силах трёх миров. 

По характеристикам шаманов, абааhы выгибались назад, 

ступали тяжёлой поступью, грузные, имели большие, широкие 

плечи, толстое лицо при короткой шее, огромную фигуру, 

представляли огромную тень. Образные слова способствовали 

точной передаче всех повадок, образов, и движений невидимых 

для людей тёмных сил. Люди визуально не видели их, только 

могли зрительно воспринимать, поэтому стиль алгысов 

шаманских камланий резко отличался от стиля других алгысов.  

Во вторую группу отнесены образные слова, 

использованные для описания действий самого шамана. Слов 

такого характера в текстах было обнаружено 72 (24,6%). Шаман 

во время камлания мог переместиться в другие миры, поэтому 

его движения были переданы многими образными словами. 

Например, из трёх выражений «ньохчойо көтөн истэхпит 

буоллун! ‘мы, согнувшись, продолжаем путь!’» [Попов 2008, с. 

120-122], «тус иннигэр дьохсойон тураммын ‘устойчиво стоя 

перед тобою’», «буордаах атаххытыгар бокулдьуйан тураммын 

‘к землистым ногам вашим стоя, припадая’» [указ.лит., с. 106 - с. 

110, с. 275]. Сейчас разберем образные слова в данном примере. 

Из них ньохчойо образовано от глагола ньохчой ‘сильно 

нагнуться, подгибая ноги’, дьохсойон от дьохсой- ‘принимать 

воинственный вид, петушиться’, бокулдьуйан от бокуй- 

‘согнуться, скрючиться (о суставах, о конечностях) ’ [Харитонов 

1954, с. 295; с. 289; с. 286]. В лексике шаманов часто 

встречались два образных слова: ньылгаарыкса от ньылҕаарый- 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

96 

‘выделяться своей гладкой и сильно лоснящейся поверхностью’, 

ньолгоорукса от ньолҕой- ‘быть удлиненным, округлым и 

мягким’ [указ.лит., с. 295; с. 294]. Их шаманы использовали как 

слова-рефрены, которых они постоянно повторяли в своей 

лексике. Видимо, слова были использованы для успокоения всех 

тёмных сил, духов-помощников шамана. 

В текстах шаманских камланий были найдены образные 

слова, входящие в архаический пласт эпитетации духа-хозяина 

огня. Они могут составить третью тематическую группу 

образных слов в лексике шаманских камланий. Эпитет духа огня 

Кыыра Бырдьай состоит из двух слов, из них образное слово 

бырдьа образовано от образного глагола бырдьай- ‘резко 

выделяться белизной (о бороде)’ [указ.лит.. с. 287]. Данный 

эпитет духа огня имел несколько вариантов, наиболее 

постоянным являлся бырдьа бытык букв. ‘с резко выделяемыми 

белизной усами’. Образ духа-хозяина огня якуты представляли с 

усами, т.к. якутские мужчины бороду не отращивали. 

Следующий его эпитет Дьоруо тобук букв. ‘Стройное колено’ в 

своём составе имел образное слово дьоруо от дьорой- 

‘выделяться стройностью’ [указ.лит., с. 289]. Иногда духа огня 

описывали эпитетом Аралы Дьаҕыл букв. ‘Грозный (ясный) 

переливающийся’, в составе которого использовано образное 

слово аралы (видимо, арылы) от арылый- ‘смотреть властно, 

грозно, ясными глазами’ [указ.лит., с. 285]. Одним из эпитетов 

описательного характера является Бытарас баттах 

‘Размельчанные волосы’, где слово бытарас образовано от 

образного глагола бытарый- ‘размельчаться, дробиться, 

крошиться’ [указ.лит., с. 216]. Итак, образные слова в составе 

эпитетации собственного имени духа-хозяина огня помогали 

точнее передавать и понимать его образ. 

В лексике шаманских камланий для усиления 

выразительности речи шамана характерны многократные 

употребления образных слов в одном предложении. При 

обращении к своим духам-помощникам шаман использовал 

постоянное выражение: «бэс мас курдук мэтэччи тартарбыт 

дьонум, хатың мас курдук ханаччы тартарбыт дьонум, киил 



Людмила Степановна ЕФИМОВА 

97 

мас курдук кэдэччи тартарбыт дьонум ‘мои подобно соснам 

изогнутые люди, мои подобно берёзам вытянувшиеся люди, мои 

подобно свилеватому дереву вытянувшиеся люди’» [Попов 2008, 

с. 397], ставшее формулой лексики шаманов. В выражении 

характерно троекратное использование образных слов: мэтэччи, 

образованного от глагола мэтэй- ‘выгибаться вперёд’, кэдэччи 

от кэдэй- ‘выгибаться назад, выгибать, вдавливать спину’, 

ханаччы от ханай- ‘напряжённо поднимать голову, слегка 

откидываясь назад и выпячивая грудь’ [Харитонов 1954, с. 293; 

с. 301; с. 291], которые повторяясь, способствовали добиваться 

большей экспрессивности, эмоциональности в лексике шаманов. 

Следующий пример возьмём из просительной части алгысов 

шамана. Он просил духов болезней: эн обургу, баран иҥнэҥнээ, 

араҕан ардьаҥнаа, көтөн көлтөҥнөө, букатын баран боодьой, 

тэйиччи сиринэн тэйгэҥнээ, ыраах сиринэн ыадаҥнаа ‘Ты, 

чудище, отделяясь, отправляйся, уходя, покачивайся, отставая, 

осклабливайся, улетая, раскинься, совсем уходя, провались, по 

отделённым местам шатайся, по далёким местам переваливайся’ 

[Попов 2008, с. 280-281]. Настойчивое прошение шамана 

усилено многократным употреблением образных слов, 

зрительно передающих специфические движения духов 

болезней. В примере находим шесть образных глаголов. Из них 

пять глаголов: иҥнэҥнээ от иҥнэй- ‘накреняться, наклоняться на 

бок’, көлтөҥнөө- от көлтөй- ‘бросаться в глаза своей крупной и 

неуклюжей фигурой’, боодьой- ‘быть маленьким, толстым и 

неуклюжим’, тэйгэҥнээ- от тэйгэй- ‘увеличиваться, 

выпучиваться, грузно повиснуть, тяжело болтаться’, ыадаҥнаа 

от ыадай- ‘ступать тяжёлой поступью, казаться чрезмерно 

грузным’ [Харитонов 1954, с. 289; с. 286; с. 300; с. 303] 

обозначали только движения воображаемых духов болезней. В 

лексике шаманских камланий образные слова имели активную 

позицию. Большинство из них представлены в лексике 

шаманских камланий. Выделены три тематические группы 

образных слов. Самостоятельный разряд якутского языка – 

образные слова помогали передавать зрительно-чувственные 

восприятия людей, что составляло специфику стиля якутских 

алгысов. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

98 

Таким образом, адресатами шаманских камланий 

выступали только некоторые Высшие божества. Одним из них 

был покровитель конного скота – Уордаах Дьɵһɵгɵй. 

Адресатами шаманских камланий являлись Высшие божества, 

покровительницы рогатого скота – Ынахсыт Хотун, семьи, 

деторождения Айыыhыт Хотун, Иэйэхсит Хотун. Второй 

группой адресатов были духи-покровители и духи-помощники 

самого шамана. Третьей группой адресатов шаманских 

камланий выступали множество духов-хозяев Срединного мира 

(дух огня – Аан Уххан (Алхан) тойону, дух-хозяйка 

Вселенной/местности – Аан Алахчын хотун, от-мас иччилэрэ 

‘духи-хозяева растительности’, тиэргэн иччитэ ‘дух-хозяин 

усадьбы’, дьиэ иччитэ ‘дух-хозяйка дома’, муннук иччилэрэ 

‘духи углов дома’, ɵтɵх иччитэ ‘дух заброшенной усадьбы’, 

аартык иччитэ ‘дух-хозяин дорог’, уу иччитэ ‘дух водоёмов, 

рек, озёр’, хотон иччитэ ‘дух коровьего хлева’, тыа иччитэ 

‘дух-хозяин леса, тайги’, лабаа, мутук иччилэрэ ‘духи ветвей, 

сучьев деревьев’). Четвертой группой адресатов шаманских 

камланий выступали абааhылар – тёмные силы Нижнего или 

Верхнего миров (Улуу Тойон – глава Верхнего мира темных сил, 

Хахсааттыыр Хара Суорун тойон, Адьарай Бɵҕɵ, Былыт 

кыргыттара и др.). Атрибуты шамана как его бубен и 

колотушка также выступали адресатами камланий, их можно 

отнести к пятой группе адресатов. 

В поэтике шаманских камланий перифраз в качестве 

поэтического приема имел весьма сложный состав. Он состоял 

из сравнений и развернутых эпитетов с несколькими 

сравнениями. Перифраз использовался для визуального 

восприятия темных сил. Также в поэтике шаманских камланий 

характерны метонимия и синекдоха. Якуты с помощью 

поэтических средств могли воспринимать адресатов шаманских 

камланий конкретно-чувственным способом и представить их 

зрительно, визуально.  

В лексике шаманских камланий представлены 

звукоподражательные слова и глаголы, обозначающие голоса 

птиц, животных, зверей и звуки металлических предметов 



Людмила Степановна ЕФИМОВА 

99 

костюма самого шамана. В текстах шаманских камланий больше 

всего представлены образные слова. Они способствовали 

шаманам передавать целую или полную картину шаманских 

камланий. Образные слова связаны с мифологическими и 

зрительно-чувственными представлениями народа саха, больше 

сохранёнными в текстах шаманских камланий. Образные слова 

передавали специфику визуального восприятия якутов и больше 

были употреблены в характеристике абааһы – тёмных сил трёх 

миров и для обозначения действий самих шаманов. 

 

Литература 

Алексеев 1975 – Алексеев Н.А. Традиционные религиозные верования 

якутов в XIX – нач. XX в.в. Новосибирск, Наука, 1975. 198 с. 

Банзаров 1846 – Банзаров Доржи. Черная вера или шаманизм у 

монголов. Казань, 1846. 68 с. 

Васильев 2007 – Васильев Ю.И. Якутско-монгольские параллели: 

словарь. Якутск: Компания «Дани Алмас», 2007. 40 с. 

Виташевский 1918 – Виташевский Н.А. Из наблюдений над якутскими 

шаманскими движениями // Сборник МАЭ. Том V, выпуск 1. 

Петроград, 1918. С. 166-188. 

Габышев 1992 – Габышев Е.С. Этимология термина «ойуун» // 

Шаманизм как религия: генезис, реконструкция, традиции. 

Тезисы Международной научно-практической конференции. 

Якутск: Изд-во ЯГУ, 1992. 114 с. С. 99-100. 

Древнетюркский 1969 – Древнетюркский словарь. Л.: «Наука», 1969. 

67 с. 

Емельянов 1993 – Емельянов Н.В. Аан тыл // Ойуун. Ойууннар уонна 

ойуун сиэрин-туомун туhунан кэпсээннэр. Дьокуускай: РНА СО 

ССНК ТЛИНЧИ, 1993. С. 3-6. На якутском языке. 

Ефимова 2013 – Ефимова Л.С. Алгыс саха (якутов) в свете 

фольклорных традиций тюрко-монгольских народов Сибири: 

классификация, общая характеристика. Новосибирск: 

Наука.2013. 178 с. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

100 

Зверев 2000 – Зверев С.А.-Кыыл Уола. Сарсын, сарсын сарсыарда (С.А. 

Зверев тылыттан фольклорнай суруйуулар). Дьокуускай: Бичик, 

2000. 352 с. 

Ильяхов 1996 – Ильяхов П.Н. Шаманство на севере Якутии (1920-1930 

г.г.): автореф. дис… канд. ист. наук. Якутск, 1996. 15 с.  

Ионов 1918 – Ионов В.М. К вопросу об изучении дохристианских 

верований якутов // Сборник МАЭ. Петроград, 1918. С. 155-164. 

Ксенофонтов 1928 – Ксенофонтов Г.В. Легенды о шаманах у якутов, 

бурят и тунгусов (Материалы к мифологии урало-алтайских 

племен в Северной Азии). Иркутск: Издательство «Власть 

труда», 1928. 77 с. часть 1. 

Ксенофонтов 1929 – Ксенофонтов Г.В. Легенды о шаманах у якутов, 

бурят и тунгусов (Материалы к мифологии урало-алтайских 

племен в Северной Азии). Иркутск: Издательство «Власть 

труда», 1929. 

Ксенофонтов 1992 – Ксенофонтов Г.В. Шаманизм. Избранные труды 

(публикации 1928-29 г.г.). Якутск: Творч.-произв. фирма «Север 

- Юг», 1992. 316 с. 

Колодезникова 2012 – Колодезникова Л.Д. Шаманизм: традиции и 

новации в культуре Якутии. Автореф. дис… кандидата 

культурологии. Москва, 2012. 23 с. 

Кулаковский 1979 – Кулаковский А.Е. Научные труды. Якутск: 

книжное изд-во, 1979. 484 с. 

Линденау 1983 – Линденау Я.И. Описание народов Сибири: I пол. 

XVIII в. Магадан: Книжное изд-во, 1983. 175 с. 

Маак 1994 – Маак Р.К. Вилюйский округ. Якутск: АО «Яна», 1994. 

592 с. 

Малов 1918 – Малов С.Е. Шаманство у сартов Восточного Туркестана 

// Сборник МАЭ. Том IV, выпуск 1. Петроград, 1918. С. 1-16. 

Новик 1984 – Новик Е.С. Обряд и фольклор в сибирском шаманизме. 

Опыт сопоставления структур. М.: Наука, 1984. 304 с. 

Обрядовая поэзия 2003 – Обрядовая поэзия саха (якутов). (Памятники 

фольклора народов Сибири и Дальнего Востока. Т. 24). 

Новосибирск: Наука, 2003. 512 с. 

Пекарский 1959 – Пекарский Э.К. Словарь якутского языка. Л.: АН 

СССР, 1959. В трех томах. 3858 с. 



Людмила Степановна ЕФИМОВА 

101 

Попов 2008 – Попов А.А. Камлания шаманов бывшего Вилюйского 

округа. Новосибирск: Наука, 2008. 464 с. 

Потапов 1991 – Потапов Л.П. Алтайский шаманизм. Л.: Наука. 

Ленинградское отделение, 1991. 319 с. 

Радлов 1893 – Радлов В.В. Опыт словаря тюркских наречий. Т.I, часть 

1. СПб.: Типография императорской АН, 1893. 968 с. 

Ойуун 1993 – Серия «Ойуун». Кыырыылар. Якутск: ЯНЦ СО РАН, 

1993. 63 с. На якутском языке. 

Ойуун. Ойууннар уонна ойуун сиэри-туомун туһунан кэпсээннэр 1993 

– Серия «Ойуун». Ойууннар уонна ойуун сиэри-туомун туһунан 

кэпсээннэр. Якутск: ЯНЦ СО РАН, 1993. 55 с. На якутском 

языке. 

Сивцев 1996 – Сивцев Д.К. Саха фольклора. Хомуурунньук. Издание 

2-е. Новосибирск: «Наука». Сибирская издательская фирма РАН, 

1996. 336 с. На якутском языке. 

Сидоров 1997 – Сидоров Е.С. Якутские лексические схождения. 

Выпуск 1. Якутск: Изд-во Якутского университета, 1997. 146 с.  

Слепцов 2009 – Слепцов Е.П. Якутский шаманизм в контексте 

архаичных символических систем: мифология и ритуал. 

Автореф. дис... кандидата исторических наук. Томск, 2009. 24 с. 

Слепцов 1977 – Слепцов Пл.А. Светлым божествам Айыы // Илин, 

1995. С. 44-50.  

Сравнительный словарь тунгусо-маньчжурских языков 1977 – 

Сравнительный словарь тунгусо-маньчжурских языков. Том II. 

Л.: Изд-во «Наука». Ленинградское отделение, 1977. 992 с. 

Трощанский 1903 – Трощанский В.Ф. Эволюция черной веры 

(шаманства) у якутов. Казань: Типолитография Импер-го 

университета, 1903. 185 с. 

Харитонов 1954 – Харитонов Л.Н. Типы глагольной основы в 

якутском языке [Текст] / Акад. наук СССР. Якут. филиал. - 

Москва; Ленинград: Изд-во Акад. наук СССР, 1954. - 312 с. 

Худяков 1969 – Худяков И.А. Краткое описание Верхоянского округа. 

Л.: Изд-во «Наука», 1969. 438 с. 

Эргис 1945 – Эргис Г.У. Спутник якутского фольклориста. Якутск: 

Госиздат ЯАССР, 1945. 95 с. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

102 

Ядрихинскай 1981 – Ядрихинскай П.П. Дьырыбына Дьырылыатта 

кыыс бухатыыр: олоңхо. Якутскай: Кинигэ изд-та, 1981. 200 с. 

Яковлев 1993 – Яковлев Н.П. – Куруппа. Ойууннар // Ойуун. Ойууннар 

уонна ойуун сиэрин-туомун туhунан кэпсээннэр. Дьокуускай: 

РНА СО ССНК ТЛИНЧИ, 1993. С. 7-9. на якутском языке. 



103 

TUVA TÜRKÇESİNDE METATEZ 

Fatoş KARADAĞ TOPRAK 

Giriş 

Dil biliminde metatez (göçüşme), bir kelimenin yapısı içinde 

bulunan iki ses biriminin, genellikle fonetik yakınlıkları nedeniyle 

yer değiştirmesi olayını ifade eder. Metatez teriminin Yunanca métà 

(ortasına) ve thèse (yerleştirme) kelimelerinden geldiği belirtilmektedir 

(Çağlayan, 1955, aktaran Vural & Böler, 2015, s. 409). Türk Dil 

Kurumu Güncel Türkçe Sözlük’te metatez, “komşu veya uzak ünlü 

veya ünsüzlerin yer değiştirmesi” şeklinde tanımlanır. Bu ses 

değişimi türü, özellikle halk dilinde ve tarihî lehçelerde sıklıkla 

rastlanan doğal bir ses yer değiştirimidir. Metatez temelinde söyleyişi 

kolaylaştırmak için gerçekleşen bir ses olayıdır. Bu sebeple özellikle 

ağızlarda ve çocuk dilinde metatez örneklerine çok daha fazla 

rastlandığı görülmektedir. 

Metatez konusu araştırmacılarca çeşitli yönlerden ele alınmıştır.  

Türk dillerinde metatez konusuna dikkat çeken ilk araştırmacı Hasan 

Eren (1953) olmuştur. Eren çeşitli metatez örnekleri vererek pr > 

br > rb, sk (şq) > ks (qs), kp (qp) > pk (pq) gibi ses değişikleri ile sık 

karşılaşıldığını ifade etmektedir. Bu örneklerden kesin bir kural 

çıkarmanın güç olduğunu, metatezin düzensiz bir biçimde ortaya 

çıktığını belirtir. Sonuçta metatez olayının kurallı bir ses değişmesi 

olarak değerlendirilmesinin zor olduğunu, ancak yine de Türk dilleri 

üzerinde çalışan araştırmacılar için bu tür tanıklamaların önemli bir 

kaynak teşkil ettiğini dile getirmektedir (s.161). Ardından Ahmet 

Caferoğlu (1955) metatezin yazı dilinden çok ağızlarda geliştiğini, 

ağız araştırmalarında metatezin önemli bir inceleme sahası 

sunduğunu vurgulamaktadır (s.1). Topaloğlu (1989) göçüşmeyi 

*Arş. Gör. Dr., Çukurova Üniversitesi, Fen-Edebiyat Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı

Bölümü, fatoskaradag@cu.edu.tr, ORCID: 0000-0002-5019-3432.



Sibirya Çalışmaları - III 

 

104 

kelime içerisinde iki sesin yer değiştirmesi olarak tanımlarken daha 

çok r ve l ünsüzleri bulunan kelimelerde rastladığını eklemektedir 

(s.70). Gemalmaz (1978) Erzurum İli ağızlarını incelediği 

çalışmasında ünsüz göçüşmesi olaylarının kararlı olmamakla birlikte 

genellikle çocuk dilinde ve Anadolu ağızlarının bazılarında 

görüldüğünü ifade etmektedir. Yer değişimlerinde seslerin birbirlerine 

göre nisbî açıklık derecelerine bağlı olarak büyük olan sesin küçük 

olan sesin yerine geçtiğini belirtmektedir (s.206). Karaağaç’a (1991) 

göre metatez dillerin canlı yapılarında görülen diğer ses 

değişmelerinden farklı olarak daha mekanik ve inorganik bir niteliğe 

sahiptir. Vardar (2002) bu ses olayını; göçüşme terimini kullanarak 

bir sözcük içerisinde iki sesbirimin yer değiştirmesi olayı olarak 

açıklamaktadır. Bu terimin zaman zaman birbirini izlemeyen 

sesbirimlerdeki yer değiştirmelerle sınırlandırıldığını da eklemektedir 

(s.104). Korkmaz (1992)’a göre ise göçüşme (metatez), kelime 

içindeki komşu ya da uzak seslerin yer değiştirmesi olayıdır. 

Genellikle telaffuz zorluklarını giderme amacına dayanan bu ses 

olayı, özellikle akıcı ünsüzler olan r ve l’de daha sık görülür. 

Türkçede hem standart dilde hem de ağızlarda rastlanan göçüşme, 

yan yana bulunan sesler arasındaki değişim durumunda “yakın 

göçüşme”, kelime içinde uzak sesler arasındaki değişim durumunda 

ise “uzak göçüşme” adını alır (s.107). Metatez konusuna değinen 

araştırmacılardan bir diğeri Selçuk Kırbaç (2016) olmuştur. Kırbaç’a 

göre metatez, konuşma akışını ve telaffuzu kolaylaştırma işleviyle 

ortaya çıkan bir ses olayıdır. Anadolu ağızlarında oldukça yaygın 

görülen bu olay hem Türkçe kökenli hem de yabancı kökenli 

kelimelerde tespit edilmektedir. Konuya ilişkin yapılan 

sınıflandırmalarda metatez, uzaklığı ve niteliği esas alınarak iki ana 

grupta ele alınmıştır. Bu bağlamda, seslerin yer değiştirmesi 

sürecinde temel belirleyici unsur, kelimelerin en kolay biçimde nasıl 

telaffuz edileceği yönündeki eğilimdir. Dilin evrensel işleyiş 

ilkelerinden biri olarak kabul edilen “enerji tasarrufu” ilkesi, yani 

daha az çabayla ve daha akıcı biçimde söyleme eğilimi, metatez 

olayında açıkça gözlemlenmektedir. Bu süreçte fonemler niteliklerini 

korumakta, ancak açıklığı daha yüksek olan sesler kelime başına, 

daha düşük olan sesler ise kelime sonuna geçmektedir (s.94). 

Sebzecioğlu (2016) ses aktarımı terimini tercih ederek Türkçede 



Fatoş KARADAĞ TOPRAK 

105 

doğal olarak ortaya çıkan, söyleniş kolaylığına dayalı bir ses 

olduğunu belirterek hem yakın hem de uzak ses değişimlerini 

içerdiğini ifade etmektedir. Türkçedeki ses uyumları ve ünsüz dizilim 

tercihleri bu değişimi desteklemektedir (s.68-69).  Bu konuda son 

yıllarda yapılan en kapsamlı çalışma ise Serpil Ersöz’e aittir. Ersöz 

(2018) bir söz zincirinde komşu ya da uzak konumda bulunan 

birimlerin (ses, hece, kelime vb.) bilinçli ya da istem dışı olarak yer 

değiştirmesi olayını göçüşme olarak tanımlamaktadır. Göçüşmeyi 

niteliklerine göre üç grupta; ses göçüşmesi, hece göçüşmesi, kelime 

göçüşmesi sınıflandırmıştır (s.2189). 

 Metatez konusu ile ilgili yapılan çalışmaların genellikle 

Türkiye Türkçesi ve ağızlarına odaklandığı görülmektedir. Türk 

dilinin Sibirya kolundaki temsilcilerinden birisi olan Tuva 

Türkçesinin yazı dilinde ve ağızlarında yer alan metatez örnekleri de 

bu ses olayının sistematiği açısından bize önemli veriler sunmaktadır. 

Bilindiği üzere Tuva Türkçesi Orhon Yazıtlarının dikildiği Ötüken 

Havzasına yakın bir bölgede konuşulan eski Türk dili araştırmaları 

açısından hem arkaik unsurları koruyan hem de Moğolca etkisi 

sebebiyle bölgesel farklılaşmaları yansıtan bir lehçe olarak önemli 

bir konumdadır. Tuva Türkçesinin yazı dilinde yer alan metatez 

örneklerini etimolojik olarak art zamanlı olarak görmek ve ağızlarda 

ortaya çıkan metatez örneklerinin tespiti bu dilde yer 

değiştirmelerinin işleyişinin anlaşılmasını sağlayacaktır. 

Tuva Türkçesinin Yazı Dilinde Yer Alan Metatez 

Örnekleri 

aska- “aksamak, topallamak” (TuvRus:73). 

Eski Türkçe döneminde aḫsa- ~ aksa- biçimiyle kullanılan fiil 

“aksamak, topallamak” anlamında kullanılmaktadır. Fiilden türeyen 

aksak sözcüğü ilk kez Eski Uygur Türkçesi metinlerinde 

kaydedilmiştir (Wilkens 2021, s.26).  Fiil ilk olarak Karahanlı 

Türkçesi döneminde at aḫsadı “at aksadı” (DLT141/71a) örneğinde 

tanıklanmıştır (Clauson, 1972, s.95). Sevortyan (1974), söz konusu 

fiilin kökenini *ag- ~ a:ñ- “düşmek” fiiline getirilen ve 

eğilim/isteklilik anlamı katan -sa- eki ile açıklar (s.76). Röhrborn 

(1977), doğrudan ahsa- / aksa- fiilini ele almaz; ancak aksak “topal, 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

106 

aksak” sözcüğünü incelerken, bu kelimenin aksa- “topallamak” 

fiilinden türediğini belirtir (s. 83). 

Tuva Türkçesindeki aska- “topallamak” fiilinin, Eski Türkçedeki 

ahsa- / aksa- fiilinin metateze uğramış bir devamı olduğu kabul 

edilmektedir (Tatarintsev, 2000, s.148). Fiilin tarihî gelişimi şu 

biçimde gösterilebilir: Tuv. aska- < aksa- < ahsa-. Bu biçim de Tuva 

Türkçesinin ks>sk metatez formuna uygun olarak görülmektedir. 

Aynı zamanda aska- fiilinden türeyen askak “aksak”(TuvRus:73), 

askak büskek “aksak”, (TuvRus:73) aksak düskek “aksak” 

(TuvRus:73) isimleri de ET. aksak sözcüğünün metatezli formları ile 

tanıklanmaktadır. 

başkı “öğretmen, eğitmen” (TuvRus:95). 

Eski Türkçede özellikle 10.–13. yüzyıla ait Uygur metinlerinde bakşı 

“öğretmen, akıl hocası” biçimiyle kaydedilmiştir. Moğol dillerinde 

de bayşi, bagş “öğretmen, akıl hocası” karşılıkları görülür. Bu 

şekillerin kökeninde Uygurcadaki biçim yer almakta olmasına 

rağmen sözcük Türk lehçelerinin bir kısmında Moğolca aracılığıyla 

da yayılmıştır. Sözcüğün kökeni konusunda eski araştırmalarda 

Sanskritçeden ödünçleme görüşü hâkim iken, günümüzde Çinceden 

alıntı olduğu genel kabul görmektedir (bkz. EW, 59; DTS, 82; ED, 

321). Çincede bag-şi birleşmesi, “bilgin, âlim” anlamıyla Orta Çağ 

Çincesinden geçmiş olup, Modern Uygurcada da yine Çinceden 

boshi biçimiyle “bilim doktoru” anlamında yaşamaktadır 

(Tatarintsev, 2000, s.201-202). Tuva Türkçesinde kş>şk metatazı 

sonucunda başkı biçimiyle kullanılmaktadır. Tatarintsev (2000) 

Katanov’un derlemelerinde sözcüğün pakşı biçiminde kaydedildiğini 

daha sonra baş “önder” kökünden türeyen eş seslisi Tuv. başkı “ilk, 

baştaki birinci” sözcüğüyle yakınlaşması sonucunda metateze 

uğradığını düşünmektedir (s.202). 

bosku- “askıya almak” (TuvRus:115) || “yaralı bir kolu boyna 

bağlama, hayvanın ön bacağını boynuna asmak” (ESTY I:258).  

Tarihî Türk lehçelerinde doğrudan karşılığı bulunmayan bu fiilin 

boguz “boğaz” sözcüğünün iyelik biçimi olarak kalıplaştığını 

söylemek mümkündür. Yani boğaz, gırtlak, bazen de ses anlamını 



Fatoş KARADAĞ TOPRAK 

107 

ifade eden boguz (boguz) kökünden gelmektedir (ESTY II, 167). Bu 

kelime Tuva Türkçesinde gs>*ks>sk seslerinin yer değiştimesiyle 

bog(u)zu- şeklinden bosku- biçimine dönüşmüştür. 

çaşpan “pelin otu (TuvRus:522) || “ yabanî ot” (TuvRus:522). 

Eski Türkçe döneminde sözcük ilk kez Kaşgarlı tarafından Dîvânu 

Lugâti’t-Türk’te yapçan / yawşan “yavşan otu” (DLT/460/230b) 

biçiminde kaydedilmiştir. Daha sonraki dönemlerde Çağatay 

Türkçesi metinlerinde yawşan, Osmanlı Türkçesi metinlerinde ise 

yavşan biçimleri tanıklanmıştır (Ölmez, 2007, s. 111). 

Tuva Türkçesinin karakteristik bir özelliği olarak GT. /y-/ sesinin /ç-/ 

sesine dönüşmesiyle sözcük yapçan>*yapşan>yaşpan gelişimini 

göstermiştir. Sözcük  pç > pş > şp biçiminde gerçekleşen metatez 

sürecinin tipik bir örneğidir. 

çıskaa- “sıra oluşturmak, sıralar halinde yerleştirmek” (TuvRus:559). 

Tuva Türkçesinde yer alan çıskaa- fiili Moğolca ciġsaġa- (L1050b) 

fiilinden ödünçlenmiştir (Ölmez, 2007, s.119). Fiil Tuva Türkçesinde 

ks>sk metatezi neticesinde çıskaa- biçimine dönüşmüştür. Bu durum, 

Tuva Türkçesinde metatezin yalnızca Türkçe söz varlığında değil, 

aynı zamanda yabancı kökenli unsurlar taşıyan alıntı sözcükler 

üzerinde de işlediğini göstermesi bakımından önemlidir. Ayrıca 

fiilden türeyen çıskaal “sıra, festival alay” (TuvRus:559) sözcüğü de 

aynı şekilde metatez örneği durumundadır. 

çüskük “yüksük” (TuvRus:552). 

Yüksük sözcüğü muhtemelen yükse- fiilinden türemiş olup “yukarıda 

duran, yükseltilmiş” anlamından hareketle terzilerin iğne 

batmasından korunmak için parmaklarına taktıkları araç adı olmuştur. 

Eski Türkçe döneminde Kaşgarlı Mahmut tarafından DLT’de tunçtan 

ve deriden yapıldığını belirtmekte ve yüksük (DLT 464/232b) 

biçiminde tanıklanmaktadır.  Orta Türkçede ise bu işlevde olan 

oymak sözcüğü daha yaygınlaşmıştır. Eski Türkçe ve Harezm 

Türkçesi kaynaklarında yüksük hem “okçuların başparmak zırhı” 

hem de “terzi yüksüğü” anlamlarında yer almaktadır (Clauson, 1972, 

s.916).  



Sibirya Çalışmaları - III 

 

108 

Tuva Türkçesinde “yüksük” sözcüğü, ks>sk metatezine uğrayarak 

çüskük biçiminde yaşamaktadır. Bu ses değişimi, Tuva Türkçesinin 

karakteristik ünsüz göçüşmesine tipik bir örnek teşkil etmektedir. 

daşka “fincan, kadeh” (TuvRus:149). 

Tuva Türkçesinin daşka sözcüğü Moğolcadan ödünçleme yoluyla 

alınan sözcükler arasında yer almaktadır. Sözcük Moğolca taġşi “çay 

fincanı” sözcüğünden alıntılanmıştır (Tatarintsev, 2002, s.108-109). 

Sözcüğün Tuva Türkçesinde kş>şk ses değişmesine uygun olarak 

tagşi<*dagşa<daşka biçiminde gelişim gösteren bir metatez örneği 

olduğunu söylemek mümkündür. 

deski “düz, pürüzsüz yüzey” (TuvRus:159). 

Deski sözcüğü genellikle Moğolca tegşi sözcüğü ile ilişkilendirilerek 

Moğolca bir alıntı gibi düşünülse de Tatarintsev’e (2002) göre deski 

aslında Tuva Türkçesindeki den ~ ten “eşit” köküyle ilişkilidir ve bu 

kökten türetilmiş olabilir (s.145-146). Tuva Türkçesinde aslında 

sözcüğün deksi biçiminin de bulunduğu ancak edebî dilde 

metatezleşmiş form olan deski biçiminin yer aldığı (Çhadamba, 1974, 

s.53) diğer Türk lehçelerindeki verilerle doğrulanmaktadır. Ancak 

Tsengel Tuvalarının da sözcüğü deksi biçiminde kullanması 

Moğolcadan alıntılanmış olma ihtimalini güçlendirmektedir. 

despi “tahta tabak” (TuvRus:160) || “yalak” (ESTY:146-147) 

Eski Türkçede tevsi olarak tanıklanan sözcüğün kökeni ve Tuva 

Türkçesindeki biçimin nereden geldiği konusunda çeşitli görüşler 

bulunmaktadır. Eski Türkçe tevsi sözcüğünün kökeni Çince diézi 

sözcüğü ile ilişkili olduğu görüşü genel olarak hâkimdir (Clauson, 

1972, s.445-446). Ancak Moğolcada da tebsi ~ tebşi biçimleri 

bulunan sözcüğün “masif ahşaptan yapılmış çukur” anlamın 

sebebiyle Tuva Türkçesine Moğolcadan geçtiği düşünülmektedir 

(Tatarintsev, 2022, s.147). Buradan hareketle despi sözcüğünün 

ps>sp metatezinin bir örneği olduğu görülmektedir. 

doşkun “sert, zalim || yabani hayvan” (TuvRus:175). 

Tuva Türkçesinin Moğolcadan ödünçlediği sözcüklerden biri de 

doşkun sözcüğüdür. Bu sözcüğün kökeninde, Moğolca dogşin “vahşi, 



Fatoş KARADAĞ TOPRAK 

109 

zalim, dizginsiz” (L: 256b) anlamına gelen sözcük bulunmaktadır. 

Tuva Türkçesindeki doşkun biçiminin, dogşin > *dokşun > doşkun 

şeklinde bir gelişim izlediği söylenebilir. Bu ses değişimi, 

Moğolcadaki /-gş-/ birleşiminin /-kş-/ ve ardından /-şk-/ biçimine 

dönüşmesiyle açıklanabilir. Ayrıca bu sözcükle ilişkili olan 

doşkuura- “azmak kudurmak” (TuvRus:175) fiili de Moğolca 

dogşira- “şiddetlenmek” fiilinden ödünçlenmiş ve Tuva Türkçesinde 

sistematik olarak gözlemlenen kş > şk metatezinin bir örneği 

durumundadır. 

düşküürlüg “gergin, sıkı olan, gerilmiş” (TuvRus:191). 

Moğolca tügşigüri “endişe huzursuzluk” (L:850) sözcüğünden 

ödünçlenen düşküürlüg sıfatı düşküür sözcüğüne +lüg eki 

getirilmesiyle türetilmiştir. Sözcük Tuva Türkçesinin metatez 

sisteminin karakteristik bir biçimi olan kş>şk yer değişikliğini 

yansıtmaktadır. Ayrıca Moğolcada doğrudan karşılığı olmasa da yine 

tügşigüri “endişe huzursuzluk” (L:850) sözcüğü ile ilişkili olduğu 

düşünülen Tuv. düşküüre- “gergin olmak” (TuvRus:191) fiili de 

kş>şk metatezinin işlediği örneklerdendir. 

ışkaş “gibi, benzer” (TuvRus:601). 

Tuva Türkçesinin oşkaş ~ ışkaş sözcüğü genel Türkçedeki fiil kökü 

olan ogşa- ~ okşa- “benzemek, benzer olmak; uymak, uygun olmak” 

ile bağlantılıdır ve bu fiil kökü Tuva Türkçesinde mevcut değildir 

(Tatarintsev, 2008, s. 347). Ölmez’e (2007) göre de ışkaş sözcüğü, 

ohşaş biçiminden türemiş olup, ohşaş > okuşa-ş > okşaş- > ukşaş > 

ışkaş şeklinde bir gelişim süreci geçirmiştir (180). Buradan hareketle 

sözcüğün kş>şk metatezinin neticesinde ışkaş biçimini aldığını 

söylemek mümkündür. 

kaşpagay “çevik, kıvrak” (TuvRus:233). 

Tuva Türkçesinde “çevik, kıvrak” anlamında kullanılan kaşpagay 

Moğolcadan alıntılanan sözcükler arasında yer almaktadır. Moğolca 

gobşigay “hünerli, çevik, becerikli” (L:340b) Tuva Türkçesinde 

metatez sonucu kaşpagay şeklinde tanıklanmaktadır. Bu sözcük 

pş>şp metatezine örnek teşkil etmektedir. 

 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

110 

koşka- “zayıflamak, güçsüzleşmek” (TuvRus:254). 

Tuva Türkçesinde koşka- biçiminde kullanılan fiil Eski Türkçe 

kogşa- fiili ile ilişkilidir. Kogşa- fiili “yumuşamak, zayıflamak” 

anlamında muhtemelen koğuş isminden türemiş bir fiil; mecazen 

“yumuşak ve esnek bir şey” olarak kullanılır (Clauson, 1972, 

s.613b). Fiil ertiŋü kogşayurmen “çok zayıf düşüyorum” biçimiyle 

Budist Uygur metinlerinde tanıklanmaktadır. 

Tuva Türkçesinde kogşa- biçiminin koşka- şekline metatez yoluyla 

dönüştüğü görülmektedir. Bu durum, özellikle gş > kş > şk biçiminde 

gerçekleşen bir ses göçüşmesini ortaya koymaktadır. İlk aşamada /gş/ 

birleşimi, boğumlanma kolaylığı sebebiyle /kş/ biçimine dönüşmekte, 

ikinci aşamada ise Tuva Türkçesinde sistematik olarak gözlemlenen kş 

> şk metatezi ortaya çıkmaktadır. Böylece Eski Türkçe kogşa- 

fiilinin Tuva Türkçesinde koşka- biçimiyle yaşaması, yalnızca bir 

fonetik varyasyon değil, aynı zamanda Tuva Türkçesinin 

karakteristik ses değişmeleri arasında yer alan düzenli bir göçüşme 

örneği olarak karşımıza çıkmaktadır.  

ödürek “ördek” (TuvRus:332). 

Eski Türkçe metinlerde ilk olarak Eski Uygur Türkçesi metinlerinde 

tespit edilmiştir. Wilkens (2021) ödräk aŋıt käklik üpüp kušgač čılıg 

“ördek, angut, keklik, ibibik, serçe ve çulluk” ifadesini bu sözün 

geçtiği örnekler arasında göstermektedir (s.539). Karahanlı Türkçesi 

döneminde Dîvânu Lugâti’t-Türk’te tespit edilen ördek sözcüğü 

“ördek” anlamıyla kaz kopsa ördek kölüg éllenür “kaz gidince ördek 

gölü sahiplenir” (DLT 64/32b) atasözündeyer almaktadır. Clauson 

(1972) sözcüğün kökünü ör- “to cover, to spread” (örtmek, 

kaplamak) fiiline bağlar. -dek ekini “isim türeten ek” olarak görür. 

Yani “örtücü, kaplayıcı (hayvan)” → suyun üzerinde gezen, tüylerini 

kaplayan kuş olarak tanımlayarak su kuşları ile ilişkili olarak ör- 

kökünün “su üzerinde kaplayıcı hareket” ile ilgisini vurgular (s.212). 

Räsänen (1969) de ör- köküne dayandırdığı sözcüğün kuş adlarının 

çoğunda görülen yansıma sözcük olma ihtimali de göz önünde 

bulundurur. Yani ördek kelimesinin ördeğin çıkardığı “vak vak” 

benzeri sesle dolaylı bağlantısı olabileceğini belirtmektedir (s.374b). 



Fatoş KARADAĞ TOPRAK 

111 

Tuva Türkçesinde ise ödürek/ edirek ikili biçimi görülen sözcüğün 

metateze uğrayarak ödürek biçiminde kullanılmaktadır. Tuva 

Türkçesinde görülmeyen rd > dr değişimi olduğu görülmektedir).  

Doerfer (1963) Malov’un (1951, s.405) en eski biçimin ördek değil 

ödirek biçiminde olduğu bunun da bugün Tuva Türkçesinde 

yaşadığını belirtmektedir. Sözcüğün bu biçimine geç dönem Uygurca 

metinlerde de rastlandığı bilinmektedir (s.91) 

ökpe: “akciğer” (TuvRus:334). 

Eski Türkçe öpke sözcüğü “akciğer” anlamında kullanılıp bunun bir 

uzantısı olarak da “öfke” duygusunu karşılamak için kullanılmaktadır. 

İlk kez Uygur Türkçesi döneminde Manihaist metinlerde öpke bilig 

“öfke” biçimiyle tanıklanan sözcüğün tarihi Türk dillerinde övke, 

öfke, öyke biçimlerine rastlanmaktadır (Clauson, 1972, s.9a).  

Tuva Türkçesinde pk >kp seslerinin metatazı sonucunda ökpe 

biçiminin yaygın olarak kullanımı görülmektedir. Ayrıca ökpe 

sözünden türeyen ökpele- (TuvRus:335) fiili de “hoşnut olmamak, 

mutlu olmamak” anlamında ökpeerge- “sinirlenmek” (TuvRus:335) 

sözcüğün türetme işlekliğini de göstermektedir 

öske- “nehir boyunca yukarı gitmek  || “yükselmek” (TuvRus:341). 

Tuva Türkçesinin söz varlığında Moğolca etkisi oldukça güçlü bir 

şekilde hissedilmektedir. Bu etki yalnızca isimlerde değil, fiil 

tabanlarında da kendini göstermektedir. Bu sözcüklerden biri de 

öske- fiilidir. Fiilin kökeni Moğolca ögse-, ögsü- “yükselmek, 

yükseltilmek” (L., 632b) biçimlerine dayanmaktadır. Ölmez (2007) 

ayrıca bu fiilin kökenini açıklarken GT (Genel Türkçe) yügse- 

biçimine de işaret etmektedir. Moğolca ögse- fiili Tuva Türkçesine 

geçtiğinde, metatez yoluyla öske- biçimini almıştır. Bu ses değişimi, 

Tuva Türkçesinde sistematik bir şekilde işleyen ks > sk 

göçüşmesinin tipik bir örneği durumundadır. 

ösküs “öksüz” (TuvRus:341). 

Göçüşme konusunda Tuva Türkçesinde ilk akla gelen örnek olan 

ösküs sözcüğü Eski Türkçede ögsüz (ED:116b) biçiminde 

tanıklanmaktadır. Ögsüz sözcüğü “annesiz, kimsesiz” ve “akılsız” 

olmak iki ayrı sözcük olarak kullanılmaktadır. Ög “anne” sözcüğüne 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

112 

yokluk bildiren +sUz ekinin eklenmesiyle türetilmiştir. Tarihî 

metinlerde Orhon Türkçesinden itibaren tanıklanan bir sözcüktür. 

Tuva Türkçesinde söz konusu kelimenin muhtemel gelişimi ögsüz > 

öksüz > ösküz biçiminde olmuştur. Bu süreçte görülen gs > ks > sk 

değişimi, Tuva Türkçesindeki metatezin tipik örneklerinden biridir. 

tañma “damga” (TuvRus:406).  

Tamga sözcüğü ilk Kez Orhon Yazıtlarında on ok oglum Türgiş 

kaganta makaraç tamgaçı… (KT / K13) biçiminde tanıklanmıştır. 

Clauson (1972) sözcüğün bütün Türk dillerinde ve Moğolcada 

yaygın bir biçimde kullanıldığını Moğolcaya Türkçeden geçtiğini 

belirtmektedir (s.471). Räsänen de sözcüğün Türkçe kökenli 

Moğolca bir alıntı olduğunu belirtmektedir (s.486). 

Tuva Türkçesinde tamga sözcüğünün tañma biçiminde kullanıldığı 

görülmektedir. Bu sözcükte mg>gm metatezi olduğu görülmektedir. 

Bu değişimde Tuva Türkçesinin göçüşme sistematiğinde bulunan bir 

yer değişikliği değildir. 

utku- “ziyaretçiyi karşılamak” (TuvRus:441).  

Tuva Türkçesinin fiil söz varlığında Moğolcadan alıntılanan fiiller 

arasında yer alan utku- fiili Mog. ugtu- “karşılamak” (L:846a) 

fiilinden ödünçlenmiştir. Fiilin gelişimi için ugtu->*uktu->utku- 

biçimini göstermek mümkündür. Fiil Tuva Türkçesinde pek de 

görülmeyen kt>tk metatezinin örneklerindendir. 

Tuva Türkçesinin Ağızlarında Görülen Metatez Örnekleri 

Ağızlarda görülen metatez örnekleri, yazı dilinden farklı olarak 

söyleyiş anında ortaya çıkan ve zamanla bu şekliyle kalıplaşarak 

yerleşen sözcüklerdir. Varyasyon dilde sosyal ve bağlamsal açıdan 

oluşan farklılıkları ve çeşitlenmeyi ifade ederek aynı şeyi farklı 

yoldan söylemek olarak adlandırılır. Bu durum ağızlarda meydana 

gelirse ağzı varyasyonu olarak adlandırılır (Aydemir, 2024, s.117). 

Tuva Türkçesinin ağızlarındaki bu dilsel farklılıkları ağız varyasyonu 

olarak adlandırmak mümkündür. 



Fatoş KARADAĞ TOPRAK 

113 

 
Tuva ağız bölgeleri (Sat, 1987, s.25). 

Tuva Türkçesinin ağızları S. Ç. Sat tarafından şu şekilde sınıflandırılmıştır: 

Töp Diyalekt (Merkez Ağzı): Tuva Türkçesinin merkez ağzının dayandığı 

edebî dilin dayandığı ağızdır. Çöön- Hemçik, Süt Höl, Övür, Ulug- Hem, 

Bii- Hem bu grupta yer almaktadır. 

Barıın Diyalekti (Batı Ağzı): Altayca özellikleri görülen grupta Bay-Tayga, 

Möñgün- Tayga, Barıın- Hemçik bölgeleri yer almaktadır. 

Murnuu- Çöön Diyalekti (Güneydoğu Ağzı): Moğolca etkisinin görüldüğü 

bu ağızda Tandı, Tes- Hem, Erzin bölgeleri yer almaktadır.  

Soñgu- Çöön Diyalekti (Kuzeydoğu Ağzı): Toju ve Tere- Höl’ün bir kısmı. 

Kara-Hem Diyalekti ve Tere-Höl Diyalekti karışık ağız özellikleri 

taşıdıkları için geçiş ağzı özelliği taşımaktadırlar.  (Sat, 1987, s.25). 

En çok kabul gören bu sınıflandırmada Tuva Cumhuriyeti dışında 

yaşayan Tuvalar dışarıda bırakılmıştır. Bu sebeple yeni tasnif 

denemeleri gündeme gelmiştir (Koçoğlu Gündoğdu, 2018, s.29). 

Nitekim, ağızların tasnifi üzerine yürütülen bu tartışmalar, Tuva 

Türkçesindeki ses olaylarının incelenmesini daha da önemli hâle 

getirmiştir. Tuva Türkçesinin ağızlarına dair yapılan çalışmalarda 

metatez ile ilgili yapılan çalışmaların taranmasıyla aşağıdaki örnekler 

tespit edilmiştir: 

aksak: Tuva Türkçesinin standart yazı dilinde aska- “aksamak” 

(Tuvrus:73) biçimindeki fiilden türeyen askak “aksak” (Tuvrus:73) 

sözcüğü kullanılmaktadır. Bu sözcük Bay-Tayga diyalektinde ise 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

114 

aksak (Dorju, 2000, s.38) biçiminde tanıklanmaktadır. Bu biçim yazı 

dili ile karşılaştırıldığında sk> ks metatezi olsa da sözcüğün eski 

Türkçedeki aksak biçimi Bay-Tayga ağzında metatezli değil de asli 

biçim olarak kullanıldığını göstermektedir. 

aksır: Tuva Türkçesinin standart yazı dilinde askır “aygır” 

(TuvRus:73) geçiş ağzı özelliği gösteren Kara- Hem diyalektinde sk> 

ks metateziyle aksır biçiminde kullanılmaktadır (Sat, 1987, s.69). 

aktaar: Standart yazı dilinde atkaar “arka taraf” (TuvRus:75) 

biçiminde yer alan sözcük Bay-Tayga diyalektinde tk>kt metateziyle 

aktaar biçiminde kullanılmaktadır. 

aşka: Tuva Türkçesinin standart yazı dilinde akşa “para” (TuvRus: 

50) biçiminde kaydedilen sözcüğün, Bay-Tayga ağzında kş > şk 

metatezi sonucu aşka biçiminde kullanıldığı görülmektedir (Dorju, 

2002, s. 38). 

bıkşı: Standart yazı dilinde bışkı “karıştırıcı” (TuvRus:131-132) 

biçiminde tespit edilen sözcüğün batı ağzı özelliği gösteren Bay-

Tayga diyalektinde kş>şk seslerinin yer değiştirmesiyle bışkı (Dorju, 

2002, s.38) biçiminde kaydedilmiştir. 

belekte-: Tuva Türkçesinin standart dilinde beletke- “hazırlamak” 

(TuvRus:99) biçiminde tanıklanan fiil Moğolca beledke-

“hazırlamak” (L:97a) fiilinden ödünçlenmiştir (Ölmez, 2007, s.91). 

Bu sözcük Bay-Tayga diyalektinde tk> kt ünsüzlerinin yer 

değiştirmesiyle belekte- biçimiyle kaydedilmiştir (Dorju, 2002, s.38). 

çaakşın: Standart dilde çaaşkın “yağış” (TuvRus:505) sözcüğü geçiş 

ağzı özelliği gösteren Kara- Hem diyalektinde şk>şk seslerinin yer 

değiştirmesiyle çaakşın (Sat, 1987, s.70) şeklinde kullanılmaktadır. 

de’ksi: Tuva Türkçesinin standart yazı dilinin deski düz, pürüzsüz 

yüzey” (TuvRus:159) biçiminde tanıklanan sözcüğün bu dilin 

Moğolistan bölgesindeki temsilcileri Tsengel Tuvaları tarafından 

de’ski (Hiys, 2009, s.8) biçiminde kullanıldığı görülmektedir. 

Sözcüğün Moğolca tegşi sözcüğü ile ilişkili olduğu düşünülürse yazı 

dilindeki formun metatezli, Tsengel Tuvalarında tespit edilen biçimin 

asli olduğu düşünülebilir. 



Fatoş KARADAĞ TOPRAK 

115 

dakşa: Standart yazı dilinde daşka “fincan” (TuvRus:149) biçiminde 

tanıklanan sözcük Tere- Höl diyalektinde takşa biçiminde yer 

almaktadır (Seren, 2006, s.58). Sözcüğün alıntılandığı Moğolca taġşi 

“çay fincanı” biçimine yakın olması sözcüğün yazı dilinde metateze 

uğradığını Tere-Höl diyalektinde ise esas biçimi koruduğunu 

göstermektedir. Aynı şekilde batı ağzı özelliği gösteren Bay- Tayga 

diyalektinde de sözcüğün dakşa biçiminde kullanıldığı tespit 

edilmiştir (Dorju, 2002, s.38). 

diksek: Yazı dilinde diskek “diz” (TuvRus:165) olarak tanıklanan 

sözcük Kara- Hem diyalektinde sk>ks seslerinin yer değiştirmesiyle 

diksek “diz” biçiminde kullanılmaktadır (Sat, 1987, s.69-70). 

dotkaal: Tuva Türkçesinin yazı dilinde yer alan doktaal “karar” 

(TuvRus:168) biçiminde tanıklanmaktadır. Sözcük Moğolca toġtaġal 

(L:816a) biçiminden ödünçlenmiştir (Ölmez, 2007, s.142). Bay- 

Tayga ağzında ise kt>tk seslerinin yer değiştirmesiyle dotkaal 

biçiminde kullanılmaktadır (Dorju, 2002, s.38). 

kokşak: Tuva Türkçesinin standart yazı dilinde koşkak “kuvvetsiz, 

zayıf” (TuvRus:254) sözcüğünün Tsengel Tuvalarının ağzında 

koşkak biçiminde kş>şk (Hiys, 2009, s.8) seslerinin yer 

değiştirmesiyle metatezli formuyla tespit edilmiştir. 

olgı: Tuva Türkçesinin standart yazı dilinde oglı “oğlu” (TuvRus:313) 

biçiminde yer alan sözcük Bii- Hem diyalektinde olgı biçiminde 

gl>lg seslerinin yer değiştirmesiyle metateze uğramıştır (Sat, 1987, s. 

42). 

ökse-: Standart yazı dilinde öske- “nehir boyunca ileri gitmek” 

(TuvRus:341) biçiminde kullanılan sözcüğün Tere-Höl diyalektinde 

ökse- biçiminde kullanıldığı görülmekte ve metatez örneği olarak 

değerlendirilmektedir (Seren, 2006, s.58). Fiilin ödünçlendiği 

Moğolca ögse-, ögsü- “yükselmek, yükseltilmek” (Lessing, 632b) 

bakıldığında Tere-Höl diyalektinde kullanılan biçimin metateze 

uğramadığı standart dilde metatezli biçimin yerleştiği görülmektedir.  

öksüs: Tuva Türkçesinin standart yazı dilinde metatezin en 

karakteristik örneklerinden olan ösküs “öksüz” (TuvRus:341) 

sözcüğü Kara- Hem diyalektinde öksüs (Sat,1987, s.69) biçiminde 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

116 

kullanılmaktadır. Sözcük Eski Türkçede ögsüz (ED:116b) biçiminde 

tanıklanmaktadır. Buradan hareketle Kara- Hem diyalektinde 

sözcüğün aslına sadık kullanıldığı ve standart yazı dilinde metateze 

uğradığı söylenebilir. 

ökşü: Tuva Türkçesinin standart yazı dilinde öşkü “keçi” 

(TuvRus:342) biçiminde yer alan sözcük şk>kş metateziyle Bii- Hem 

diyalektinde ökşü biçiminde kullanılmaktadır (Sat, 1987, s.42). Batı 

ağzı özelliği taşıyan Bay-Tayga diyalektinde sözcük şk>kş 

metatezinin bir örneği olarak ökşü biçiminde yer almaktadır. Bir 

başka geçiş ağzı olan Kara- Hem diyalektinde de sözcük ökşü 

biçiminde kullanılmaktadır (Sat, 1987, s.70). 

pakşı~bakşı: Tuva Türkçesinin standart yazı dilinde başkı 

“öğretmen, eğitmen” (TuvRus:95) biçiminde tanıklanan sözcüğün 

Tere- Höl diyalektinde pakşı biçiminde kullanıldığı görülmektedir 

(Seren, 2006, s.58). Eski Türkçede özellikle 10.–13. yüzyıla ait 

Uygur metinlerinde bakşı “öğretmen, akıl hocası” biçimiyle 

tanıklanması sözcüğün Tuva Türkçesinin standart yazı diliinde 

metateze uğradığını Tere-Höl diyalektinde ise esas biçiminin 

korunduğunu göstermektedir. Batı ağzı özelliğine sahip Bay-Tayga 

diyalektinde de sözcüğün bakşı biçiminde kullanıldığı görülmektedir 

(Dorju, 2002, s.38). Kara- Hem diyalektinde de bakşı kullanımının 

varlığı tespit edilmiştir (Sat, 1987, s.70). 

dokşun~tokşun: Tuva Türkçesinin standart yazı dilinde doşkun “sert, 

azgın, vahşi” (TuvRus:175) biçiminde kullanılan sözcük Tere-Höl 

diyalektinde d->t- değişmesi ve şk>kş metateziyle tokşun biçiminde 

metatez örnekleri arasında yer almaktadır (Seren, 2006, s.58). 

Sözcüğün ödünçlendiği Moğolca dogşin “vahşi, zalim, dizginsiz” (L: 

2566) biçimine bakıldığında ise aslında bu diyalektte metateze 

uğramadığı yazı dilinde metatezli biçimin yer aldığı anlaşılmaktadır. 

Aynı biçimde güneydoğu ağzı özelliği gösteren Erzin diyalektinde de 

sözcük dokşun (Sat, 1987, s.55) biçiminde kullanılmaktadır. 

tuksay: Tuva Türkçesinin yazı dilinde tuskay “ayrı, tek” 

(TuvRus:426) biçiminde yer alan sözcüğün Bay- Tayga diyalektinde 

sk>ks metatezinin bir örneği olarak tuksay (Dorju, 2002, s.38) 

biçiminde kullanıldığı tespit edilmiştir. 



Fatoş KARADAĞ TOPRAK 

117 

ukta: Standart yazı dilinde utka “anlam, öz” (TuvRus:441) şeklinde 

tanıklanan sözcük Moğolca udka “öz, anlam” (L:862b) sözünden 

ödünçlenmiştir. Kara-Hem diyalektinde tk>kt metatezi sonrasında 

ukta (Sat, 1987, s.70) biçimi tespit edilmiştir.  

uzukta-: Tuva Türkçesinin standart yazı dilinde uzutka- “ortadan 

kaldırmak, yok etmek” (TuvRus:437) biçiminde yer alan fiil Batı 

grubu içerisinde yer alan Bay-Tayga diyalektinde uzukta- (Dorju, 

2002, s.38) biçiminde tk>kt metatezinin bir örneği olarak 

kaydedilmiştir. 

çanık pelgen: Tuva Türkçesinin yazı diline ve konuşma diline dair 

tespit edilen metatez örnekleri tek sözcük içerisindeki komşu seslerin 

yer değiştirmesi biçimindeydi. Ancak Kuzeybatı Moğolistan 

bölgesinde tespit edilen metatez örnekleri arasında çanıp kel- 

“dönmek” fiilinin metatezli biçimi olarak çanık pelgen örneği yer 

almaktadır. Art arda gelen iki kelime arasındaki ses değişikliğini 

gösteren bu örnek söz zincirinde meydana gelen bir değişim olarak 

değerlendirilmektedir. 

Sonuç 

Tuva Türkçesinin metatez sistemi art zamanlı ve eş zamanlı 

olarak iki bakımdan incelenmiştir. Tarihi Türk lehçelerinden 

günümüze bakıldığında Eski Türkçeden çağdaş Türk lehçelerine 

metatez örneği olarak tespit edilen pek çok sözcüğün Tuva 

Türkçesinde metatezli biçimi görülmez. Bu sözcükler arasında yer 

alan erdem~edrem, orta~otra, yaġmur~ yamġur, ernek~enrek, 

yogurt~ yogurt buyruk~buryuk (Doerfer, 1993, s.134-136) gibi 

öneklerde Tuva Türkçesinde metatezli biçime rastlanmamıştır. Tuva 

Türkçesinin standart yazı dili karşılaştırıldığında aska, askak, başkı, 

bosku, çaşpan, çıskaa, çüksük, daşka, deski, despi, doşkun, 

düşküürlüg, ışkaş kaşpagay, koşka-, ödürek, ökpe, öske-, ösküs, utku- 

sözcükleri metatez örneği olarak tespit edilmiştir. Bu örneklerin bir 

kısmının diyalektlerde asli biçimi koruduğu sesler arasında yer 

değişikliğine uğramadığı tespit edilmiştir. Bu örnekler arasında yer 

alan aksak (Bay-Tayga), deksi (Tsengel), dakşa (Tere-Höl- Bay-

Tayga), dokşun~ tokşun (Erzin, Tere-Höl), ökse- (Tere- Höl), öksüs 

(Kara-Hem), pakşı ~ bakşı (Tere-Höl, Bay-Tayga, Kara-Hem) 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

118 

biçimleri art zamanlı olarak bakıldığında metatez örneği değilken 

Tuva Türkçesinin standart yazı dili ile eş zamanlı olarak 

incelendiğinde metatez konumundadırlar.  

Tuva Türkçesinin metatez sisteminin genellikle iki ünsüz sesin 

yer değişikliği üzerine kurulu olduğunu söylemek mümkündür. 

Metatez örneklerinin çoğunlukla /ks/>/sk/, /pk/>kp/, /kş/>/şk/ ve 

/pç/>/pş/>/şp/ seslerinin yer değiştirmesi ile gerçekleştiği görülmektedir. 

Diyalektlerde de standart dile göre değişimlerin bu ses değişikliklerine 

uygun bir biçimde gerçekleştiği tespit edilmiştir. Bu değişimlerin 

sistematiğini anlamak ağızların standart dile göre farklılıklarını 

anlamanın yanı sıra bir sözcüğün etimolojisini, kökenini belirlemede 

önemli ipuçları sunmaktadır. Sonuç olarak, Türk dilinin geniş ailesi 

içerisinde yer alan Tuva Türkçesindeki metatez sisteminin 

incelenmesi, yalnızca bu lehçenin ses yer değişikliklerini ortaya 

koymakla kalmayıp, aynı zamanda Türk dilinin genel ses değişmeleri 

sürecine dair kapsamlı bir bakış da sunmaktadır. Bu tür incelemeler, 

hem etimoloji çalışmalarına hem de ağız araştırmalarına ışık tutarak 

gelecekte yapılacak karşılaştırmalı çalışmalara da önemli katkılar 

sağlayacaktır. 

Kısaltmalar: 

DLT: Dîvânu Lugâti’t-Türk. 

ET: Eski Türkçe. 

GT: Genel Türkçe. 

L: Mongolian-English Dictionary. 

TuvRus: Tuvinsko-Russkiy Slovar, İzdatel’stvo. 

 

Kaynakça 

Arıkoğlu, E., & Tosun, İ. (2024). Tuvaca-Türkçe sözlük. Türk Dil Kurumu 

Yayınları.  

Aydemir, İ. A. (2024). Tuvacanın izole ağızlarında varyasyon ve değişme. 

H. Güzel, E. Yılmaz & N. Demir (Ed.), Dilde varyasyon içinde (ss. 

117–132). Ankara: Erkmen Yayıncılık. 



Fatoş KARADAĞ TOPRAK 

119 

Aydın, E. (2012). Orhon Yazıtları.  Konya: Kömen Yayınları. 

Caferoğlu, A. (1955). Anadolu ağızlarındaki metathése gelişmesi. Türk Dili 

Araştırmaları Yıllığı - Belleten, 1955, 1–7. 

Clauson, G. (1972). An etymological dictionary of pre-thirteenth-century 

Turkish. Oxford: Clarendon Press. 

Doerfer, G. (1963). Türkische und mongolische Elemente im 

Neupersischen: Unter besonderer Berücksichtigung älterer 

neupersischer Geschichtsquellen, vor allem der Mongolen- und 

Timuridenzeit. Band I: Mongolische Elemente im Neupersischen. 

Franz Steiner Verlag. 

Doerfer, G. (1993). Versuch einer linguistischen Datierung älterer 

osttürkischer Texte (Turcologica, Bd. 14). Wiesbaden: Harrassowitz 

Verlag. 

Dorju, M. D. (2002). Bay-Tayginskiy gavor v sisteme dialektov tuvinskogo 

yazyka. Kızıl. 

Eren, H. (1953). Türk dillerinde metatez. Türk Dili Araştırmaları Yıllığı - 

Belleten, 1953, 161–180. 

Ersöz, S. (2018). Türkçede göçüşme: Tanım ve tasnif. Uluslararası Türkçe 

Edebiyat Kültür Eğitim Dergisi, 7(4), 2189–2203. 

Gemalmaz, E. (1978). Erzurum ili ağızları (İnceleme-metinler-sözlük ve 

dizinler). Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Hiys, G. (2009). Osobennosti tuvinskoy reçi jiteley Tsendjela 

(Yayımlanmamış doktora tezi özeti). Novosibirsk. 

İshakov, F. G., & Palmbah, A. A. (2019). Tuva dili grameri: Ses ve şekil 

bilgisi (E. Arıkoğlu, C. M. Bapayeva, & B. Borbaanay, Çev.). Bengü 

Yayınları. 

Kaçalin, M. S., & Ölmez, M. (2023). Dîvânu lugâti’t-Türk: Türk dilinin ilk 

sözlüğü. İstanbul: VakıfBank Kültür Yayınları. 

Karaağaç, G. (1991). Eski metatez örnekleri. Türk Dili ve Edebiyatı 

Araştırmaları Dergisi, VI, İzmir. 

Kırbaç, S. (2006). Etimolojiye metatezle yaklaşım ve “kırbaç” kelimesinin 

etimolojisi. Journal of Turkish Language and Literature, 34(34), 91–

101. 

Koçoğlu Gündoğdu, V. (2018). Tuva Türkçesi grameri (Metin-söz dizini). 

Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

120 

Korkmaz, Z. (1992). Gramer terimleri sözlüğü. Ankara: Türk Dil Kurumu 

Yayınları. 

Lessing, F. D. (1996). Mongolian-English dictionary. Bloomington: 

Mongolia Society. 

Ölmez, M. (2007). Tuwinischer Wortschatz mit alttürkischen und 

mongolischen Parallelen. Wiesbaden: Harrassowitz Verlag. 

Räsänen, M. (1969). Versuch eines etymologischen Wörterbuchs der 

Türksprachen. Helsinki: Suomalais-Ugrilainen Seura. 

Röhrborn, K. (1977). Uigurisches Wörterbuch. Sprachmaterial der 

vorislamischen türkischen Texte aus Zentralasien (Lieferung 1 a-

agrıg). Wiesbaden. 

Sat, S. Ç. (1987). Tıva dialektogiya. Kızıl: Tıvanıñ Nom Ünderi Çeri. 

Sebzecioğlu, T. (2016). Dilbilim kavramlarıyla Türkçe dilbilgisi. Kesit 

Yayınları. 

Seren, P. S. (2006). Tere-khol’skiy dialekt tuvinskogo yazyka. Abakan: 

Tuvinskiy institut gumanitarnyh issledovaniy. 

Sevortyan, E. V. (1974). Etymological dictionary of the Turkic languages: 

Common Turkic and inter-Turkic stems on vowels. Moskova: Nauka. 

Tekin, T. (2014). Irk Bitig. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Tenişev, E. R. (Ed.). (2008). Tuvinsko-russkiy slovar’. Moskva: Sovetskaya 

entsiklopediya. 

Tosun, İ. (2021). Tuva Türkçesinde isim söz yapımı. Çanakkale: Paradigma 

Akademi Yayınları. 

Türk Dil Kurumu. (2025). Metatez. Güncel Türkçe sözlük. 

https://sozluk.gov.tr/ 

Vural, H., & Böler, T. (2015). Ses ve şekil bilgisi. Kesit Yayınları. 

Wılkens, J. (2021). Handwörterbuch des Altuigurischen: Altuigurisch ‒ 

Deutsch ‒ Türkisch / Eski Uygurcanın El Sözlüğü: Eski Uygurca ‒ 

Almanca ‒ Türkçe. Göttingen: Universitätsverlag. 

Yıldırım, F. (1999). Çukurova ağızlarında ünlü göçüşmesi. 3. Uluslararası 

Çukurova Halk Kültürü Bilgi Şöleni - Bildiriler (s. 657–663). Adana: 

Adana Valiliği Yayınları. 

 



121 

SAHA (YAKUT) TÜRKLERİNİN 

İNANÇ SİSTEMİ ÜZERİNE 

İsmet KILIÇ* 

Giriş 

Tarihsel planda şamanist olarak adlandırılan Türklerin eski 

inanç sisteminin içerisinde yer alan inanç kalıplarının izlerini gerek 

tarihsel gerekse de çağdaş Türklük sahası içerisinde takip etmek, 

izini sürmek, önemli bir yer tutmaktadır. Her ne kadar şamanizm adı 

altında Türk olan olmayan birçok topluluğun toplanmış görülse de 

bunların hepsinin inançlarının birbirinin kopyası olmadığı 

bilinmektedir. Örneğin şamanizm üzerine yapılan karşılaştırmalı 

çalışmalar gösteriyor ki bir şamanik trans hallerinin bilinç düzeyleri 

farklılık göstermekte veya bir grupta tanrı yerine konulan cisimler 

başka bir grupta ancak motif olarak geçmektedir. Bu bağlamda Saha 

Türklerinin de inanç sistemlerinin tarihsel bağlantılarıyla ortaya 

konarak onu müstakilleştirmek önem arz etmektedir. Bu haliyle 

konunun terminoloji boyutu da önem kazanmaktadır. Çağdaş 

Türklük alanında şaman ve şamanist olarak ele alınan Türk grupları 

kendi literatürlerinde bu kelimeyi kullanmamaktadırlar. Bunun 

yerine Güney Sibirya sahasında kam kelimesi kullanılırken Saha 

Türkleri “oyun” kelimesini kullanmaktadır. Tarihsel kaynaklarda da 

bahsedilen bu adlandırmaları görebilmekteyiz. İnanç sistemindeki bu 

devamlılık sadece adlandırmada kalmamış ritüel ve kültlerle de 

devam etmiştir. Yazının konusu bakımından özellikle Saha Türkleri 

tarihsel Türk inanç sisteminin dayanağı olan esaslarını korumuştur ve 

bugünkü temsilcileri konumundadır. Kuzeydoğu Sibirya sahasının 

* Arş. Gör. Dr., Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Çağdaş Türk Lehçeleri

ve Edebiyatları Bölümü Kuzey-Doğu (Saha-(Yakut)-Tuva-Hakas-Altay) Türk Lehçeleri ve

Edebiyatları Anabilim Dalı, ismetkilic@ankara.edu.tr, ORCID: 0000-0002-7441-3073.



Sibirya Çalışmaları - III 

 

122 

temsilcilerinden Saha Türklerinin inanç geleneğinin tarihsel Türk 

inanç geleneği ile derin bir bağı söz konusudur. 

 Tarihsel Türk inancını kültler ve Tengri inancı olarak 

özetleyebiliriz. Eski Türk inancının temelini oluşturan bu unsurlar 

Saha Türklerinin inanç sistemi içinde barındırmaktadır. Eski 

Türklerin inanç sisteminde Tengri en yüksek varlık olarak karşımıza 

çıkmaktadır. Bu maddî gökyüzünden yaratıcı sıfatına doğru bir 

gelişmiştir. Bu kavramın yanına güneş, ay, yıldız, yer-su gibi 

kutsallar eklenerek doğa kültü dediğimiz inanış meydana gelmektedir. 

Saha Türklerinde Tengri’nin karşılığı olarak Taŋara kavramı 

karşımıza çıkmaktadır. Tanrı kavramı en yüksek mertebede yer alan 

kavram olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu durum sadece Saha Yeri 

için değil Sibirya sahası Türk inanç sistemi için de geçerli bir 

durumdur ki bunu güney Sibirya Türk topluluklarının kamlarının 

yaptığı dualarda da görebiliriz. Bahsedildiği üzere güneş, ay, yer-su, 

atalar, ocak, ateş gibi kültler hem Türk boylarında hem de Sahalarda 

bugüne kadar devam etmiş kültlerdir. Bu bakımdan Saha inanç 

sistemini tarihsel bağı yüksek, insanı, evreni bir bütün olarak 

değerlendiren ve birbirini tamamlayan inanış biçimiyle bir döngüye 

sahip bir inanç sistemi olarak tanımlayabiliriz. Saha Türklerinde 

“oyunun” giydiği elbisenin diğer şaman elbiselerinden farklı oluşu 

geleneksel Türk tasavvurunun izlerini taşıması ve davulunun 

kendinden geçme halindeki işlevinin Türk kam geleneğine benzer bir 

işleve sahip olması, “kültür taşıyıcılığı” bakımından oldukça önemli 

sonuçlardan bir tanesidir. Saha inanç sistemi içerisinde Eski Türklere 

ait inanç biçimlerini devam ettirmesi ise önemli bir husustur. 

Yukarıda bahsedilen hususlar, ortak noktalar Eski Türk inanışlarının 

bugün Saha Türklerinin inanış ve kült kültürü arasında geçmişten 

günümüze kesintisiz bir bağ kurulabileceğini göstermektedir. 

Bu karşılaştırmadan Saha Türklerinin inanç sistemleri 

içerisinde yer alan inanış, ritüel, kültlerin tarihsel bağlarıyla 

ilişkilendirilmesi hedeflenmektedir. Eski Türklerde ve Saha 

Türklerinde kozmogoloji anlayışı üzerinde durulmayacak ayrıca bu 

konu dahilinde tarihsel ve çağdaş olarak herhangi bir karşılaştırmaya 

gidilmeyecektir. Özellikle kültler, inanış biçimleri, kamlık ve 

motifleri meseleleri üzerinden tarihsel ve çağdaş bir çizgi üzerinde 



İsmet KILIÇ 

123 

bir bütünlük kurulması hedeflenmektedir. Eski Türklere ait kültlere 

ve ritüellere dair en eski bilgileri Çin kaynaklarından elde etmekteyiz. 

Bir diğer anlamda tarihsel Türk inanç sisteminin izlerinin takibi 

bağlamında Çin kaynaklarının önemli katkıları söz konusudur. 

Özellikle Eski Türklerden Hun (H’yung-nu) döneminden Çin 

kaynaklarında bahsi geçen inanç, ritüel vs. gibi notlardan 

faydalanılmıştır. Bu karşılaştırmayla Saha Türkleri özelinde olmak 

üzere gerektiğinde Sibirya’nın diğer Türk topluluklarından da 

örnekler vererek çağdaş ve tarihsel bir bağ kurma amaçlanmıştır. 

Bununla birlikte inancın en önemli unsuru olan kamlık meselesine 

değinilecektir. Bunun üzerinden Saha Türklerinde bu kurumun 

özellikleri, inanıştaki yeri, toplumsal rollerine dair bilgiler 

aktarılacaktır. Saha din adamlarının kostümleri, kullandıkları araç 

gereçlerdeki motiflerin anlamlarına da yer verilecektir. 

Kaynaklarda aktarılan tanımlamalarda kullanılan terminolojinin 

olduğu gibi aktarımının vurgulanması amacıyla bu adlandırmalar italik 

olarak yazılmıştır. Bunun yanı sıra yazının konusu gereği sık sık 

tekrarlanacak olan kült kelimesinin Türk Dil Kurumu’nun hazırladığı 

Türkçe Sözlük’e göre anlamı tapma, tapınma; din; dini tören, ibadet, 

ayin gibi anlamlarla karşılanmıştır. Ritüel kelimesi ise ayin olarak 

geçmektedir ki ayin kelimesini ise dini tören, ibadet biçiminde 

tanımlanmaktadır.  Yazının içerinin anlaşılması bakımından kült 

kelimesinin ibadet, dini tören anlamından hareketle kutsal kabul 

edilen tabiat varlıklarına veya tabiatüstü güçlere duyulan saygı, 

bağlılık gibi anlamsal yönleri vurgulanarak aktarılacaktır. 

1. Şamanizm 

Mikhailowski, Karuzin gibi Rus araştırmacılar şamanizmi 

Asya yerlilerinin dini-büyü temelli bir inanç formu olduğunu 

vurgular.  Jochelson ve Bogoras gibi araştırmacılar kötü ruhlardan 

korunma eylemine dayanan kuzey Asya kültü olarak değerlendirir. 

Buryat araştırmacı Banzarof ise Moğol ve onun komşularının ulusal 

dinlerinin Avrupa’da “şamanizm” olarak bilindiği söyler ve Czaplika bu 

görüşe karşı çıkarak şamanizmin Moğollarla sınırlandırılamayacağını 

çünkü şamanizmin bütün Asya’nın kuzeyinde ve merkez Asya’da 

görüldüğünü söylemektedir (Czaplika, 2007, s. 1-3). M. Eliade, 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

124 

şamanizm ile anlatılmak istenenin dünyaya yayılmış hissiyata, 

duyulara dayalı bir inanç sistemi olduğunu belirtir. Bununla birlikte 

kelimenin “dar anlamı” ile Orta ve Kuzey Asya ile hüküm 

sürdürdüğünü ve yine Asya’da birtakım dinlerin şamanizme katkısını 

olduğunu belirtmektedir (Eliade, 2002, s. 20).  

Birçok Asya topluluğunda şamanizm adı altında inanış görülse 

de bunların hepsinin birbirinin kopyası olmadığı bilinmektedir. 

Örneğin şamanizm üzerine yapılan karşılaştırmalı çalışmalar 

gösteriyor ki bir şamanik trans hallerinin bilinç düzeyleri farklılık 

göstermektedir. Kore şamanizmindeki trans hali bir “ele geçirilme” 

şeklinde tezahür ederken yerli Amerikalılar arasında ise medyumik 

trans meditasyonları daha baskındır. Japonya’daki kör şamanlar, 

itako olarak bilinen kadınlar, ölülerle iletişim kurmak için yine 

medyumik durumları kullanmışlardır. Bununla birlikte Sibirya 

şamanlarının trans halleri güç merkezine yapılan ruhsal yolculuklara 

benzetilmektedir (Naoko, 2003, s. 114). Tedavi amaçlı bir ritüel 

olması sebebiyle ilahiyatçı Harun Güngör, şamanzime tam olarak bir 

din denilmeyeceği ile birlikte insanlık tarihini en eski dönemlerinden 

bu yana tedavi amaçlı, kendinden geçme yöntemlerini toplamı ve 

amacının insanlarla ve ruhlar dünyası ile iletişime geçerek insanların 

işlerinde ruhların desteğini sağlamak olduğunu belirtir ve etkisinin 

dünyanın genelinde görüldüğünü; fakat Asya’nın kuzeyinde ve 

merkezinde daha sık olmasından bu bölgeye özgü bir inanış izlenimi 

bıraktığını belirtmektedir (Güngör, 2003, s. 470).   

Şamanizm, mevcut arkeolojik bulgulara dayandırılarak 

yaklaşık kırk bin yıl öncesine dayandırılmakta ve insanlığın en eski 

kültür unsurlarından biri olarak görülmektedir. Toplayıcı ve avcı 

toplumların evrenin bir ruha sahip olduğu inancı ve avladıkların 

hayvanların bir ruhunun olduğu inancı tarihsel bir şamanizm 

geleneği olarak görülmektedir (Place, 2008, s. 21-24). Şamanlar uzun 

bir süre avlayıcı-toplayıcı ve göçebe toplumların bir üyesi olarak 

görülmüştür. Şamanlar, başarısız bir avlanmada ya da çok sert geçen 

bir kışın olumsuz etkilerinde, uzun süreli kıtlık ve hastalıklarda 

topluma tavsiyeler vermekte, yol göstermektedir. Bununla da 

kalmayıp aynı zamanda toplumların mitolojik bilgilerini koruyan 

kişilerdir (Stutley, 2003, s. 6). 



İsmet KILIÇ 

125 

Şamanların görevleri arasında ise kadın ve erkek ayrımı 

olmaksızın bütün şamanların ortak amaçları kehanette bulunmak, 

doğayı anlamak, hastalıklara şifa bulmak içinde bulunduğu grubun 

fizikomental dengesini ve özellikle bunun için yaygın psişik 

salgınlardan ve pisikomatik hastalıklardan korumak ile ilişkilendirilir. 

Şaman, ruhanî dünya ile insanlar arasında aracı görevinde olan 

kimsedir ki şaman olabilmenin en önemli deneyimlerinden biri ölme 

ve dirilme olarak da adlandırılan öbür dünya ile bu dünya arasındaki 

geçiş halidir. Bu seviyeden sonra yardımcı ruh şamana görünür. Bu 

durum ise şaman için yüksek seviyede bir şaman olduğunun işaretidir 

(Hoppál, 2018, s. 22-23). Herhangi bir ölümlüden daha fazla bir 

şekilde şamanın sahip olduğu ruhlar şamana yardım edebilir. 

Şamanlar ruhsal dünyadaki değişimleri görebilen kendine özgü, 

parlak gözlere sahiptirler. Onlar grubun sahip olduğu değerleri 

insanın varlığı ve doğaüstü güçlerle harmanlayarak meydana 

getirirler ve devam ettirirler (Stutley, 2003, s. 6). Bu noktalardan 

hareketle şamanların bu vasıflarını üç başlık altında sınıflandırılabilir. 

Bunlar sırasıyla dini görevleri, tıbbî görevleri ve içinde bulunduğu 

gruba ruhanî anlamda önderlik etme görevi biçiminde sıralanabilir 

(Czaplika, 2007, s. 33). 

1.1. Eski Türklerde İnanış 

Eldeki arkeolojik bulgulara dayanarak Türklerdeki dinî 

törenlerin milattan önce iki bininci yılların ortalarında yapıldığını 

göstermektedir (Arslan, 2007, s. 53-54). Elimizdeki mevcut Çin 

kaynaklarından hareketle tarihsel Türk inanç sisteminin temelini 

Gök-Tanrı, güneş, ay, yer-su (tabiat ruhu), ateş gibi kültler 

oluşturmaktadır (İnan, 2000, s. 2).  Bunun yanı sıra Ziya Gökalp ise 

şamanizmi, Türklerin dini olarak değil büyücülük sistemini temsil 

ettiğini belirtir (Gökalp, 1976, s. 40). Benzer bir biçimde Eberhard, 

şamanizmin Çin kaynaklarında noksanlığına dikkat çeker. Ayrıca 

şamanizmin Altay halkları için zikredilmediğini yalnızca Tu-cüeve 

Hiyunğ-nu’larda “sihirbazlık” vurgusundan bahseder; fakat Eberhard 

bunun tam olarak bir şamanı tarif edip etmediğinin 

söylenemeyeceğini ve Çinlilerin bu tür bir bilgiyi kaydetme 

gereğinin görülmeyeceğinin de imkân dahilinde olduğunu da belirtir 

(Eberhard, 1996, s. 43). 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

126 

Bununla birlikte W. Eberhard, H’yunğ-nu kavimleri arasında 

Kırgızlar (cye-gu) bahsinde dinleri ile ilgili kısmında “ağaçlara ve 

sulara kurban verdiklerini, kurbanlar için muayyen bir zamanlarının 

olmadığına ve ‘sihirbazlarına’ gan adını verdiklerini” bahseder 

(Eberhard, 1996, s. 69). A. İnan ise bu gan kelimesinin kam kelimesi 

olduğunu belirtir (İnan, 2000, s. 73). H’yunğ-nu’lar için 

“büyücülerinin, kötü büyülere karşı koyun ve sığır kemiklerini yol 

üzerine gömerler; büyü yaparak düşmanlarının elbiselerinin iç 

kısmına koydukları” Çin kaynaklarında bahsi geçmekle birlikte Türk 

kavimleri için gök, güneş kültünün olduğu, aya hürmet edildiğinden 

de bahsedilmektedir (Eberhard, 1996, s. 77-94). S. Gömeç, 

kitabelerden yola çıkarak Kök Tengri dini olarak adlandırdığı inanç 

sisteminin temelinde Tanrı birliği ve Tanrı’ya olan iman ile ölmüş 

atalara saygı, onlar için kurban kesilmesi gibi hususların yattığı 

belirtmektedir (Gömeç, 2006, s. 135). İ. Kafesoğlu, eski Türklerde 

Şaman’ın dinî faaliyetlerde hep merkezdeki kişi olmadığını, örneğin 

hastalık, ölüm veya talihsizlik bahis konusu olmadığı veya bir kurban 

töreninde herhangi bir göğe veya yeraltına yolculuk işlerinin 

olmadığı yerde Şaman’a herhangi bir iş düşmediğini belirtir ve 

bunun dinden ziyade bir sihir karakteri ortaya koyduğunu ve temel 

inanç sistemi Tengri ve yer-su inançları ile bir ilgisinin 

bulunmadığını izah eder. Ayrıca Kafesoğlu, Türk inancının Saha 

bölümünde de ele alınıp değinileceği gibi atalar kültünün, 

demirciliğinin vs. gibi özelliklerin şamanik vasıflar kazanmasına 

dikkat çekmiştir (Kafesoğlu, 2006, s. 300-302). Bu bilgiler ışığında 

bakıldığında Tengrici inanışın içinde doğa, ata gibi kültlere dayalı bir 

sistemin olduğu görülmektedir. Bu aynı zamanda birbirini 

tamamlayan unsurlar olarak da kendini göstermekte idi. Özellikle 

bunun izlerini bugün Saha Türklerinin inanışlarında tespit etmek 

mümkündür. Örneğin kamlık kurumunun varlığını devam ettirmesi 

atalar kültünü de içinde barındıran bir sebepten meydana geldiğini 

söyleyebiliriz.  

    1.2. Şaman, Kam, Oyun 

Abdulkadir İnan, şaman-kam tanımını “şaman dinin ayin ve 

törenlerini yapan, ruhlarla fani insanlar arasında aracılık eden adama 



İsmet KILIÇ 

127 

umumiyetle Türk kavimlerinde kam denir” biçiminde izah eder (İnan, 

2000, s. 72).  

Şaman kelimesinin etimoloji ile ilgili olarak çeşitli görüşler 

ileri sürülmüştür. Kelimenin Sanskrit, Mançu, Sogd kökenli 

olduğuna dair görüşler söz konusudur. Şaman kelimesi Tunguzcadan 

Rusçaya geçerek oradan yaygınlık kazanmıştır (Gömeç, 1998, s. 40). 

Türklerde ve Moğollarda ise bu kelimenin bulunmadığını 

görmekteyiz. Genel Türklük alanında kam kelimesi kullanılmakla 

Saha Türklerinde şaman için oyun, Moğollarda erkek şamana bö, 

böge; Çuvaşlarda ise yum denmektedir (İnan, 2000, s. 74-75). Kadın 

şaman adlandırmalarında ise Moğolca udagan, Saha Türkçesinde 

udagan kelimesi kullanılmaktadır. Sibirya’nın etnik gruplarında ise 

utagan, ubakhan, utiugun gibi ortak bir terminoloji söz konusudur. 

Bununla birlikte kadın şamanın erkek şamana göre daha eski olduğu 

görüşleri mevcuttur (Czaplika, 2007, s. 42-43). Ayrıca Saha Yeri’nde 

kadın şamana ait bir mezarlığın neolitik döneme kadar indiği tespit 

edilmiştir (Vasiliyev, 2007, s. 25).  Tarihi bu kadar geçmişe 

götürülebilen şamanlığın eldeki verilerden hareketle toplumsal bir 

işleve sahip oldukları söylenebilir ki şamanların ilk ve en önemli 

toplumsal işlevinin tedavi olduğu ileri sürülmektedir (Hoppál, 2018, 

s. 88). 

 Türk dünyasında kamların alanlarının ise sınırlı olduklarını 

görmekteyiz. Kurban kesme törenlerinde kamlar bulunmazlar. 

Ölümde ve evlenme durumlarında (kısırlık için), zor doğum 

şartlarında, ava çıkmadan önce avın bereketli geçmesi için kamlara 

başvurulur. Bunun dışında Gök Tanrı veya önemli kutsiyet bildiren 

ibadetlerde, önemli törenlerde yer almazlar. En önemli işlevi ise 

hastalıkların iyileştirilmesinde kendini gösterir (Güngör, 2003, s. 

472). 

Saha Türklerinde erkek şamanlara oyun, kadın şamanlara 

udagan denir ve genellikle aynı aileden çıkarlardı. Bu noktada 

udagan isminin etimolojisi ile ilgili dikkat çekici yaklaşımlardan biri 

Eski Türkçede ut/ot “ateş” kökünden gelişmiş bir sözcük olmasıdır. 

Bu nedenle “utgan” ateşin kadın temsilcisi, hizmetkârı anlamına gelir 

(Utkin, 1994, s. 4). Bu durum kamlığın derin tarihsel köklerinde 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

128 

kadının ilk unsurlardan biri olduğu anlamına gelmektedir. Bu 

sözcüğün aynı zamanda Buryatlarda da kadın kamlar için 

kullanılması sözcüğün Moğolca bir kökene dayandırma anlayışını 

pekiştiriyor olsa dahi bu durum bizi Saha ve Buryatların uzun süre 

Baykal civarında birlikte yaşadıkları bir etnogenez süreci içeren bir 

dönem vurgusunu akıllara getirmektedir (Uşnitski, 2008, s. 98-99). 

Bu gelişim süreci, özellikle Sibirya kamlık inancının oluşumunu ve 

Saha inanç biçimini şüphesiz ki belirlemiştir. Bu durum Saha-Buryat 

özelinde geniş perspektifte ise Türk ve Moğol gruplarının dini 

inançlarında gözle görülür benzerlikler yaratmıştır. Örneğin, Buryat 

şamanizmi ile Saha kamlığının benzer ve ortak özellikler arasında 

gök ve göksel varlıklar kültü, yeryüzü, su, hayvanlar ve kuş ruhlarına 

saygı ve terminoloji gibi unsurlar sayılabilir (Utkin, 1994, s. 10).  

Ancak A. İ. Gogolev’in belirttiği üzere Sahaların geleneksel dini bir 

kesişimin neticesinde şekillenmiş olabilir fakat kökleri bundan çok 

daha eskiye dayanıp günümüze kadar uzanmaktadır (Gogolev, 1983, 

s. 81). 

Her oyunun kendi koruyucu ruhu vardır; bu ruhun tasviri, 

oyunun göğsüne bakır bir rozet şeklinde işlenirdi. Aynı zamanda 

kamın “ikizi” olan bir hayvan da olurdu (Ivanov, 1996, s. 9). Bu 

durumun kökeni ise oldukça eski çağlara dayanmaktadır. Bunun 

udagan kültünün izleri olduğu düşünülmektedir. İnsanın tamamen 

doğaya ait olduğu dönemlerde insanlar hayvanları tanrılaştırmaz, 

onları doğrudan ataları olarak kabul ederdi. Udagan kültüyle 

bağlantılı olan bu atalar ayı, kurt, karga, gibi hayvanlar bu dönemden 

kalma motiflerdir. Bu hayvanlar ve kuşlar, udaganların yardımcıları 

ve yol arkadaşları sayılırdı (Utkin, 1994, s. 8). 

Saha Türklerinde kişinin oyun olurken birtakım ritüelleri yerine 

getirmesi gerekmektedir. Oyun olacak kişi kendi grubundan 

insanlarla birlikte yüksekçe bir yere çıkar ve kumu (oyunun giydiği 

kıyafet) giydirilir. Eline at kılı bağlanmış bir asa verirler. Oyun 

olacak kişinin sağına dokuz erkek ve soluna dokuz kız sıralanır. 

İhtiyar birinin söylemiş olduğu duaları tekrar ederek kişi bu törenle 

oyun olmuş olur (İnan, 2000, s. 76-77). Şamanların bu niteliklerine 

göre Seroşevsky, Saha Türklerinde şamanların koruyucu ruhlarına 

göre 3 gruba ayrıldığını belirtir. Bunlardan ilki sonuncular (kennihi 



İsmet KILIÇ 

129 

oyun) grubudur. Bu grup tam anlamıyla şaman sayılmaz. Bu 

gruptakiler mesaj niteliğinde rüya görür ve bunları yorumlayabilir. 

Büyü yapabilirler, hafif rahatsızlıkları tedavi edebilirler. Bir diğer 

şaman grubu orta şaman (orta oyun) grubudur. Bunlar sıradan 

büyücülerdir ve birbirinden farklı olarak değişik büyü gücüne 

sahiptirler. Son grup ise büyük şamanlar grubudur. Bu grup şamanlar 

kudretli şamanlardır. Seroşevsky, eş zamanlı olarak yalnız dört 

büyük şaman olabileceğinden bahseder. Vilyüy, Nam, Tattı, Borogon 

boylarının her birinde birer büyük şaman bulunur (Seroşevsky, 2007, 

s. 214).  

Kamların elbiseleri kendilerine özgüdür ve kıyafetleri ile 

toplum içerisinde ayırt edilebilmektedir. Cübbeleri, külahları, 

davulları mevcuttur. Bu kıyafetlerinin üzerinde ise süsler ve 

semboller mevcuttur. Bunlar ise genellikle güneş, ay, yıldız, dünya 

ağacı gibi sembollerdir (Güngör, 2003, s. 473). Oyun kıyafetinin 

değişmez ögelerinden biri bakır veya bakır figürleridir. Bunlar ölen 

insanların ruhlarını tasvir etmektedir (Utkin, 1994, s. 13). Şamanların 

giydikleri kıyafetler Orta Asya, Kuzey Asya ve diğer bölgeler 

birbirinden farklılıklar göstermektedir (Arslan, 2007, s. 56). Saha 

oyunlarının giydikleri elbiselerde ise geleneksel Türk motiflerinin 

izlerini taşımaktadır. Sahalarda oyunların giydiği giysi, işlenmiş sığır 

derisinden yapılma bir elbisedir. Ön kısımdan kısa, arka kısımdan ise 

uzun bir elbisedir. Bu elbisenin yan tarafı püsküllerle bezenmiş ve bu 

püsküllere ziller ayrıca demir parçalar iliştirilmiştir. Seroşevsky, bu 

parçaların zillerinin birer adı olduğunu, birer simgesi olduğunu 

belirtir. Ayrıca şamanlık yapmış yaşlı birinden ise bunların isimlerini 

alarak listeli biçimde aktarılmıştır. Bunlar sırası ile küngeta (güneş), 

oybon-künge (buz deliği-güneş), kondeykıhan (bunlar içi boş 

boncuklardır), çıllırıtkıhan, hobo (küçük bakır ziller), bürüğüne 

(kadın şapkalarına benzeyen, yalnız üzerinde nakış bulunmayan iki 

adet yuvarlak yassı levha), tabıtala, (iki adet uzun teneke parçası), 

emeget (işaret parmağı uzunluğunda bakırdan bir levha), balık timir 

(balık biçiminde yapılmış levha), çoran (içi boş küçük bakır bilyeler) 

(Seroşevsky, 2007, s. 219-220). Elbiselerin metal süslemelerin 

dışında çeşitli hayvan kemikleri de asılmaktadır. Oyunların başlarına 

ve kollarına taktıkları tüy ve baş süslemesi olarak kullandığı geyik 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

130 

boynuzları Saha oyunlarının kullandığı hayvan ruhlarının kaynağını 

belirler. Bu tüy ve boynuzlardan Saha oyunun hangi hayvandan 

yararlandığını anlamak mümkündür (Arslan, 2007, s. 54).  

Şaman davulu bir şaman için oldukça önem arz etmektedir. 

Geleneksel kamlık inancında davul kamın ruhu dünyayı gezerken 

davul at, tokmak kamçı; sulardan geçerken davul kayık tokmak 

kürek; göklere çıkarken kuş görevindedir (Gömeç, 2006, s. 123). 

Saha oyunları öbür dünyaya yaptıkları yolculuklarda da benzer bir 

biçimde davulu at olarak, tokmağı ise kamçı olarak kullanır. Davulda 

kullanılan deri oyuna yardım etmek amaçlı hayvan kılığına girmiş 

“ulu ruhları” temsil etmektedir (Arslan, 2007, s. 56). 

2. Saha Türklerinde İnanış 

V. Vasilyev, Saha Türklerinin inanç sistemi ile ilgili olarak 

şaman terimi yerine kamlık terimini kullanarak, eskicil kültleri 

bünyesinde ihtiva eden geleneksel Saha dini olarak tanımlar 

(Vasilyev, 2007, s. 25). Sahalarda oyun olma babadan oğula geçen 

bir gelenek değildir. Bununla birlikte Seroşevsky, oyunlar arasında 

belli bir kan bağı inancının da bulunduğunu ve bir ailede bir oyunun 

ortaya çıkmasından sonra o ailede bunun devam ettiğini belirtir 

(Seroşevsky, 2007, s. 211). 

Saha inanışı temelinde doğa kültüne dayanan ve içinde atalar 

kültünü de barındıran bir inanıştır. Atalar kültü, doğanın canlı bir 

varlık olduğuna olan inancı beraberinde pekiştirmiştir. Saha 

inancında tagara (tanrı) ayııayıı (yaratıcı), iççi (ruh, iye) gibi 

kavramlar barındırmaktadır (Vasilyev, 2007, s. 25-263). Saha 

Türklerinde güneş ve ay iki önemli motiftir ve oyunun elbisesinde 

bunları temsil eden halkalar mevcuttur (Gömeç, 2006, s. 118). Saha 

Türklerine ait masal ve hikâyelerde ay ve güneş motifleri 

bulunmaktadır. Bu yönüyle Asya’nın Türk olmayan 

topluluklarındaki şaman ritüellerine bakıldığında farklılıkların 

olduğu göze çarpacaktır. Örneğin Asya şamanizminde gök cisimleri 

tanrı olarak görülür ve şekilde kabul edilir (Karim, 2003, s. 57). 

Ancak Çin kaynaklarında eski Türklerin beşinci ayda göğe ve yere 

kurban kesmek suretiyle büyük bir bayram yapıldığını ve güneşe, aya 

tapıldığını aktarmaktadır (Eberhard, 1996, s. 76). Çin kaynaklarında 



İsmet KILIÇ 

131 

aktarıldığı gibi “tapılan” birer varlık olarak aktarılsalar da eski 

kaynaklarda Türklerin yaratıcı sıfatında bir Tengri kavramına sahip 

olduğunu ve bunun üzerinde herhangi bir varlığın bulunmadığını 

görmekteyiz. Bu Saha Türklerinde Taŋaradır. Tanrı kavramı en 

yüksek mertebede yer alan kavram olarak karşımıza çıkmaktadır. Bu 

durum sadece Saha Yeri için değil Sibirya sahası Türk inanç sistemi 

için de geçerli bir durumdur ki bunu güney Sibirya Türk 

topluluklarının kamlarının yaptığı dualarda da görebiliriz. Örneğin 

Altaylı kamlar dua ederken Tanrı’ya yüksekte bulunan büyük atamız 

teŋere, yaratıkları yaratan teŋere, yıldızlarla dünyayı süsleyen teŋere 

biçiminde seslenirler (Gömeç, 2006, s. 141). Ancak yukaıda 

bahsedilen güneş, ay gibi varlıklar edebiyatta ve diğer alanlarda birer 

motif olarak devamlılıklarını sürdürmüştür örneği Altay Türklerinin 

masal ve hikâyelerinde de bu motiflere rastlanılmaktadır. Eski 

Türklerde de ay ve güneş insanlara iyilik getiren ve onları kötülükten 

koruyan varlıklardır. Uygur yazılı Oğuz destanında Oğuz Han’ın 

babası Ay-Han olarak yazılmış, bununla birlikte Çengiz Han’ın 

atalarının “ay ışığı” ile hamile kaldığı efsaneler söz konusudur. 

Bunun yanı sıra Sibirya Türklerinde de güneş gözlü, ay ağızlı gibi 

sevgi ifade eden biçimler mevcuttur. Ayrıca eski Türklerde Mani ve 

Buda dinin etkisiyle At Tengri ifadesinin görülmeye başladığını da 

belirtmek gerek ki Uygur Türklerinde bundan dolayı ayın kutsallığı 

bereketini anlatan ifade biçimleri mevcuttur (Ögel, 2010, s. 197-203).  

Yukarıda da değindiğimiz gibi Sahalar doğanın canlı bir varlık 

olduğu inancını taşımaktadırlar. Sahalar doğanın her bir unsurunu 

büyük bir bileşenin parçası olarak algılamakta ve dağ, tepe, güneş, ay, 

çiçek, ağaç gibi her bir doğa unsurunun birer ruha sahip olduğuna 

inanmaktadırlar. Bundan dolayı Lena Nehrine “büyükanne”, Vilyuy 

Nehrine ise “büyükbaba” denilmektedir (Jordan ve Jordan, 2001, s. 

58-59). Eski Türklerde de doğanın bir takım gizli kuvvetlerin 

varlığına inanılmaktaydı. Dağ, ırmak, su kaynakları, ağaç vs. bunlar 

aynı zamanda birer ruh taşımaktadırlar. Doğa ruhlarına ise eski 

Türkler tarafından yer-su adı verilmekte idi (Kafesoğlu, 2006, s. 302-

303). Eski Türklere ve Sahalarda olduğu gibi doğa kültünün izlerini 

ve aynı zamanda doğa ve ata kültünün birbirini tamamlayıcı bir 

durumunu görmekteyiz.  Eberhard, Çin kaynaklarına dayanarak 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

132 

Tabgaçlarda bir orman kültünün bulunabileceğini ve kurban 

sonralarında kayın ağacı diktiklerini bunlardan tanrısal ve kutsal 

orman meydana getirdiklerini aktarır (Eberhard, 1996, s. 80-81).  

Bununla birlikte Sibirya sahasında Şor Türkleri ormana büyük bir 

saygı duymaktadırlar. Ormana avlanmaya gitmeden önce 

temizlenirler hatta yalan dahi söylemezler. B. Ögel’in aktardıklarına 

göre Saha Türkleri de ormanın ruhu olduğuna inanılır ve onunla 

ilişkilerinin iyi olmasını isterler (Ögel, 2010, s. 489). Doğa ait bir 

diğer unsur ise hayvanlardır. Hayvanlar da inanış içerisinde önemli 

bir motif olarak yer almaktadır. Yukarıda aktarıldığı üzere oyunların 

elbiselerine çeşitli hayvan kemikleri asılmaktadır. Oyunların 

başlarına ve kollarına taktıkları tüy ve baş süslemesi olarak 

kullandığı geyik boynuzları Saha oyunlarının kullandığı hayvan 

ruhlarının kaynağını belirler ki bunların vasıtasıyla Saha oyunun 

hangi hayvandan manevi gücünü aldığını anlamak mümkündür. 

Bunun yanında Sahalarda her ailenin bir hayvan koruyucusu olurdu, 

bu hayvan öldürülmezdi ve aile o hayvanın adını taşırdı (Ivanov, 

1996, s. 9). 

Ateş kültü de Saha Türkleri için önemli inanışlardan birisidir. 

Saha Türklerine göre ateş, göklerin üçüncü katında oturan Ulu-

Toyon tarafından ‘ateş kargası’ yoluyla insanlara gönderilmiştir 

(Ögel, 2010, s. 501-502). Ateş, aile ocağını sembolize etmesi 

bakımından Saha Türkleri inanışında önemli motiflerden biridir. 

Sibirya Türk inanç sisteminde de ateşi su ile söndürmek, ateşe 

tükürmek, ateşe kötü bir söz söylemek yasaktır çünkü ateş aynı 

zamanda güneşin bir sembolüdür. Eski Türk geleneklerinde de ateşe 

olan hürmeti görmekteyiz. Örneğin Göktürklerin Bizans elçilerini 

kötü düşüncelerinden arınmaları için ateş üzerinden atlattıkları 

kaynaklarda geçmektedir (Gömeç, 2006, s. 120). Saha Türklerine ait 

bir atasözü “demirciler ve şamanlar aynı yuvadan çıkmıştır” (Roux, 

2002, s. 82) der. Bu atasözüne benzer biçimde bu törenlerde okunan 

dualardan biri ise şu şekildedir: “Saha ulusuna kudretli demirciler 

bahşeden Kıtay Baksı Toyon’a saygı göstereceğim. Demirci 

hastalanırsa kızıl inek kesip kurban sunacağım; kurbanın ciğerlerini 

ve böbreklerini demircinin ocağına gömeceğim” (İnan, 2000, s. 78). 

Ayrıca Sahaların en büyük demircilerinden olan Ağlıs adını 



İsmet KILIÇ 

133 

taşımaktaydı. Koruyucu anlamına gelen bu söz Saha Türklerinde aile 

ocağı ve mukaddes ateş gibi kavramlar bu sözle ifade edilmektedir. 

Çünkü Sahalara göre aile, aile ocağı sönmemesi gereken kutsal bir 

ateştir (Ögel, 2010, s. 504). 

Altay ve Saha Türklerinde kamların göğe yükseliş veya yere 

inişteki kendinden geçme durumları geleneksel Türk topluluklarının 

hayatında önemli bir yere sahiptir. Ölen ve yer altına gidemeyen 

ruhların oraya ulaştırılması, hastanın ruhunun kurtarılarak sahibine 

iade edilmesi bu yolculuğun ana amaçları arasındadır (Güngör, 2003, 

s. 473). Sahalarda aile içinde biri hastalığında oyunlar ruhları davet 

ederler ve onları rahatlatmaya, güven vermeye başlar bu seanslar 

esnasında ise kuturuksut denilen tecrübeli bir kişi oyuna yardımcı 

olur. Evdeki kadın ise evi süpürür temizler ki kötü ruhlar pisliklerin 

ardına gizlenmesin diye. Kötü ruhları yakalamak için ise oyun 

birtakım büyüler yapar. Bu büyüden sonra oyun kendisini hastanın 

üzerine atar ve kötü ruhu yakalamış gibi yapar. Oyun, bundan sonra 

ruhlarla konuşma yapıyormuş gibi bir diyalog içine girer. Burada 

ruha “bir insan gibi, bir Saha gibi konuşmasını ister”. Oyun 

yakalamış olduğu ruhla birlikte “üst dünyaya” gider ve orada onunla 

konuşur, hipnoz haline geçen oyun burada ruhu, hasta kişiyi rahat 

bırakmaya ve hastalığının düzelmesi için ikna etmeye uğraşır 

(Alekseev, 1997, s. 49-61). 

Atalar kültü bağlamında en önemli ve dikkat çekici nokta 

kurbandır. Eski Türklerde yönetici sınıfı atalarının ruhuna yılda bir 

kez kurban adarlar. Bu gelenek Sahalar arasında her yıl haziran 

ayının yirmi birinci günü Lena Nehri boyunda toplanarak Isıah 

bayramını kutlarlar. Gök Tanrıya kurbanlar kesilir. Burada büyük 

şenlikler yapılır ve kurbanlar kesilip etleri yenmeden, kımızlar 

içilmeden önce oyunlar tarafından ateş doyurulur (Arslan, 2007, s. 

60).  

Sonuç  

Tarihselden bu yana bakıldığında Türk inancını kültler ve 

Tengri inanışı özelinde özetlenebilir. Saha Türklerinin inanç sistemi 

içinde ise bunların sürdürüldüğü gerek yakın Saha tarihinden izlerle 

gerekse çağdaş verilerle saptanmaktadır. Güneş, yer-su, atalar, ocak, 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

134 

ateş gibi kültler hem Türk boylarında hem de Sahalarda bugüne 

kadar devam etmiş kültlerdir. Saha inanç sisteminin bir bütün halinde 

eski Türk inancı olduğunu kabul etmek güç mesele iken diğer yandan 

Saha inanç sisteminin tarihsel bağlamda Türk inancının taşıyıcısı 

durumunda olduğu görülmektedir. Bu itibarla yazıda aktarılan 

hususlar göz önüne alındığında Eski Türklere ait birçok kült, 

inanışlarının Saha Türklerinin inanç dünyası ile bir bağ 

kurulabileceğini göstermektedir. Örneğin kadın oyunlar için 

kullanılan udagan sözcüğünün ot “ateş” sözcüğü ile olan izahı bu 

konuda oldukça dikkat çekicidir. Saha Türklerinde oyunun giydiği 

elbisenin diğer şaman elbiselerinden farklı oluşu örneğin 

elbiselerinde yer verdikleri güneş motifinin tarihsel bağlamda Türk 

inanışının izlerini taşıması kültür taşıyıcılığının önemli sonuçlardan 

bir tanesidir. Saha inanç sistemi eldeki verilerden hareketle tarihsel 

süreç içerisinde komşu gruplarla zaman içerisinde şekillenmiş ancak 

kökleri çok eskiye dayanan bu anlamda tarihsel bağları kuvvetli, 

doğa, ata gibi kültleriyle evreni bir bütünlük içerisinde gören bir 

inanç sistemdir. 

  

Kaynakça 

Alekseev, N. A.  (1997). “Shamans and Their Religious Practices from 

Shamanism Among the Turkic Peoples of Siberia”. (Ed: Marjorie 

Mandelstam Balzer). Shamanic World: Rituals and Lore of Siberia 

and Central Asia (ss. 49-109).  A North Castle Book.  

Arslan, Ahmet Ali. “Orta Asya Türk ve Amerika Kızılderili Şamanlarının 

Giysileri”. Hacettepe Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitsü, 

Yaşayan Eski Türk İnançları Bilgi Şöleni: Bildiriler. 16-17 Nisan 

2007. 51-82. 

Czaplika, M. A. (2007). Shamanism in Siberian: Aboriginal Siberia, A 

Study in Social Anthropology. Forgotten Books. 

Eberhard, W. (1996). Çin’in Şimal Komşuları. Türk Tarih Kurumu 

Yayınları.  

Eliade, M. (2002). Dinsel İnançlar ve Düşünceler Tarihi /Cilt III. Kabalcı 

Yayınları.  

Gogolev, A. İ. (1983). İstoriçeskaya etnografiya yakutov. Yakutsk. 



İsmet KILIÇ 

135 

Gökalp, Z. (1976). Türk Medeniyeti Tarihi. Kültür Bakanlığı Yayınları.  

Gömeç, S. (1998). Şamanizm ve Eski Türk Dini. Pamukkale Üniversitesi 

Eğitim Fakültesi Dergisi. 4, 38-50. 

Gömeç, S. (2006). Türk Kültürünün Ana Hatları. Akçağ Yayınları.  

Güngör, H. (2002). “Eski Türklerde Din ve Düşünce”. (Ed. Hasan Celal 

Güzel, Prof. Dr. Kemal Çiçek, Prof. Dr. Salim koca). Türkler 

Ansiklopedisi III (ss. 463-503). Yeni Türkiye Yayınları. 

Hoppál, M. (2018). Şamanlar ve Semboller: Kaya Resmi ve Göstergebilim. 

Yapı Kredi Yayınları.  

İnan, A. (2000). Tarihte ve Bugün Şamanizm. Türk Tarih Kurumu 

Yayınları.  

Ivanov, V. N.  (1996). “History and Culture of the People of Sakha”. Ob 

istorii i kul’ture naroda saha. 6. 

Jordan, B. B.-Terry G. J. (2001). Siberian Village: Land and Life in the 

Sakha Republic. University of Minesota Press.   

Karim, A. (2003). “Shamanism in Bangladesh”. Shamans in Asia (Ed. 

Chilson, Clark; Peter Knecht) Routledge: New York.  

Kafesoğlu, İ. (2006). Türk Millî Kültürü. Ötüken Yayınları. 

Naoko, T. (2003). “Miyako Shamans’ Interpretation of Traditional Bliefs”. 

(Ed. Chilson, Clark; Peter Knecht). Shamans in Asia (ss.120-153). 

Routledge: New York.  

Ögel, B. (2010). Türk Mitolojisi II. Türk Dil Kurumu Yayınları.  

Place, R. M. (2008). Shamanism. Chealse House Publishers.  

Roux, J. P. (2002). Türklerin ve Moğolların Eski Dini. Kabalcı Yayınları.  

Seroşevsky, V. L. (2007). Saka Yakutlar. Selenge Yayınları.  

Stutley, M. (2003). Shamanism an Introduction. London and New York: 

Routledge.  

Uşnitski, V, V. (2008). Saha Halkının Etnik Kökenin ve Erken Etnik 

Tarihinin Araştırılması: Temel Versiyonlar. KÖK Araştırmaları. X 

(2). (2008), 135-140. 

Utkin, K.D. (1994). İstoki yakutskogo şamanizma. Yakutsk Çif sitim. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

136 

Vasilyev, V. (2007). Saha Halkının Kamlığı. Hacettepe Üniversitesi 

Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü, Yaşayan Eski Türk İnançları Bilgi 

Şöleni: Bildiriler. 16-17 Nisan 2007. 25-26. 



137 

SOYOT TÜRKLERİNDE REN GEYİĞİ 

YETİŞTİRİCİLİĞİ VE BU BAĞLAMDA GELİŞEN 

SÖZ VARLIĞI 

Zeynel ÖDEMİŞ* 

Giriş 

İnsanlar, tarihin en eski dönemlerinden beri hayvanlarla doğal 

ortamı paylaşmış; kuraklık, iklim değişiklikleri, zorunlu göç, su vd. 

sorunlara karşı ortak mücadele vermiştir. Toplayıcılık ve avcılık 

dönemlerinde avla başlayan insan-hayvan ilişkisi, ilerleyen süreçte 

bazı hayvanların evcilleştirilmesiyle farklı bir boyuta evrilmiştir. 

Yerleşik hayata geçilmesi sonucu hayvanların et, süt ve derisinden 

yararlanılmış; ziraat, tarım ve ulaşım gibi alanlarda insan hayatının 

vazgeçilmez bir unsuru olmuştur. 

Özellikle göçebe toplumlarda, avcılık ve hayvan yetiştiriciliği 

tartışmasız bir şekilde varlığın ve yaşamın ana merkezini 

oluşturmaktadır. İklim koşulları ve yeni otlaklara duyulan ihtiyaç 

nedeniyle konar-göçer toplumlar için hayvanlar, etinden, sütünden ve 

derisinden yararlanılan bir besin kaynağı olurken diğer yandan aynı 

toprak, iklim ve coğrafyayı paylaşma açısından dış tehlikelerden 

(yırtıcı hayvanlar, sel, hastalık vb.) korunmak için çeşitli önlemler 

geliştirmeyi zorunlu kılmıştır. Bu önlemler arasında en 

önemlilerinden biri ise kuşkusuz dengeli avcılıktır. 

Avcılık, kimi zaman sürüyü yırtıcılardan koruma amacıyla, 

kimi zaman ise besin kaynağı sağlama amacıyla gerçekleştirilmiştir. 

Av sırasında karşılaşılan ayı, kurt ve geyik gibi hayvanlar, geçmişten 

günümüze dünya halklarında olduğu üzere, zamanla toplumların 

inanç sistemlerinde de yer edinmiştir. Bu durum Türk toplulukları 

* Dr. Öğr. Üyesi, Giresun Üniversitesi, Rus Dili ve Edebiyatı Bölümü,

zeynel.odemis@outlook.com, ORCID: 0009-0003-5882-203.



Sibirya Çalışmaları - III 

 

138 

için de geçerlidir. Ruslarda “ayı” (медвед - bal yiyen), Çinlilerde 

“ejdeha”, Sümerlerde “yılan”, Moğollarda “köpek”, Türklerde 

“kurt”, Selçuklu ve Rus çarlığı döneminde “çift başlı kartal” vd. 

kutsallık atfedilerek halkların, boy ve soyların, devletlerin görülen, 

saygı duyulan imge ve sembolleridir. Geyik de Türk halklarında kimi 

zaman bir boyun adı (Kırgızlarda “Bugu”) kimi zaman da halklara 

boylara yol gösteren kıtlıktan, darlıktan çıkaran ruhani bir kişi 

(Geyik Baba), destanlara konu olan ve boyu, soyu açlıktan kurtaran 

bir hayvan (Kocacaş Destanı) olarak ortaya çıkar. Cengiz 

Aytmatov’un “Beyaz Gemi” romanı da geyik efsanesi üzerinedir.  

 Türklerin kimi zaman kendilerine ve sürülerine zarar veren 

kurtla, kimi zaman yoldaşı olan atla, kimi zaman da av sırasında 

karşılarına çıkan geyikle ilgili inanmalara sahip oldukları 

bilinmektedir. Adı geçen hayvanların yanı sıra ayı (Killi, 2017, s. 25-

56) ve kartal (Güngör, 2014, s. 319- 339) gibi başka hayvanların da 

Türk mitoloji, inanç ve kültüründe önemli bir yere sahip olduğunu 

vurgulamak gerekir. 

 Bu hayvanlar arasında geyik, Hakasya, Kırgızistan (Saymalı 

Taş) ve Sibirya mağaralarında yer alırken İskit, Hun, Göktürk ve 

Uygurlar döneminden Orta Asya’ya ve Anadolu’ya kadar geniş bir 

coğrafyada mitoloji, efsane, inanç ve değerler sisteminde kendine yer 

bulmuştur. Geyik, Türk halkalarında her zaman kutsal bir varlık 

olarak kabul görmüş, avlanması ya da etinin yenilmesinin uğursuzluk 

ve felaket getireceğine inanılmıştır. Bu tür inanmalar ve inanmalara 

dayalı uygulamalar Türk halklarında boydan boya ortak özellikleri 

yansıtsa da bazen farklı özellikleriyle de kendini göstermektedir.  

Türk mitolojisinde geyik, dağların, vadilerin ve sarp 

kayalıkların sihirli ve en güzel hayvanı, deniz ve yer ruhunun 

simgesi, konuşabilen, tanrıyla ilişki kurabilen bir varlık olarak 

betimlenmiştir (Ögel, 2023, s. 124-126). Türklerde kurttan sonra en 

önemli hayvanlardan biri olan geyiğin bir dönem öldürülmesinin 

cezası ölüm olmuştur (Tansü ve Güvenç, 2015, s. 8). Geyik 

boynuzları nazardan korunmak amacıyla duvarlara asılmış, ayrıca bu 

boynuzların şifa verici özellikler taşıdığına da inanılmıştır (Dilek, 

2021, s. 420-421).  



Zeynel ÖDEMİŞ 

139 

Eski Hun efsanelerinde geyik, avcılara bataklıkta yol gösterir 

ve onları güvenli bir şekilde karşı kıyıya ulaştırır. Bir başka Hun 

efsanesinde ise geyik avına çıkan iki genç, geyiği denize kadar 

kovalar geyik birden denize girer ve avcılar da peşinden yüzerek 

devam eder. Deniz bittiğinde ve karaya çıktıklarında geyik ortadan 

kaybolur (Yeşildal, 2007, s. 6; Ögel, 2013, s. 37-38; Yıldız, 2011, s. 

94). 

Oğuz Kağan Destanı’nda halkın sürülerine zarar veren 

canavarın yakalanabilmesi için bir geyiğin ağaca bağlandığı 

görülmektedir (Yeşildal, 2007, s. 44). Dede Korkut hikâyelerinden 

Bamsı Beyrek’te ise kahramanın çıktığı geyik avı, onu Banu 

Çiçek’in otağına kadar götürmüştür (Yeşildal, 2007, s. 8; Yıldız, 

2011, s. 106; Güven, 2003, s. 86). 

Şaman inancında da geyik önemli bir yere sahiptir. Şamanlar 

yer altına inerken ve göğe çıkarken bazı hayvanları rehber olarak 

kullanır ve bu hayvanların başında geyik gelir. Şaman elbiselerinin 

geyik derisinden yapılması, davullarının geyik derisiyle kaplanması 

ve tokmaklarının geyik boynuzundan üretilmesi bu inancın bir 

göstergesidir (Yeşildal, 2007, s. 24). 

Bir Göktürk efsanesinde ise geyik, Göktürklerin anası olarak 

tasvir edilmiştir (Yeşildal, 2007, s. 4; Yıldız, 2011, s. 91). Ayrıca 

Göktürk kitabelerinde geyik, milleti doyuran bir av hayvanı olarak 

anlatılmıştır. Göktürk Abidelerinde geçen şu ifadeler, geyiğin 

Türkler arasında bir av hayvanı olarak değer kazandığını 

göstermektedir: “Kiyik yiyü tabısgan yiyü olurur ertimiz. Budun 

boguzı tok erti – Geyik yiyerek, tavşan yiyerek oturuyorduk. Milletin 

boğazı tok idi” (Ergin, 2001, s. 67). 

Soyot efsanelerinden Avcı Kişi adlı hikâyede ava çıkan bir 

avcının bir yerde beş geyiği avladıktan sonra avcının başına gelenler 

anlatılır (Rassadin, 2010, s. 53-56). Şor destanlarından Kan-

Pergen’in Çeş-Alp’i aramak için çıktığı yolculukta karşılaştığı geyiği 

takip ederek bir çadıra gelmesi ve burada Çeş-Alp’i görmesi anlatılır 

(Ögel, 2023, s. 641). Altay destanlarından Közüyke’de ise ava çıkan 

Karatı Kagan ile Ak Kagan’ın karşılaştıkları geyiği öldürmemeleri, 

geyiğin kendilerine eşlerinin hamile olduğunu bildirmesiyle 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

140 

ilişkilendirilmiştir (Yeşildal, 2007, s. 17). Teleüt Türklerinde geyik, 

şamanın ikinci ruhu olarak kabul edilmiştir. Bu nedenle geyiğin 

ölümü şamanın ölümüyle eşdeğer sayılmıştır (Duman, 2024, s. 161). 

Tuvalıların Möge destanında ise oğlan, ormanda vurduğu geyiklerle 

ailesini besler (Duman, 2024, s. 161). Ayrıca Tuva destan, efsane ve 

bilmecelerinde geyiğin rengi, sesi, boynuzlarının sivriliği, şifa verici 

özellikleri ve kuyruğunun yapısı gibi fiziksel nitelikleri öne 

çıkmaktadır (Arçın, 2013, s. 231).  

Başkurt destanlarında da geyik motifine rastlanır. Ulan 

Batır’da, yırtıcı geyiği elleriyle öldüren avcının onun kanını içmesi 

gerektiği ve küçük yaştaki çocuklarına küpteki kandan içmemeleri 

yönünde tembihte bulunması anlatılmaktadır (Yıldız, 2011, s. 108). 

Kerte Mergen destanında ise geyik, “genç geyik gibi sabırsızlığını 

yenemeyip” ifadesiyle bir benzetme unsuru olarak karşımıza çıkar 

(Duman, 2024, s. 164). Çuvaş destanlarında ise geyik, yol gösterici 

bir varlık olarak tasvir edilmiştir (Duman, 2024, s. 162). 

Kırgız kültüründe geyik, av ruhu olarak kabul edilmiş, av 

hayvanlarını koruyan ve kurallara uymayan avcıları cezalandıran bir 

varlık olarak inanışta yer bulmuştur (Gümüş, 2021, s. 113). Cengiz 

Aytmatov’un Beyaz Gemi adlı romanında da görülen Boynuzlu 

Maral Ana inancı, Kırgızların atası olarak kabul edilen geyiğin 

günümüzde hâlen kutsallığını sürdürdüğünü göstermektedir 

(Yeşildal, 2007, s. 6). Kocacaş destanında ise kahramanın bir geyiği 

avlamak için peşine düştüğü, geyiğin onu kayalıklara sürüklediği ve 

burada Kocacaş’ın çaresizlikten kendini kayalıklardan atarak 

yaşamına son verdiği anlatılmaktadır (Yeşildal, 2007, s. 12; Yıldız, 

2011, s. 91).  

Kırgızlar eski dönemlerden itibaren ayları hayvan adlarıyla 

adlandırmışlardır. Bu ay adları şu şekildedir: 1. Calgan Kuran (Mart), 

2. Çın Kuran (Nisan), 3. Bugu (Mayıs), 4. Kulca (Haziran), 5. Teke 

(Temmuz), 6. Baş Oona (Ağustos), 7. Ayak Oona (Eylül), 8.Toguzdun 

Ayı (Ekim), 9. Cetinin Ayı (Kasım), 10. Beştin Ayı (Aralık), 11. Üçtün 

Ayı (Ocak), 12. Birdin Ayı (Şubat). 

Bu adlandırmalardan da anlaşıldığı üzere geyik, Kırgız 

kültüründe ön plana çıkan rehber, boy soyun yoldaşı, kader 



Zeynel ÖDEMİŞ 

141 

arkadaşıdır. Karacanın erkeği anlamındaki kuran sözcüğü birinci 

ayda calgan kuran (yalancı karaca), ikinci ayda çın kuran (gerçek 

karaca) olarak kullanılırken bugu (erkek geyik), kulca (dağ koçu), 

teke (yaban keçisi) ve oona (ceylan) adları diğer aylarda 

görülmektedir (B. İshakov, 2012, s. 203; A. İshakov, 2013, s. 163). 

Ayrıca, konar-göçer Kırgızlar arasında karaca için elik sözcüğü de 

kullanılmıştır (İshakov, 2012, s. 204). Bu söz, günümüzde 

Giresun’un Keşap ilçesi ve çevresinde karacaya ‘elek keçi’ veya ‘elik 

keçi’ denilerek Anadolu’da da yaşamaktadır. Yörede bu hayvanlar 

yarı kutsal sayıldıkları için avlanmamaktadır. Yine, Kırgızların Çekir 

ve Sayak boylarında kullanılan erke bulan (erkek geyik) ifadesi, 

Anadolu’da Giresun’un Bulancak ilçesinin adlandırılmasında da 

karşımıza çıkmaktadır. Nitekim bulan sözü Tuva Türkçesinde de 

“geyik, Kanada geyiği” anlamına gelmektedir (Arıkoğlu ve Tosun, 

2024, s. 131). 

Karaçay efsanelerinden birinde, Avcı Bineger’in geyik ilahının 

kızı olan dişi geyiğin peşine düşmesi ve bunun sonucunda dişi geyik 

tarafından lanetlenerek ölümle cezalandırılması anlatılmaktadır 

(Yeşildal, 2007, s. 10). Nogay destanlarından Edige Destanı’nda ise 

destan kahramanı Barkaya’nın geyik vurduğu ve balık tuttuğu 

görülmektedir. Irak Türkleri arasında ise şifa amacıyla kullanılan 

taslardan birinin geyiğin ciğerinde bulunduğuna inanılmaktadır 

(Yeşildal, 2007, s. 40). 

İslamiyet öncesi Uygur eserlerinde geyik genellikle iyilik 

sembolü olarak yorumlanmıştır. Nitekim Irk Bitik’te şu şekilde 

geçmektedir: “Tokuz arlı sıgun kiyik men. Bed(ük) tiz üze ünüpen 

möngreyür men – Dokuz çatallı boynuzu olan erkek geyiğim. 

Yüksek dizlerinin üstüne çıkarak böğürürüm” (İnayet, 2013, s. 47-

48; Yıldız, 2011, s. 99). Aynı eserde başka bir örnekte ise şu ifadeler 

yer alır: “Kanlık süsi abka ünmiş. Sagır içre elik kiyik kirmiş – Hanın 

ordusu ava çıkmış. Avlak içine bir erkek karaca girmiş” (Tekin, 

2013, s. 26-33). 

İslamiyet sonrası Uygur efsanelerinde ise geyik, yol gösterici 

bir varlık olarak tasvir edilmiştir. Kaşgarlı Mahmud’un babası 

Hüseyin bir geyiği takip etmiş, geyiğin kaybolduğu noktada Hüseyin, 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

142 

Kaşgarlı Mahmud’un annesi Rabia Hatun ile karşılaşmıştır (İnayet, 

2013, s. 50). 

Geyik, Türklerin ilk yazılı metinlerinde de kendine yer 

bulmuştur. Uygur metinlerinden fal kitabı Irk Bitig’de geyik, kiyik ve 

elik sözcükleriyle anılmaktadır. Kiyik “yaban hayvanı, av hayvanı, 

geyik” anlamlarında kullanılırken, elik kelimesi “erkek ceylan” 

karşılığında yer almaktadır (Çelikeloğlu, 2022, s. 61-63). Ayrıca 

sıġun “erkek geyik” ve yarġun kiyik “bir geyik türü” olarak 

geçmektedir (Tekin, 2013, s. 25). Kutadgu Bilig’de ise şans ve 

mutluluğa benzetilmiştir: “Keyik sanı devlet kişikte tezig / Kalı kelse 

bekle tuşa hem tizig - Mutluluğu insan için ürkek bir geyik varsay; 

eğer gelirse sıkı tut, ayağına köstek vur.” “Seviglini sevmez keyik 

teg kaçar / Kaçığılıka yapçur adakın kuçar - Seveni sevmez, ondan 

geyik gibi kaçar; kaçana yapışır, onun ayağına sarılır” (İnayet, 2013, 

s. 47-48). 

Türk mitolojisinde olduğu gibi Anadolu kültüründe de geyik, 

merhametin ve güzelliğin sembolü olup anaç karakteriyle öğüt veren 

bir hayvan olarak kabul edilmiştir. Anadolu’da terk edilen çocukları 

emzirmesi ve onlara sahip çıkmasıyla, mitolojide kurda yüklenen 

işlevin Anadolu’da geyiğe geçtiği görülmektedir (Yiğit, 2018, s. 

284). Geyik boynuzları, şekilleri ve her yıl düşüp yeniden çıkmaları 

nedeniyle hayat ağacına benzetilmiş, bu nedenle kutsal bir imge 

olarak görülmüştür. Günümüzde dahi Anadolu’da pek çok evde 

geyik boynuzlarının kapı üzerine veya duvarlara asıldığı, türbelerde 

ise şifa amacıyla bulundurulduğu bilinmektedir (Çetin vd., 2024, s. 

157). 

Anadolu’da geyik ile ilgili pek çok efsane anlatılmaktadır. 

Bunlardan en ünlüsü Geyikli Baba efsanesidir. Osmanlı’nın kuruluş 

yıllarında, Orhan Bey döneminde yaşayan Geyikli Baba’nın 

Bursa’nın fethinde Türk ordusuna yardım ettiği ve fetih sonrasında 

İnegöl’de geyikleriyle birlikte yaşadığı rivayet edilmektedir (Aslan 

ve Akın, 2020, s. 218). Günümüzde Geyikli Baba Türbesi İnegöl’de 

bulunmaktadır. Ayrıca Anadolu’nun farklı bölgelerinde de geyikle 

ilişkilendirilen pek çok türbe vardır (Yiğit, 2023, s. 381). 



Zeynel ÖDEMİŞ 

143 

Bir diğer yaygın anlatı ise “Alageyik” hikâyesidir. Adana 

yöresinde, Toroslarda anlatılan bu efsanede, düğün günü ava çıkan 

Halil adlı gencin başına gelenler konu edilmektedir. Bu hikâye Türk 

edebiyatında romanlara, filmlere ve türkülere de konu olmuştur. 

Giresun’da anlatılan bir başka hikâyede ise geyik, bir ağaç kovuğuna 

bırakılan çocuğu emzirmekte ve büyütmektedir. Ancak çocuğun 

ailesi geri dönüp çocuğu geri alınınca, geyik bu duruma beddua ettiği 

rivayet edilir.  Bu nedenle yörede bir geyiği avlayan ve etini yiyen 

kişinin soyunun tükeneceğine inanılmaktadır (Dilek, 2021, s. 326). 

Geyik, Alevi inanç ve kültüründe kutsallık atfedilen en önemli 

hayvanlardan biridir. Alevilikte geyik, insanları yanlış yollardan 

alıkoyan ve müşkül durumlarında onlara yardım eden bir varlık 

olarak kabul edilmektedir. Ayrıca ulviyet sahibi kişilerin don 

değiştirerek geyik biçimine girmesi de inançta sıkça rastlanan bir 

durumdur (Dursun ve Hança, 2022, s. 111-112). Türkmen, Tahtacı, 

Kızılbaş Alevileri ve Bektaşilerde ise ceylan ayrı bir öneme sahiptir. 

Rivayetlere göre erenler ceylanlarla birlikte semah tutmaktadır. Bu 

nedenle ceylanların avlanması kesinlikle yasaktır. Geyikli Baba’nın, 

Abdal Musa’ya geyik sütü içirerek onu geyiklerle akraba kıldığı, 

Karaca Ahmet Sultan’ın ise iki geyiği çift sürerek kullandığı 

aktarılmaktadır (Türkdoğan, 2019, s. 59). 

Anadolu âşık edebiyatında geyik, özellikle ‘ahu gözlü’ 

sevgiliyi temsil eden bir sembol olarak yer almıştır. Bu bağlamda 

geyik, sevgilinin aklını alan, aşığını sersem eden ve onu aşkın 

pençesine düşüren bir varlık olarak tasvir edilmiştir. Erzurumlu 

Emrah, ahu gözlü sevgilinin güzelliğinin ne hurilerde ne de 

Gilmanlarda bulunduğunu dile getirir. Karacaoğlan, ahu bakışlı 

sevgiliyi ‘ceren yavrusu’ olarak nitelendirir ve güzelliğini avcı kuşu 

şahine benzetir. Âşık Ömer ise ahu gözlü sevgiliyi aşığa cefa çektiren 

ve onun aklını başından alan bir güzellik unsuru olarak betimler 

(Keçeci, 2018, s. 99-103). 

Anadolu ağızlarında geyik için ceylan, gazel ve elek keçi gibi 

farklı adlandırmalar kullanılmaktadır. Halk danslarında da geyiğe yer 

verilmiş. Örneğin Tokat ve Yozgat yöresinde oynanan geyik oyunu 

geyiğin hareketlerinin taklit edilmesiyle ortaya çıkmıştır (Avcıoğlu, 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

144 

2023, s. 822). Geyik ayrıca pek çok türkünün konusu olmuştur 

(Sezer, 2022, s. 101; Karadavut ve Yeşildal, 2007, s. 111). Geyik 

unsuru yer adlarında “Geyik Dağı” (Antalya), “Geyikbayırı” 

(Antalya), “Geyikli” (Çanakkale), “Geyiksuyu” (Tunceli) gibi 

örneklerde; meyve adlarında ise “Geyik elması” gibi adlandırmalarda 

görülmekte, böylece kültürel hafızada ve günlük yaşamda kalıcı bir 

yer edinmektedir. 

Kadim Türklerden günümüze kadar, özellikle Anadolu 

coğrafyasında geyik önemli bir sembol olmayı sürdürmüştür. Bu 

bağlamda yarı kutsallık atfedilen geyikler, kimi zaman yolda 

kalmışlara yol göstermiş, kimi zaman aç kalan çocukları doyurmuş, 

sahipsiz çocuklara annelik etmiştir. Bunun yanı sıra, geyik Türk 

kültüründe önemli bir av hayvanı olarak da pek çok destan, efsane ve 

mitolojide yer almıştır. 

Geyikle ilgili temel söz varlığı, Türklerin Oğuz Kağan, 

Kocacaş Destanı, Ala Geyik efsanesi ve Dede Korkut öykülerinde 

geyik ve geyiğin yavrusu ile ilgili terimler ve kavramlarla karşımıza 

çıkmaktadır. Ayrıca boy-soy adları (örneğin Kırgızlarda Bugu), 

geyikle ilgili toponimler (Geyikli), evliya isimleri (Geyikli Baba) ve 

türbeler (Geyikli Baba Türbesi) de söz konusudur. 

Görüldüğü üzere, geyikle ilgili Türk halklarında sayısız efsane, 

söylence ve destan bulunmaktadır. Ayrıca Türk halklarının dillerinde 

geyik etrafında zengin bir söz varlığı oluşmuştur. Yukarıda verilen 

bilgilere göre geyik: a) zor durumda, sıkıntılar içinde kalan avcı, boy, 

soy ve orduya rehber ve yol gösterici, b) yetim ve aç kalan çocuğu 

doyuran, mecazî anlamda halkını besleyen, koruyan ve kollayan bir 

ana, c) iyilik, güzellik ve ahengin sembolü, d) Şaman inancında 

karanlık dünya olan yer altından gökyüzüne çıkan bir rehber, e) aşığı 

peşinden koşturan, ahu gözlü bir dilber; kimi zaman ardından türkü 

ve ağıtlar yakılan bir sevgili olarak karşımıza çıkmaktadır. 

1. Soyotlarda Geyik Yetiştiriciliği 

Sibirya’nın güneyinde, Buryat Cumhuriyeti’nin Oka 

bölgesinde yaşayan az nüfuslu bir Türk halkı olan ve deniz 

seviyesinden ortalama yüksekliği 3000 m olan Sayan bölgesinde 



Zeynel ÖDEMİŞ 

145 

yaşayan Soyotlar1, iklim ve coğrafi koşullar nedeniyle hayvancılık ve 

avcılıktan başka bir geçim kaynağına sahip değildir. Bu nedenle 

geyikler, göç esnasında yük taşımacılığında ve aylar süren av 

yolculuklarında önemli bir binek hayvanıdır. Bu hayvanlar sarp 

yamaçları, bataklıkları ve derin karlı yolları rahatlıkla 

geçebilmektedir.  Bu özellik, bölgenin iklim ve coğrafyasına 

uygunluğu açısından önemlidir. 

Soyotlar, Sayan bölgesindeki diğer Türk halkları gibi, 

geyikgiller ailesine mensup ren geyiklerini beslerler. Bu hayvanlar, 

ortalama 15–20 yıl yaşayan otçul memelilerdir. Omuz yüksekliği 

yaklaşık 120 cm’ye kadar ulaşan ren geyiklerinin ağırlığı 100–300 kg 

arasında değişmektedir. Hem erkek hem de dişi bireylerde boynuz 

bulunması, türün ayırt edici özelliklerinden biridir. Geniş ve yayvan 

toynakları sayesinde kar üzerinde kolaylıkla yürüyebilen ren 

geyikleri, aynı zamanda karı kazarak dağ yosunlarını (liken) 

tüketirler. Kalın derileri soğuk iklim koşullarına karşı koruma sağlar 

ve mevsimlere bağlı olarak renk değiştirir. Beslenmeleri mevsimsel 

farklılıklar gösterir: kışın kar altındaki yosunlarla, yazın ot, yaprak ve 

çiçeklerle, sonbaharda ise mantarlarla beslenirler. Genellikle sürü 

hâlinde dolaşan ren geyikleri, yılda bir yavru doğururlar. 

 
1 18. yüzyılın başları Rusya ile Çin arasında sınırların belirlenmesi sonucu Sayan bölgesi 

siyasi açıdan parçalanmış ve Soyotlar Rusya topraklarında kalmıştır (Monguş, 2012, s. 72). 

Zamanla bölgeye yerleşen Buryatlar nedeniyle Soyotlar nüfus bakımından azınlık durumuna 

düşmüş, kültürel asimilasyona uğramış ve Soyot Türkçesinin yerini giderek Buryatça 

almaya başlamıştır.  

1926 yılına kadar bölgede Soyot Türkçesi konuşan yaklaşık 500 kişinin yaşadığı 

bilinmektedir (Monguş, 2012, s.72). Ancak bu tarihten sonra yapılan Sovyet nüfus 

sayımlarında Soyotlar “Buryat” olarak sınıflandırılmış, dilleri ise “Buryatçanın Okinskiy 

lehçesi” şeklinde kaydedilmiştir. Sovyetler Birliği’nin dağılmasının ardından 1990’lı 

yıllarda Soyotlar kimliklerini yeniden kazanmak için çeşitli girişimlerde bulunmuşlardır. Bu 

çabalar sonucu 2000 yılında Rusya Federasyonu 255 sayılı kararnamesi gereği Soyotlar, 

“Sibirya’nın yerli ve az nüfuslu halklarından biri” olarak resmî statü elde etmiştir 

(Rassadin,2012 s.100). Bu gelişme, Soyotlar için bir dönüm noktası olmuş, Soyot dili ve 

kültürü üzerine çalışmalar başlatılmış ve canlandırma faaliyetleri hız kazanmıştır. 

Günümüzde Oka bölgesindeki okullar ve Soyot Kültür Merkezi’nde Soyot Türkçesi 

öğretilmekte, Soyot kültürünü yaşatma çabaları sürdürülmektedir. Son nüfus sayımına göre 

yaklaşık 4500 Soyot yaşamaktadır (https://nazaccent.ru/nations/soyots/.12.02.2025). 

 

https://nazaccent.ru/nations/soyots/


Sibirya Çalışmaları - III 

 

146 

Ren geyiklerinin esas yaşam alanı Kuzey Kutup çevresindeki 

tundra ve tayga bölgeleridir. Kuzey Kanada, Alaska ve İskandinavya 

ile birlikte Rusya Federasyonu’nun batısında Finlandiya sınırlarından 

doğuda Kamçatka Yarımadası’na kadar geniş bir alanda 

yetiştirilmektedirler. Bunun yanı sıra Sibirya’daki Sayan bölgesinde 

Tofa, Tojin Tuvaları ve Soyot Türkleri ile Moğolistan’daki Dukha 

Türkleri tarafından da yetiştirilmektedir. Geyikler, toplum hayatında 

taşıma, binek, süt, et, deri, kemik ve boynuz gibi çok yönlü kullanım 

alanlarına sahiptir. 

G. M. Vasileviç ve M. G. Levin, V. G. Bogoraz’ın çalışmalarına 

atıfta bulunarak araştırmacının geyik yetiştiriciliğini kızağa koşumlu 

tundra tipi yetiştiricilik, binicilik amaçlı güney (Sayan) tipi yetiştiricilik 

olmak üzere iki temel tipe ayırdığından bahsetmektedirler. Birinci tip iki 

alt gruba ayrılır: Batı’da çoban köpekleriyle sürdürülen sistem ve 

Doğu’da köpeksiz yürütülen sistem. Araştırmacılar, Sayan 

bölgesindeki geyik yetiştiriciliğini bu doğu grubuna dâhil etmektedir. 

Ancak Vasileviç ve Levin Tipı Olenevostva i İh Proischojdeniye adlı 

eserlerinde bu sınıflandırmayı beş tipe ayırarak örneklerle 

açıklamışlardır (Vasileviç ve Levin, 1951, s. 63).  

Araştırmacılar, Sayan tipi geyik yetiştiriciliğinin tamamen yük 

taşıma ve binicilik amacıyla gerçekleştirildiğini belirtmektedir. Bu 

bölgede kullanılan eyer, yapısal açıdan at eyerine benzemek birlikte 

dayanıklılığı ve yüksekliğiyle dikkat çekmektedir. Deriden yapılmış 

kayış ve yulardan oluşan basit bir ağızlık aracılığıyla kontrol edilen 

hayvan, sol taraftan geçirilen çekme kayışıyla yönlendirilir. Eyer, 

karın altı, göğüs altı ve kuyruk altı kayışlarıyla sabitlenir. Altına keçe 

veya işlenmiş deriden bir astar yerleştirilir. Üzengileri bulunan bu 

eyer tipi, Sayan bölgesinde yaşayan halklar arasında yaygın olup 

zaman zaman komşu at yetiştiricilerinden de temin edilmektedir 

(Vasileviç ve Levin, 1951, s. 71–73). 

Geyik yetiştiriciliği bakımından topluluklar arasında bazı 

farklılıklar mevcuttur. Örneğin Nenets, Selkup, Hantı, Mansi ve 

Çukçi toplulukları geyikleri sağmazken, Sayan toplulukları 

hayvanlardan süt elde etmektedir. Yine çoban köpeği kullanımına 

Sayan topluluklarında rastlanmaz. Geyiklerin kısırlaştırılmasında iki 



Zeynel ÖDEMİŞ 

147 

yöntem kullanılmakla birlikte Sayan halkları genellikle testislerin 

kesilmesi yöntemini tercih etmektedir (Vasileviç ve Levin, 1951, s. 

74). 

Soyotlar, geyiklerini zorunlu olmadıkça kesmezler. Ana besin 

kaynakları avcılıktır. Ancak sert kış aylarında hayatta kalabilmek için 

zaman zaman geyikler kesilebilir. Öte yandan, hayvanların sütü 

önemli bir besin kaynağıdır. Bu nedenle geyikler neredeyse evin bir 

üyesi gibi görülür. İnsanlar için biyolojik evre, dış görünüş ve 

karakter özelliklerine göre yapılan adlandırmaların benzeri, ren 

geyikleri için de cinsiyet, yaş, karakter, dış görünüş ve kullanım 

amacı temelinde geliştirilmiş zengin bir adlandırma sisteminde 

gözlemlenmektedir. 

Buna ek olarak, geyiklerle ilgili kullanılan eyer ve eyer 

parçaları hakkında da kapsamlı bir söz varlığı mevcuttur. Seslenme 

biçimleri, hayvanların belirli dönemlerde çıkardıkları sesler, sürüde 

ilk ve son doğan yavrulara ilişkin terimler ve çeşitli fiil temelli 

adlandırmalar, Soyot Türkçesinde özgün bir söz varlığı alanı 

oluşturmaktadır. Bu söz varlıkları, Sayan Bölgesi Türk dilleri ile 

büyük oranda paralellik göstermektedir. 

Soyot Türklerinde görülen geyik yetiştiriciliği, işlevsel ve 

yapısal açıdan Sayan tipiyle büyük benzerlik göstermektedir. 

Soyotlar, geniş otlaklar bulmak ve avcılık yapabilmek amacıyla yıl 

içerisinde sık sık göç etmişlerdir. Bu göçler, bazen 15’in üzerinde 

tekrar edebilmiştir. Göç zamanları, otlakların durumu, iklim şartları, 

hayvanların kızgınlık ve doğum dönemleri ile av sahalarının 

verimliliğine göre belirlenmiştir. Toplayıcılıkla da uğraşan Soyotlar, 

mevsime bağlı olarak göç rotalarını şekillendirmiştir. Kışın vadilere, 

ilkbahar ve sonbaharda daha yüksek ormanlık alanlara, yazın ise 

yosun bakımından zengin, rüzgârlı dağ sırtlarına ve yüksek tepelere 

göç etmişlerdir. 

Yaz mevsiminde yüksek bölgelere göç etmenin bir nedeni de 

sivrisineklerden korunmaktır. Geyik yetiştiriciliğinin en zor dönemi 

yaz aylarıdır. Çünkü bu dönemde geyikler mantar bulmak amacıyla 

insan yerleşimlerinden uzak bölgelere gidebilmekte, bu da kayıpları 

artırmaktadır. Kış ve ilkbahar dönemlerinde ise yavrulu ve sağılan 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

148 

geyikler insanlara daha yakın bölgelerde otlamaktadır. Sonbahar ve 

kışa hazırlanmak için enerji toplama gereksinimi geyikleri zaman 

zaman uzak alanlara götürse de, insanlar bu dönemde çadırlarını 

birbirine yakın kurarak kayıpları en aza indirmeye çalışmıştır. 

Geyikler, eylül sonu ile ekim başında çiftleşir ve doğumlar 

nisan ayının sonundan başlayarak mayıs ayı boyunca devam eder. 

Çiftleşme döneminde hangi hayvanın hangi partnerle çiftleştiği 

kontrol edilir. Böylece aynı soydan geyikler çiftleşmez ve sürünün 

genetik sağlığı korunur. Bu nedenle erkek geyiklerin çoğu 

kısırlaştırılır ve sadece seçilmiş birkaç erkek damızlık olarak 

bırakılır. Bu uygulama, hem sürünün genetik sağlığını korur hem de 

erkekler arasındaki güç mücadelesini engeller (Küçüküstel, 2020, s. 

113). 

Yavrular gün boyunca çadırların yakınında tutulur. Böylece 

anne geyikler uzaklaşmaz. Anne geyikler, yavrularını emzirmek için 

geldiklerinde sabah ve akşam olmak üzere günde iki kez sağılır. İlk 

kez sağılan geyiği, sağıma alıştırma amacıyla yavru emzirilirken 

sağılır. Doğumdan sonraki ilk hafta boyunca geyikler sağılmaz. 

Geyikler az süt verir bu nedenle günlük süt miktarı yaklaşık 200 

gramdır ve bu süt genellikle çaya katılarak tüketilir. Geyik sütü 

protein ve yağ açısından zengindir. Yavruların annelerini daha fazla 

emmesi için özel ağızlıklar takılır. Geyiklerin sağılması eylül sonu 

ile ekim başında sona erer. 

Bir geyik yaşamı boyunca 10–12 yavru doğurabilir. Et ihtiyacı 

avcılıkla sağlandığı için genellikle et için kesilmezler, ancak 

yaşlanma veya yaralanma durumunda kesilebilir. Et ve bağırsakları 

yemek için kullanılırken, derisi ip yapmak veya çadırı korumak 

amacıyla değerlendirilir. Her sürüde, sürüyü koruyan ruhlara 

adanmış özel bir adak geyik bulunur ve bu geyik hiçbir koşulda 

kesilmez. 

Geyikler yaz aylarında bataklıklar ve sık ormanlık alanlarda, 

kış aylarında ise karlı araziler ve dik yamaçlarda rahatlıkla hareket 

edebilen hem binek hayvanı olarak hem de yük taşıma açısından en 

uygun hayvanlardır. Bu nedenle geyik yetiştiriciliği göçebe yaşam 

tarzını zorunlu kılmış, Soyotların kültürel yapısı da bu hayvan 



Zeynel ÖDEMİŞ 

149 

etrafında şekillenmiştir. Bunun sonucu olarak geyik Soyot 

Türkçesine çok sayıda terminolojik kelime kazandırmıştır. 

1930’lu yıllardan itibaren Sovyet politikaları doğrultusunda 

tüm göçebe halklar gibi Soyotlar da yerleşik yaşama zorlanmıştır. Bu 

süreçte Soyotların yetiştirdiği geyikler, ‘kolhoz’ adı verilen kolektif 

çiftliklerde toplanmıştır. Sovyet yönetiminin bu uygulaması, geyiğin 

evcilleştirilme ve beslenme kültürünü göz ardı ederek, hayvanları 

yalnızca sayısal değerleri üzerinden değerlendirmesinin bir 

sonucudur (Davudov, 2014, s. 9). Ancak bu uygulama beklenen 

olumlu sonuçları doğurmamıştır. 

1960 yılında Buryat Sovyet yönetimi tarafından verimsizlik 

gerekçesiyle bu çiftlikler kapatılmış, geyikler doğaya salınmış ve 

devlet eliyle avlanmıştır. Böylece Soyotlar, hem geyik 

yetiştiriciliğinden kopmuş hem de en verimli av sahalarını 

kaybetmiştir. Bu durum, temel besin kaynaklarının azalmasına ve 

ciddi ekonomik çöküntü yaşamalarına yol açmıştır (Damşayeva, 

2020, s. 120). 

Soyotlarda geyik yetiştiriciliğinin yeniden canlandırma çabaları 

1992 yılında başlamıştır. Bu kapsamda komşu halk Tofalar’dan 

yaklaşık altmış geyik temin edilmiştir. Otuz yıl boyunca geyik 

yetiştiriciliğinden uzak kalınması nedeniyle istenen başarı elde 

edilememiştir. Ancak günümüzde ise Tofalardan alınan geyik 

sayısına yeniden ulaşılmıştır (Belyayeva-Saçuk, 2020, s. 113). 

2. Soyotlarda Geyiklerle İlgili Söz Varlığı2 

Sibirya’nın yüksek dağlarla çevrili Sayan bölgesinde yaşayan 

Soyotlarda, geyik yetiştiriciliği ayrı bir öneme sahip olup hayatın 

merkezinde yer almaktadır. Kazak ve Kırgızlar için yılkı ve at ne 

ifade ediyorsa, Soyotlar için de geyik aynı derecede önem arz 

etmektedir. Dolayısıyla geyik ve geyiğe dayalı terimler, kavramlar, 

atasözleri, bilmeceler, halk şarkıları ve söylenceler Soyotçanın temel 

söz varlığını oluşturur. Soyotlarda geyikle ilgili söz varlığı ve 

 
2 Tespit ettiğimiz Soyot Türkçesine ait söz varlıkları, Soyot Türkçesinin yazı dilini oluşturan 

ve bu konuda çeşitli çalışmalar sunmuş olan V.İ. Rassadin’in Soyotsko-Buryatsko-Russkiy 

Slovar, Kartinnıy Slovar Soyotskogo Yazıka, Yazık Soyotov Buryatii, O yazıke Soyotov 

Buryatii ve Soyotica adlı eserlerinden derlenmiştir. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

150 

kavramlara değinmeden önce, Türk halklarının sözlü ve yazılı 

metinlerinde yer alan kavramlar, söz varlığı, atasözleri ve diğer dil 

göstergelerine kısaca da olsa değinmek gerekir. 

Geyik; Göktürk abidelerinde sıbun, kiyik, keyik (Yeşildal, 

2007, s. 7), Uygur dönemi Irk Bitig’te kiyik, elik (İnayet, 2013, s.47–

48), Divan-ı Lügati’t-Türk’te ıvuk, keyik, Mukaddimetü’l-Edeb’te 

ayruk, Dede Korkut’ta erkeği için boga (buğa) (Yıldız, 2011, s. 90) 

olarak geçmektedir. Anadolu coğrafyasında ise geyikgillerden 

ceylan, karaca, maral, elik, elek keçi ve dağ keçisi gibi adlandırmalar 

kullanılmıştır (Karadeniz’in Giresun ilinin “Bulancak” ilçesinin adı 

da buradan gelmektedir).  

Türkmen ve Azeri Türkçelerinde keyik, Başkurtça bolan, 

Kazak ve Karakalpak Türkçelerinde kiyik, Kıpçak Türkçesinde keyik, 

Kırgız Türkçesinde maral, kuran, bugu, kulca, teke, oona, elik, erke 

bulan (B. İshakov, 2012, s.203; A. İshakov, 2013, s.163), Özbek 

Türkçesinde buğu (Ercilasun vd., 1991, s. 270–271) olarak 

adlandırılır.  

Sayan bölgesi grubunda yer alan Dukha Türkçesinde ivi 

(Ragagnin, 2017, s. 42), Tofa Türkçesinde ibi (Rassadin, 2005, s. 

224), Tuva Türkçesinde ivi (Arıkoğlu ve Tosun, 2024, s. 239) 

terimleri kullanılmaktadır. Soyotçada ise geyik ile ilgili pek çok 

adlandırma bulunmaktadır. Sıın (yabani dişi geyik), toorğu, şubaraş 

(misk geyiği), aq-aŋ (yabani ren geyiği), a’nay-aŋ ve elik (karaca) 

gibi çeşitli adlandırmalar bulunmaktadır. Sayan bölgesi grubu Türk 

dillerinde olduğu gibi, evcilleştirilmiş geyiğe verilen ad ivi 

adlandırması bu terimlerden bazılarıdır.  

2.1. Geyiklerin Cinsiyet, Yaş ve Evcil Olup Olmama 

Durumuna Göre  

Soyot Türkçesinde büyükbaş hayvanlar için genel olarak mal 

terimi kullanılır. Evcil geyikler için ise ivi mal adlandırması tercih 

edilmektedir. Et için yetiştirilen büyükbaş hayvanlar mal-max olarak 

adlandırılırken, evcil veya yabani hayvan toplulukları için sürӓk 

‘sürü’ terimi kullanılmaktadır. 



Zeynel ÖDEMİŞ 

151 

ivi: Evcil geyiğin genel adı. Bkz. Bur. sagaan, Dukha. ivi, 

Tuva. ivi, Tofa. ibi. Kelimenin kökeni hakkında çeşitli görüşler 

bulunmaktadır. Bazı araştırmacılar, iv ve ev kelimelerine benzeterek 

“bir yere ait olan” anlamı taşıdığı düşünmektedir (Küçüküstel, 2020, 

s. 93). Tarihî kaynaklarda ivi sözü ilk olarak Dîvânu Lugâti’t-

Türk’te, “ol maƞa ıwık awlattı – o bana ceylan avlattı” biçiminde 

geçmekte ve “çöl ve sahrada yaşayan ceylan” anlamı taşımaktadır 

(Ercilasun ve Akkoyunlu, 2020, s. 119). 

daspan-aŋ: Yabani, evcilleştirilmemiş geyik. (Sayan bölgesi, 

yalnızca Dukha Türkçesinde dasfanaŋ “yabani, evcilleştirilmemiş 

geyik”, Ragagnin, 2017, s. 45). Soyot Türkçesi ve Tofa Türkçesinde 

ise iki yaşına kadar olan evcil geyikleri ifade eden daspan ile “yabani 

hayvan” anlamındaki aŋ kelimelerinin birleşiminden türetilmiştir. 

(Buryatça, daspan, Rassadin, 2003, s.15).  

aq-aŋ: Yabani geyik. Soyot Türkçesinde aynı anlamda aŋ ivi 

ifadesi de yer almaktadır. Krş. Tofa. aŋ ‘vahşi, yabani, Sibirya kızıl 

geyiği’ (Rassadin, 2005, s.15); Tuva. aŋ ‘av hayvanı’ (Arıkoğlu ve 

Tosun, 2024, s.73). Soyot Türkçesinde aq kelimesi ‘vadi, bozkır, 

beyaz, beyazlaşmış, gri’ anlamlarına gelirken, aŋ Buryatça an(g) 

‘vahşi, yabani’ anlamındadır ve Moğolcadan Türk dillerine geçtiği 

kabul edilmektedir (Sevortyan, 1974, s.152). Bu iki sözcüğün 

birleşmesiyle oluşan ak-aŋ: “yabani beyaz” veya “yabani gri” 

anlamında geyiklerin doğal deri rengini yansıtır. Bu adlandırma, 

Tofa Türkçesinde de ‘yabani geyik’ anlamında kullanılmaktadır. 

2.1.1. Cinsiyetine Göre Adlandırma 

Soyot Türkçesinde geyiklerin erkek ve dişi bireyleri için 

kullanılan terimler, hem genel hayvancılık söz varlığının hem de 

geyik yetiştiriciliğine özgü terminolojinin önemli bir parçasını 

oluşturur. Bu adlandırmalar yalnızca hayvanın biyolojik cinsiyetini 

değil, aynı zamanda kullanım amacını, yaşını ve üretim değerini de 

yansıtmaktadır. 

Erkek Geyik Adları 

i’rhӓk: Genel olarak ‘erkek hayvan’. Tofa Türkçesinde i’rhek 

(Rassadin, 2005, s. 36) biçiminde kullanılan bu kelime, geyiklerde 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

152 

özel bir tür adlandırması olmaktan ziyade cinsiyet belirtmeye 

yöneliktir. Buryatçada erkek hayvan için ӓrӓ terimi kullanılmaktadır 

(Rassadin, 2003, s.46). 

döŋkǐr: Çiftleşme dönemine gelmiş erkek geyik. Dukha 

Türkçesinde döŋhur “genç geyik”, Tofa Türkçesinde dönggür “üç 

yaşında olup çiftleşme mevsiminde olmasına rağmen çiftleşmeye 

hazır olmadığı için binek olarak kullanılan erkek geyik”, Toju 

Tuvacasında ise dö’nggür “boynuzsuz, boynuzları düşmüş damızlık 

geyik” anlamındadır (Ragagnin, 2017, s. 41). Tuva Türkçesinde 

döŋgür “boynuzsuz”, döŋgür buga “boynuzsuz boğa” olarak 

kullanılmaktadır (Arıkoğlu ve Tosun, 2024, s. 200). 

e’ter / e’tӓr: Damızlık geyik, yetiştirilmek üzere seçilen erkek 

geyik. Damızlık geyik anlamında e’tӓr çarı terimi de 

kullanılmaktadır. Bkz. Bur. eteer (Rassadin, 2003, s.176), Dukha T. 

ehter “geyik yetiştirmek”, Toju T. e’der (Ragagnin, 2017, s.42), 

Tuva. eder “damızlık geyik” olarak geçer (Tosun, 2020, s.1581). 

Kelime, Türkçe kökenli olup ehter “kızgınlıkla çığlık atan” 

kökünden türetilmiştir (Ragagnin, 2017, s. 42). 

çarı ~ čarı: Kısırlaştırılmış erkek geyik. Genellikle sürü 

güdümünde veya taşımada kullanılır. Taşımacılıkta veya binek 

hayvanı olarak kullanılan erkek geyikler ayrıca sürü güdümünde de 

görev alır. Çiftleşme dönemlerinde saldırgan davranabilecekleri için, 

damızlık olarak ayrılanlar hariç diğer erkek geyikler kısırlaştırılır. 

Bkz. Bur. zari (Rassadin, 2003, s.132), Dukha T. çari “binek olarak 

değerlendirilmek üzere kısırlaştırılmış dört yaşından büyük geyik” 

(Ragagnin, 2017, s. 42), Tofa. çarı “yük taşımak için ayrılmış erkek 

geyik, damızlık erkek geyik” (Rassadin, 2005, s. 113), Toju T. çarı 

“kısırlaştırılmış geyik” (Tosun, 2020, s.1581), Tuva. çarı “enenmiş 

erkek geyik” olarak geçmektedir (Arıkoğlu ve Tosun, 2024, s. 698). 

Dişi Geyik Adları 

inîğ / iŋgen (iŋgӓn): Dişi geyik. Bkz. Bur. engin / endi (ayrıca 

eme sagaan) (Babuşkin, 1999, s.183), Tofa Türkçesinde ise iniy ve 

iŋgen (Rassadin, 2005, s. 35) biçimlerinde geçen bu kelimeler, 

bireyin dişilik cinsiyetini belirtmek amacıyla kullanılan genel 



Zeynel ÖDEMİŞ 

153 

adlandırmalardır. Buryatçadaki engin kelimesiyle ilişkili olan iŋgen 

terimi, özellikle doğurganlığı vurgulayan bir kullanım taşır. 

mındı: Yetişkin (süt veren) evcil dişi geyik. Bur. ülegşen / eme 

sagaan (Rassadin, 2003, s. 83), Dukha T. mındı “doğuran dişi geyik” 

(Ragagnin, 2017, s. 44), Tofa. mıyğak “dişi geyik” (Kılıç, 2020, s. 

142), Tuva. mındı “dişi geyik” (Arıkoğlu ve Tosun, 2024, s. 401), 

Toju T. mındı “iki yaşında, hiç yavrulamamış dişi geyik” (Tosun, 

2020, s. 1582). E. Ragagnin, bu kelimenin etimolojik olarak 

Samoyedce’den alıntı olabileceğini ileri sürmektedir (Ragagnin, 

2017, s. 44). 

Soyot Türkçesinde, erkek geyiklerde genel adlandırmalar 

i’rhək terimi ile karşılandığı gibi kullanım amacına göre özelleşmiş 

terimler döƞkǐr, e’ter gibi adlandırmalar da yer almaktadır. Dişi 

geyiklerde ise inîğ / iŋgen ve mındı gibi adlandırmalar ile 

doğurganlık ve üretim süreçlerine vurgu yapılmaktadır. 

2.1.2. Genel Anlamda Yaşa Göre Adlandırma 

Türk hayvancılık terminolojisinde olduğu gibi Soyot 

Türkçesinde de geyikler ve diğer büyükbaş hayvanlar, yaş evrelerine 

göre ayrıntılı biçimde adlandırılmıştır. Bu isimlendirmeler yalnızca 

hayvanın biyolojik evrelerini belirtmekle kalmaz, aynı zamanda 

hayvan yetiştiriciliğinin Soyot toplumundaki yerini de yansıtır. 

buzaa: İnek, geyik ve benzeri büyükbaş hayvan yavrularının 

genel adı. 

buruu: Bir yaşına kadar büyükbaş hayvan yavrusu, buzağı. 

Bur.yat. buruu “bir yaşına kadar geyik” (Rassadin, 2003, s. 34), 

Tofa. buur “erkek geyik, boynuzsuz geyik” (Rassadin, 2005, s. 27), 

Tuva. bızaa “buzağı” (Monguş, 2005, s. 50), Divan-ı Lügati’t-

Türk’te ise buzagu “buzağı” (Atalay, 2021, I.s. 59). Bu kelime, Eski 

Türkçe döneminden günümüze kadar kullanılmış olup, Moğolcada 

birağu biçiminde de görülür. Bu nedenle yabancı kökenli olabileceği 

öne sürülmektedir (Eren, 2020, s. 82). 

töl: Genel anlamıyla “yavru” anlamına gelir. Tofa. toş “bir 

yaşındaki yavru” (Rassadin, 2005, s. 96), Tuva. töl “yavru, bebek, 

çocuk” (Arıkoğlu ve Tosun, 2024, s. 600). Buryatçada ise tül “yavru” 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

154 

demektir (Rassadin, 2012, s. 108). Soyot Türkçesinde toş kelimesi 

ayrıca “boynuzlu geyik, büyük yabani geyik” anlamında da kullanılır 

(Rassadin, 2020, s.104). Bu kullanım, geyiklerde boynuz gelişiminin 

genellikle bir yaşını doldurduktan sonra başlamasıyla ilişkilidir. 

guna / gunačı: Üç yaşındaki erkek büyükbaş hayvan için guna, 

dişisi için ise gunačı. Soyot Türkçesinde üç yaşından büyük erkekler 

için gunaŋ, dişiler için ise gunaçın sözleri de mevcuttur. Tuva 

Türkçesinde kunan “üç yaşında at”, hunan “üç yaşında hayvan” ve 

huna “teke” (Arıkoğlu ve Tosun, 2024, s. 338). Bu kelimenin kökeni 

Moğolcadaki guna(n) biçiminden gelmekte olup, dişil biçimi 

gunaci(n) olarak Türkçeye geçmiştir (Tosun, 2020, s. 1574). 

dön’ci / döne: Dört yaşından büyük büyükbaş hayvanlar için 

kullanılır. Dişi hayvan dön’ci, erkek hayvan döne olarak adlandırılır. 

Tuva Türkçesinde dönen “dört yaşında hayvan” (Arıkoğlu ve Tosun, 

2024, s. 200). Kelimenin etimolojik kökeni Türkçe “dört” sayısına 

dayanmaktadır (Tosun, 2020, s. 1573). Buryatçada ise dünjen “dört 

yaşında büyükbaş erkek yavrusu”, döne “dört yaşında büyükbaş dişi 

yavrusu” (Rassadin, 2003, s. 41). 

pıcaalaŋ: Dört yaşındaki evcil hayvan. Tuva Türkçesinde 

kıjaalan “üç/dört yaşında hayvan” anlamına gelir (Tosun, 2020, 

s.1574). Moğolcada kicagalang / kicalang “dört yaşında evcil 

hayvan” anlamına gelirken, Buryatçada xizalaan biçiminde görülür. 

Soyot Türkçesine Moğolcadan pıcaalaŋ olarak geçmiştir. 

2.1.3. Geyiklerde Yaşa Göre Adlandırmalar 

Geyik yetiştiriciliğinin ekonomik ve kültürel açıdan önemli 

olduğu Soyot Türklerinde, bu hayvanın farklı büyüme evreleri 

ayrıntılı biçimde adlandırılmıştır. Bu kavramsal zenginlik, geyik 

yetiştiriciliğinde yaşın ne denli belirleyici olduğunu göstermektedir. 

pa’staanay: Sürüde ilk doğan geyik yavrusu. Bkz. Dukha T. 

baştancı (Küçüküstel, 2020, s. 110); Tofa. baştaanay “sürüde erken 

doğan yavru” (Kılıç, 2020, s. 144). 

anyaday: Sürüde geç doğmuş geyik yavrusu. Bkz. Tofa. 

anyaday “sürüde geç doğan, en genç geyik yavrusu” (Kılıç, 2020, s. 

144). 



Zeynel ÖDEMİŞ 

155 

orayaq: Evcil geyiğin geç doğmuş yavrusu. 

a’nay / a’nhay: Bir yaşına kadar olan geyik yavrusu. Bkz. 

Dukha T. anhay “yeni doğmuş geyik yavrusu”; Toju T. a’niy “geyik 

buzağısı” (Ragagnin, 2017, s. 41); Tofa. a’nhay “sürüde ilk doğan 

yavru” (Rassadin, 2005, s. 18); Tuv. anay “geyiğin küçük yavrusu” 

(Tosun, 2020, s. 2582). Bu terim, bazı araştırmacılarca ana+y, 

bazılarına göre ise küçültme eki içeren an+kay yapısından 

türetilmiştir. Genel olarak hâlen annesine bağımlı yavru anlamını 

taşır (Tosun, 2020, s. 1582; Ragagnin, 2017, s. 41). 

e’sîrik: Yeni doğmuş geyik yavrusu. Bkz. Dukha T. ehǐrǐk; 

Tuv. edirik / e’zirik / ezirlik “karaca yavrusu”; Toju T. e’zirik 

(Ragagnin, 2017, s.42). Soyot Türkçesinde “sarhoş” anlamına gelir. 

Yeni doğan yavrunun ayakta duramamasına benzetilerek 

oluşturulmuş ve kötü ruhlardan koruma amacıyla kullanılan bir 

adlandırmadır. 

ta’rhış: Bir yaşına gelmemiş geyik yavrusu. Bkz Tofa. ta’rhış 

“iki yaşına kadar” (Rassadin, 2005, s.94). 

hoonay: İki yaşındaki yavru geyik. Bkz. Tofa. hoonay “bir 

yaşındaki erkek geyik yavrusu” (Rassadin, 2005, s. 38). 

doŋğur / doŋğı: İki yaşındaki erkek evcil geyik. Bkz. Dukha T. 

doŋgur “on sekiz aylık erkek geyik”; Tere-Höl T. toŋgur/tuŋxur 

“yaklaşık iki yaşında erkek geyik”; Toju T. doŋgur “boynuzsuz veya 

kısa boynuzlu geyik” (Ragagnin, 2017, s.45); Tuv. döŋgür 

“boynuzsuz veya dört yaşın üzerindeki erkek geyik” (Arıkan ve 

Tosun, 2024, s. 200). Bu kelime, güç ve tehlike çağrışımıyla Türkçe 

toŋuz ‘domuz’ sözünden türetilmiştir. 

duŋğuy / duŋğıy: İki yaşındaki dişi geyik. Bkz. Dukha T. 

doŋguy; Tere-Höl T. tuŋguy; Toju T. doŋay (Ragagnin, 2017, s. 45); 

Tuv. doŋay (Arıkan ve Tosun, 2024, s. 191). Etimolojisi doŋğur ile 

aynıdır. 

daspan: İki yaşına kadar evcil dişi geyik. Bkz. Bur. daspaan 

(Rassadin, 2003, s. 39); Dukha ve Toju T. daspan (Ragagnin, 2017, 

s. 45); Tofa. daspan / ӓtӓr çarı (Rassadin, 2005, s.30); Tuv. daspan 

(Arıkan ve Tosun, 2024, s.163). Etimolojik olarak, büyük erkek 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

156 

geyik anlamındaki das sözüne isimden isim yapım eki +tan 

eklenmesiyle oluştuğu öne sürülmektedir (Tosun, 2020, s.1582). 

hoqaş / hoqqaş: Bir yaşına girmiş evcil damızlık geyik. Bkz. 

Dukha T. Hokkaş (Ragagnin, 2017, s. 42); Tofa. hoqaş (Rassadin, 

2005, s. 58); Tuv. hokaş (Arıkoğlu ve Tosun, 2024, s. 673).  

düktîg-miis: Üç yaşındaki evcil erkek geyik. Bkz. Dukha T. 

dükteğ miis “üç yaşında hadım edilmiş geyik” (Ragagnin, 2017, s. 

45). Kelime anlamı “tüylü boynuz”dur. Geyiklerin üç yaşında artık 

ergenliğini tamamladığını ifade etmek için kullanılır. 

uzın-but: Üç yaşındaki erkek damızlık geyik. Dukha T. Uzӓn: 

“uzun bacak” anlamında, sonbaharda kısırlaştırılacak geyik 

(Ragagnin, 2017, s.45). 

mındıcaq: Üç yaşındaki dişi geyik. Bkz. Dukha T. mındîcak 

(Ragagnin, 2017, s. 44); Tofa. munducak (Rassadin, 2005, s.65); 

Toju T. mınçak (Tosun, 2020, s.1582). mındı kelimesinden küçültme 

eki +cak ile türetilmiş halidir. 

quydaa: Üç yaşındaki erkek geyik. Bkz. Dukha T. Guuday 

(Ragagnin, 2017, s. 42); Tofa. quuday (Rassadin, 2005, s. 48); Tuva 

Tere-Höl T. kuuday; Toju T. “enenmiş geyik” (Tosun, 2020, s.1582). 

Türkçe boz + kuu + tay / day sözcüklerinin birleşiminden oluşmuş bir 

isimdir. 

Soyot Türkçesinde geyiklerin yaş evrelerine göre yapılan 

adlandırmalar, toplumun hayvancılıkla ilgili bilgisini sistemli ve 

ayrıntılı biçimde yansıtmaktadır. Sürüde ilk doğan yavru pa’staanay, 

en geç doğan yavru ise anyaday olarak adlandırılır. Bu durum sürü 

içindeki doğum sırasının bile özel bir terminolojiyle ifade edildiğini 

göstermektedir. Bir yaşına kadar olan yavrular için kullanılan a’nay 

ve yeni doğmuş yavrular için kullanılan e’sîrik terimleri, hem 

biyolojik gözleme hem de kültürel inanca dayanmaktadır.  

Ayrıca, erkek ve dişi geyiklerin her yaş grubuna özgü ayrı 

adlandırmalarının bulunması, cinsiyetin Soyot Türkçesinde 

terminolojik olarak belirleyici bir ölçüt olduğunu ortaya koymaktadır. 

Damızlık geyiklere verilen adlar, örneğin uzın-but veya hoqaş / 

hoqqaş, yalnızca biyolojik değil, aynı zamanda fiziksel özellikleri 



Zeynel ÖDEMİŞ 

157 

temel alacak şekilde şekillenmiştir. Bunun yanı sıra, bu terimlerin 

Dukha, Tofa, Toju, Tuva ve Buryat gibi komşu dillerle paylaşılan 

biçimleri, bölgeler arası kültürel etkileşimin güçlü bir göstergesidir.  

Etimolojik açıdan değerlendirildiğinde, e’sîrik gibi bazı 

sözcükler tabu adlandırmalar yoluyla, doŋğur / doŋğı gibi bazıları 

anlam genişlemesi yoluyla, mındıcaq gibi bazı adlandırmalar ise 

küçültme ekleri aracılığıyla türetilmiştir. Görüldüğü üzere Soyot 

Türklerinin yalnızca dilsel açıdan değil, aynı zamanda kültürel ve 

ekonomik bağlamda da zengin bir miras ortaya koyduklarını 

kanıtlamaktadır. 

2.2. Geyiğin Fiziki Görünümüyle İlgili Adlandırmalar 

Geyik yetiştiriciliği kültürüne sahip Soyot Türklerinde, geyiğin 

fiziki yapısına ilişkin terminoloji oldukça kapsamlıdır. Hayvanın 

bedeninin hemen her bölümüne özgü kelimeler kullanılmış, 

boynuzdan toynağa, tüyden kuyruk ve sırt bölgesine kadar farklı 

vücut kısımları için çeşitli terimler geliştirilmiştir. Bu adlandırmalar 

diğer büyükbaş hayvan vücuduna ait terimlerle paralellik gösterir. 

miis: Boynuz, boynuzlar. Bkz. Bur. eber (Babuşkin, 1999, s. 

181); Tofa. miis (Rassadin, 2005, s. 65); Tuva. mıyıs (Arıkoğlu ve 

Tosun, 2024, s.400); DLT. müŋüz “bütün hayvanların boynuzu” 

(Ercilasun ve Akkoyunlu, 2020, s.335). Geyiklerde boynuzların 

dallanıp yayılması için arbağar terimi kullanılır. Bkz. Bur. arbagar, 

(Rassadin, 2003, s. 16); Tofa. çalbağar, (Rassadin, 2005, s. 112). 

tük: Yün, kıl, vücut kılları. Bkz. Tofa. tük (Rassadin, 2005, s. 

98); Tuva. dük (Monguş, 2005, s. 80). Boyun altı kılları için Soyot 

Türkçesinde çoğdır kullanılır. Bkz. Bur.. zogdor, (Rassadin, 2003, 

s.139); Tofa. çoğdur (Rassadin, 2005, s.118); Tuva. çöğdür 

“gerdan”, (Arıkoğlu ve Tosun, 2024, s.705). 

quduruq / qudurıq: Kuyruk. Bkz. Bur. hüül (Rassadin, 2003, 

s.61); Tofa. quduruq (Rassadin, 2005, s.47); Tuva. kuduruk 

(Arıkoğlu ve Tosun, 2024, s.334); DLT. kudhruk / kudruk (Atalay, 

2021, III, s.256). Eski Türkçe döneminden itibaren tüm Türk 

dillerinde kullanılan bu kelime, Moğolca qudurğa ile ilişkili olsa da 

Clauson, Türkçeden alındığını savunmaktadır (Eren, 2020, s. 339). 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

158 

čöp: Binilen hayvanın (at/geyik) binilen sol tarafı. Bkz. Buryat. 

züb (Rassadin, 2003, s. 142). 

sı’rt: Büyükbaş hayvanların sırtı. Bkz. Bur. nyurgan (Rassadin, 

2012, s. 93); Tofa. sı’rt (Rassadin, 2005, s. 91); Tuva. sirt / oorga 

(Monguş, 2005, s. 185). Soyot Türkçesinde Oorha kelimesi de sırt 

anlamında kullanılmaktadır. Bkz. Tofa. oorha, (Rassadin, 2005, 

s.74); Tuva. oorga, (Arıkoğlu ve Tosun, 2024, s. 431). Kaşgarlı 

Mahmud, sırt kelimesini “bayır, yokuş” anlamında kullanırken, Orta 

Türkçede “kıl, kalın kıl” anlamı da mevcuttur. Clauson’a göre 

birincil anlamı “arka, sırttır (Eren, 2020, s. 462). 

tuyığ: Toynak. Bkz. Bur. turuun (Babuşkin, 1999, s.132); 

Tuva. duyuğ (Eren, 2020, s.154); Tofa. tuyuğ (Rassadin, 2005, 

s.196). Orta Türkçede tuyağ, Orta Kıpçakçada tuyak olarak geçer 

(Eren, 2020, s. 154). Ayrıca, arka bacağın diz eklemine Soyot 

Türkçesinde torsıq denilmektedir. 

çırıŋha: Doğum sonunda gelen plasentaya verilen ad. Bkz. 

Tuva. çalara- “plasentanın gelmesi” (Arıkoğlu ve Tosun, 2024, 

s.694). 

emiy: Meme, göğüs ‘hem hayvanlar hem insanlar için 

kullanılır’. Bkz. Tuva. emig (Arıkoğlu ve Tosun, 2024, s. 760).  

Soyot Türkçesinde geyiklerin fiziki görünümüne ilişkin 

adlandırmalar, bu toplumun hayvancılık bilgisinin sistemli ve 

ayrıntılı olduğunu göstermektedir. Örneğin, boynuzlar için kullanılan 

miis, dallanıp yayılmış boynuzlar için arbağar, tüy ve kıllar için tük 

ve boyun altı kılları için çoğdır gibi terimler, hayvanın anatomik 

özelliklerine yönelik gözlem ve sınıflandırmanın yapıldığını ortaya 

koyar. Kuyruk için kullanılan quduruq / qudurıq, sırt için sı’rt ve 

arka bacak eklemi için torsıq gibi adlandırmalar, hayvanın farklı 

bölümlerine özgü terminolojik zenginliği göstermektedir. Ayrıca, 

doğum sonunda gelen plasenta için çırıŋha ve memeler için emiy gibi 

terimler, hayvan bakımına ilişkin terimleri koymaktadır.  

2.3. Geyik Çobanlığı 

Soyot Türklerinde geyik çobanlığı kültürü, kapsamlı bir 

terminoloji ile dile yansımaktadır. Hayvan bakımı, barınma, 



Zeynel ÖDEMİŞ 

159 

beslenme ve çobanlık pratiği, dil aracılığıyla ayrıntılı biçimde 

kodlanmıştır. Soyot Türkçesinde çobanlık terminolojisi, yalnızca 

mesleki bir dil olmayıp aynı zamanda kültürel bir çerçeve 

sunmaktadır.  

ivişǐ: Geyik çobanı. Bkz. Bur. oroşon; Tofa. ibilerşǐ (Rassadin, 

2005, s.34); Tuva. iviji (Arıkoğlu ve Tosun, 2024, s.239). Bu terim, 

geyik çobanını doğrudan ifade ederken, Soyot Türkçesinde çobanlık 

mesleğini genel anlamda karşılayan pastuuq kelimesi de 

kullanılmaktadır. Bkz. Bur. malşan, pastuug (Rassadin, 2003, s.90); 

Tofa. pastuuq (Rassadin, 2005, s.81). Rusça pastux sözcüğünden bu 

dillere geçmiş olmalıdır.  

çı’tın: Hayvanların topluca yattığı, doğal olarak seçilmiş alan. 

Bkz. Bur. xebteri (Rassadin, 2003, s. 151); Tuva. çıt- “yatmak” 

(Arıkoğlu ve Tosun, 2024, s.715). 

qa’şaa / qa’hyaa: Çitle çevrilmiş küçük ahır, ağıllar için 

kullanılan terimler. Bkz. Bur. xaşaa (Rassadin, 2003, s.58). 

ça’tır / ča’tır: Geyikler için özel olarak yapılan ağıllar. Bkz. 

Tofa. ça’tır (Kılıç, 2020, s.145). 

çut / čut: Buz nedeniyle hayvanlarda oluşan açlık, kıtlık. Bkz. 

Bur. zud (Babuşkin, 1999, s. 88); Tuva. çut “kıtlık” (Arıkoğlu ve 

Tosun, 2024, s.711). Özellikle sert kış mevsimlerinde, buzlanma 

nedeniyle hayvanlar karı kazarak besine ulaşamazlar. Bu durum hem 

hayvanlarda hem de insanlar arasında bir kıtlığa yol açar. 

ündǐrǐğ: Hayvan ölümleri veya hastalık durumları için 

kullanılan terim; özellikle evcil hayvanlarda ölüm ve sağlık 

olaylarını ifade eder. 

nyar: At veya geyiğin sırtında açılan eyer yarası. Bkz. Tuva. 

çaara- “hayvanın sırtında yara açılmak” (Arıkoğlu ve Tosun, 2024, 

s.689). 

şulın: Geyiklerin besin kaynağı olan dağ yosunu, geyik yosunu. 

Bkz. Tofa. şulun (Rassadin, 2005, s. 128). 

Soyot Türklerinde geyik çobanlığı terminolojisi, sadece 

mesleki bir dil değil, aynı zamanda kültürel bir aktarım aracıdır. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

160 

Örneğin, ivişǐ kelimesi doğrudan geyik çobanını ifade ederken, 

Pastuuq daha genel bir çobanlık kavramını karşılamaktadır. Hayvan 

barınakları ve doğal yatak alanları için kullanılan ça’tır, qa’şaa ve 

çı’tın terimleri, hayvan bakımında mekân ile alakalı adlandırmalardır. 

Ayrıca, sert kış koşullarında oluşan kıtlığı ifade eden çut / čut ve 

hayvan ölümleri ya da hastalıklarını tanımlayan ündǐrǐğ, hayvan 

bakımındaki zorlukları dile getirir. Nyar gibi terimler, eyer yaralarını 

tarif ederek hayvan sağlığına pratikleri ortaya koyar. Son olarak, 

Şulın kelimesi, geyiklerin beslenme kaynaklarını adlandırarak, doğal 

çevre ile hayvancılık arasındaki ilişkiye işaret etmektedir.  

2.4. Geyik Yetiştiriciliğinde Araç Gereç Adlandırmaları 

Sayan bölgesi geyik yetiştiriciliği, birçok açıdan at 

yetiştiriciliğiyle benzerlik göstermektedir. Bu benzerlik, eyer 

yapısından eyerleme biçimine, geyiğe binme yönünden sürüş 

tekniğine kadar pek çok alanda gözlemlenmektedir. Soyotlar 

arasında da eyerlerde üzengi ve kayış bulunmaktadır. Eyer hayvanın 

sırtında ortalanarak yerleştirilmekte, bineğe sol taraftan binilmekte 

ve hayvan değnek ile yönlendirilmektedir. 

Ayrıca, çocuk eyerinin düzenlenmesinde beşik yerleştirmek 

için çapraz tahtalar kullanılması, geyik biniciliği ile at biniciliğinin 

büyük ölçüde örtüştüğünü göstermektedir. Bu durum, geyik eyer ve 

biniciliği ile ilgili terimlerin Türk dillerinde at eyeri ve at biniciliği 

terimleriyle benzer ya da aynı biçimde kullanılmasını açıklamaktadır. 

Yine sütçülük yöntemleri de Soyotlarda dikkat çekicidir. 

Eyer ve Eyer Aksamı (Binicilik Donanımı) 

ezer / ezӓr: Eyer, binek hayvanlarının sırtına konan ve 

oturmaya yarayan nesne. Bkz. Bur. emeel “eyer” (Rassadin, 2003, 

s.168); Tofa. ezer “binicilik eyeri” (Rassadin, 2005, s.133); Tuva. 

ezer “eyer” (Arıkoğlu ve Tosun, 2024, s.756). Bu kelime DLT’te 

edher “eyer, hayvan eyeri” (er sözü bir, edher kökü üç – erin sözü 

bir, eyer bağı üç olur) olarak geçmektedir (Atalay, 2021, II, s.283). 

ıŋğırşaq: Yük semeri, eyer. Bkz. Tof. ıŋğırşaq (Rassadin, 

2005, s.131). H. Eren, eyer kelimesinin eski Türkçeden günümüze 

farklı biçimlerde kullanıldığını belirtir: eyer, iyer, yer, er, cer, egar, 



Zeynel ÖDEMİŞ 

161 

eger, eer vb. Yakut Türkçesinde iŋîr, çağdaş Türk dillerinde ise 

ıŋırçak biçimleri de mevcuttur. Ligeti’ye göre Moğolca yanggirçağ / 

inggirçağ biçiminden geçmiştir (Eren, 2020, s. 174) görüşünü ileri 

sürmektedir. 

ezeŋgǐ ~ ezӓŋgǐ: Üzengi. Bkz. Bur. düröö (Babuşkin, 1999, s. 

68); Tofa. ezeŋgi (Rassadin, 2005, s. 133); Tuva. ezeŋgi “üzengi” 

(Arıkoğlu ve Tosun, 2024, s. 756). Üzengi, eyerin iki yanında asılı 

bulunan ve binmek için ayakla basılan demirden oluşur. Kelime eski 

bir Türkçe kökenli olup, eski kaynaklarda “merdiven” anlamında 

geçmektedir (Eren, 2020, s. 544). 

hölindǐrǐk: Eyerin göğüs kısmına bağlanan koşum takımı. Bkz. 

Bur. hümeldere (Rassadin, 2003, s. 77); Tofa. hömündürük 

(Rassadin, 2005, s. 59); DLT kömüldürük “eyerin göğüslük kısmı” 

(Ercilasun ve Akkoyunlu, 2020, s. 230). 

Eyer aksamı ile ilgili diğer terimler işe şunlardır: ça’hı ‘eyerin 

oturulan kısmı’; tepsi ‘eyerin yan kanadı’; te’rhi ‘eyer kayışı’; ederhe 

‘semerin yan kayışı’; çirim ‘eyerin karın altı kayışıyla birleşen 

kayış’. Bkz. Bur. jeren, (Rassadin, 2003, s. 138); Tofa. çirim, 

(Rassadin, 2005, s. 118); holın ‘eyer altı kayışı’. Bkz. Bur. ulam, 

(Babuşkin, 1999, s.137); muŋğaş ‘eyer halkası’; qır / gır ‘eyer yay 

çemberi’; daruulğa ‘eyerin tutturma tokası’ Bkz. Bur. daruulga 

(Rassadin, 2003, s. 39); b’aş’ eyerin ön tarafı’. Bkz.Tofa. ba’ş, 

(Rassadin, 2005, s. 21); ayamdıt ‘eyer altına serilen yumuşak örtü’. 

Eyer aksamı ile bir başka kelime de eyerin altına serilmek için 

kullanılan hidîs ‘keçe’ kelimesidir. Bu kelime Oğuz grubunda keçe, 

Kıpçak grubu Türk dillerinde kiyiz, kigiz, kiyis, Sibirya Türklerinde 

ise genellikle kîs (Tuva. kidis) olarak geçer. DLT’te kidiz “keçe” 

(Ercilasun ve Akkoyunlu, 2020, s. 157) olarak geçmektedir.  

Koşum Takımı ve Bağlama Araçları 

dın: Yular, dizgin. Bkz. Tuva. dın. V. İ. Tatarintsev, bu 

kelimenin kökeniyle ilgili olarak Eski Uygurca tin, Eski Türkçe tin 

örneklerini verir; ayrıca Sevortyan’ın bu sözün “dizgin → tizgin” 

gelişimini açıklayan görüşünü aktarır (Tatarintsev, 2002, II, s. 312). 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

162 

DLT’te tin “dizgin” (Ercilasun ve Akkoyunlu, 2020, s. 404) olarak 

kayıtlıdır. 

Soyot Türkçesinde yular, dizgin anlamında kullanlan dın 

adından başka ‘geyik dizgini, yular’ anlamında ba’ş baa, bkz. Tofa. 

ba’ş baa (Rassadin, 2005, s. 19) ve eyer kemerini asmak için deri ip 

anlamında bağ, bkz. Tofa. bar ‘bağ, kemer, kement’(Rassadin, 2005, 

s. 19); Tuva. bag ‘bağ, kemer, kement’( Arıkoğlu ve Tosun, 2024, s. 

104). Bundan başka ‘tasma, yular’ anlamında no’qtar, bkz. Bur. 

nogro ( Rassadin, 2003, s.84); Tuva. monçar (Arıkoğlu ve Tosun, 

2024, s. 388) terimi de kullanılmaktadır. Yine ‘halat, deri ip, kement’ 

anlamında arğamčı, bkz. Bur. aramja (Babuşkin, 1999, s. 19); Tofa. 

arğamcı ‘halat’ (Rassadin, 2005, s. 16); Tuva. argamçı “kement, 

urgan” (Arıkoğlu ve Tosun, 2024, s. 81) sözleri de Soyotçada 

kullanılmaktadır. Şilyaa sözü ise ‘koşum kayışı, koşum takımı’ 

anlamındadır. Bkz. Bur. şalyaa (Rassadin, 2003, s. 155). 

Yavru Geyiğe Özgü Donanım 

Soyot Türkçesinde yavru geyiklerin kontrolü ve 

yönlendirilmesine ilişkin özel bir terminoloji geliştirilmiştir. Genel 

olarak ‘buzağı ağızlığı’ anlamında qo’rhığ terimi kullanılırken, 

yalnızca yavru geyikler için kullanılan ağızlık ise möŋgîy olarak 

adlandırılır. Bkz. Tofa. meŋgüy ‘yavru geyik için ağızlık’ (Rassadin, 

2005, s. 65). 

Bunların dışında, yavru geyiklerin ağızlarını açmalarını 

engellemek için kullanılan ‘tahta çubuk’ anlamındaki soğınaq terimi 

de vardır. Bkz. Bur. sogonog (Rassadin, 2003, s.95). 

Bu terminoloji, yavru geyiklerin davranışlarını düzenlemeyi 

amaçlar. Özellikle emme davranışı veya istenmeyen otlamayı 

engellemek için geliştirilmiş olup, ren geyiği yetiştiriciliğinde yavru 

kontrolünün ne kadar sistematik bir şekilde ele alındığını 

göstermektedir. 

Sürüş ve Yönlendirme Aletleri 

Soyot Türkçesinde geyiklerin sürüş sırasında kontrol edilmesi 

ve yönlendirilmesi amacıyla çeşitli aletler kullanılmaktadır. Bu 

bağlamda öne çıkan terimlerden ilki qımşı ‘kamçı’dır. Bkz. Tofa. 



Zeynel ÖDEMİŞ 

163 

qımşı (Rassadin, 2005, s. 50); Tuva. kımçı (Monguş, 2005, s. 126). 

Bu kelime Dîvânu Lugâti’t-Türk’te kamçı ‘kamçı’ (Ercilasun ve 

Akkoyunlu, 2020, s.181) biçiminde kayıtlıdır. Kaşgarlı Mahmud, bu 

kelimenin “deve, at ve sığırın erkeklik organı” anlamıyla da 

kullanıldığını belirtir (Eren, 2020, s.253). V. İ. Tatarintsev ise 

Clauson’un görüşünü kabul ederek kelimenin kam- “dövmek” fiiline 

-çı / -ça eklerinin eklenmesiyle türediğini ileri belirtmektedir 

(Tatarintsev, 2004, III, s.403). 

Soyot Türkçesinde ayrıca Moğol dillerinden ödünçlendiği 

anlaşılan taşuur kelimesi de ‘kırbaç, kamçı’ anlamında 

kullanılmaktadır. Bkz. Bur. taşuur (Babuşkin, 1999, s. 129); Tofa. 

taşuur (Rassadin, 2005, s.94). 

Diğer ve Özel Amaçlı Aletler 

Soyotçada geyik yetiştiriciliğiyle ilgili söz varlığında, 

hayvanların kontrolü ve yönlendirilmesinin ötesinde, özel amaçlarla 

kullanılan araçlara dair terimler de bulunmaktadır. Bu bağlamda 

hurıq sözü, ‘üzerinde kanca ve halka bulunan, at, sığır veya geyik 

yakalamakta kullanılan değnek, sopa’ anlamına gelmektedir. Bkz. 

Bur. urga (Rassadin, 2003, s.78); Tofa. huruq (Rassadin, 2005, s.60). 

Ren geyiklerini bağlamak amacıyla kullanılan uzun ve yatay 

oduna ise salbaq denilmektedir. Bkz. Bur. solbog (Rassadin, 2003, 

s.93); Tofa. salbaq (Rassadin, 2005, s.83). 

Ezer / ezӓr (eyer, binek hayvanının sırtına konan oturma aleti) 

ve ıŋğırşaq (yük semeri) terimleri, binicilik uygulamalarını 

tanımlayarak hem işlevsel hem de kültürel boyutu ortaya 

koymaktadır. Benzer şekilde, ezeŋgǐ ~ ezӓŋgǐ (üzengi) kelimesi, eski 

Türkçe kökenli olup, binicilikte ayak desteğini ifade ederek, binicilik 

pratiğinin teknik yönünü vurgulamaktadır. Ayrıca, göğüslük kısmı 

için kullanılan hölindǐrǐk ve alt kayışları ifade eden çirim ve holın 

gibi terimler, eyerin anatomik yapısını ve işlevini 

detaylandırmaktadır. 

Yavru geyikler için geliştirilen özel terminoloji de bu 

sistematikliği desteklemektedir. Yavru ağızlığı için kullanılan 

möŋgîy, emme davranışını engellemek amacıyla kullanılan soğınaq 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

164 

ve genel buzağı ağızlığı anlamındaki qo’rhığ terimleri, yavru 

geyiklerin davranışlarının kontrolünü sağlama işlevini 

yansıtmaktadır. Benzer biçimde, sürüş ve yönlendirme araçlarıyla 

ilgili qımşı (kamçı) ve taşuur (kırbaç) gibi terimler, geyiklerin etkin 

ve güvenli bir şekilde yönlendirirken; hurıq ve salbaq gibi özel 

amaçlı aletler, teknik uygulamaların terminolojik yönünü ortaya 

çıkarmaktadır. 

2.5. Geyiklere Ait Kimi Özellikler  

Soyotçada geyik ile ilgili niteleyici terimler yalnızca hayvanın 

fiziksel özelliklerini betimlemekle kalmaz aynı zamanda onun yaşı, 

davranışları, evcilleşme düzeyi ve sürü içerisindeki fonksiyonuna 

dair ayrıntılı bilgileri de içerir. 

Soyotçada eyerlenmiş hayvan için ezerlǐğ kelimesi 

kullanılmaktadır. Bkz. Tofa. ezerlǐğ ‘eyerli’ (Rassadin, 2005, s. 133); 

Tuva. ezerlig ‘eyerli’ (Monguş, 2005, s. 756); DLT. edherliğ ‘eyerli’ 

(Atalay, 2021, C. I, s. 151). Buna karşılık eyerlenmemiş hayvan için 

caydaŋ sıfatı kullanılır. Bkz. Bur. zaydan (Rassadin, 2003, s. 129); 

Tofa. çaydaŋ (Rassadin, 2005, s. 11); Tuva. çavıdak ‘eyerlenmemiş 

hayvan’ (Monguş, 2005, s. 255). Anadolu ağızlarında bu kelime 

caydak biçiminde geçmekte olup ‘çıplak, yalınayak, yalın, tek 

başına, yalnız’anlamlarında kullanılmaktadır (Topal, 2018, s. 295). 

Ayrıca eyerlenip dizginlenmeye hazır hayvanlar için çettǐŋgǐrǐ 

kelimesi bulunmaktadır. 

Soyot Türkçesinde hayvanların tüylü, kıllı veya yünlü oluşunu 

niteleyen sözcüklerden biri tüktǐğ ‘kıllı, tüylü, yünlü hayvan’dır. Bkz. 

Tofa. tüktüğ (Rassadin, 2005, s. 99); Tuva. düktüg ‘tüylü’ (Monguş, 

2005, s. 80). Bir diğer sözcük ise ürbegӓr dağınık tüylü, tüylü 

hayvandır Bkz. Bur. hegleger (Rassadin, 2003, s. 124); Tuva. selber 

‘tüylü, kıllı, darmadağınık, karmakarışık’ (Arıkoğlu ve Tosun, 2024, 

s. 525). Her iki terim de hayvanların dış görünüşünü, özellikle tüy ve 

kıllarının yoğunluğu veya dağınıklığına ilişkin tasvirlerde 

kullanılmaktadır. 

Soyotçada hayvanların davranışsal özelliklerini tanımlayan, 

evcilleşme düzeyleri ile mizacına dair gözlemlere dayalı bir grup söz 



Zeynel ÖDEMİŞ 

165 

varlığı da bulunmaktadır. Aŋsığ ‘yabani gibi davranan evcil geyik’. 

bkz. Dukha. anjig ‘yabanileşen evcil geyik (Küçüküstel, 2020, s. 94); 

Tuva. aŋzığ ‘yabani gibi davranan evcil hayvan’ (Arıkoğlu ve Tosun, 

2024, s. 75) ve emdǐk ‘ehlileştirilmemiş, vahşi hayvan’ bkz. Bur. 

emnig (Rassadin, 2003, s. 171); Tofa. emdǐk (Rassadin, 2005, s. 133); 

Tuva. emdik ‘huysuz, yabani’ (Arıkoğlu ve Tosun, 2024, s. 760) bu 

gruba giren terimlerdendir. Eesӓk ‘sahibini seven, evcilleşmiş 

hayvan’ bkz. Bur. ezendee (Rassadin, 2003, s. 178) anlamında 

kullanılırken, şӓӓşqaq ‘toslamaya veya boynuzlamaya meyilli 

hayvan’ için kullanılan bir sıfattır. Hayvanların davranış 

özellikleriyle ilgili bir diğer sözcük ise huysuz, inatçı hayvan 

anlamında egendǐ sözüdür. Bu terim Dîvânu Lugâti’t-Türk’te geçen 

“ige- inat etmek” (örn. at igendi- “at inat etti”) (Ercilasun ve 

Akkoyunlu, 2020, s. 99) fiiliyle bağlantılıdır. 

Geyikler başta olmak üzere büyükbaş hayvanların 

özellikleriyle ilgili kullanılan söz varlıklarından biri, annesini sık 

emen yavru için kullanılan emegen ~ emegӓn kelimesidir. Bir diğer 

terim ise sürüdeki kısır hayvanı ifade eden qı’sırdır. Bkz. Bur. hubay 

(Babuşkin, 1999, s. 170); Tuva. kızır (Monguş, 2005, s. 125). Dîvânu 

Lugâti’t-Türk’te kısır kelimesi “doğurmayan kadın veya hayvan” 

anlamında yer almakta olup bu anlam günümüzde de bütün Türk 

dillerinde ortak olarak kullanılmaktadır (Atalay, 2021, s. 322). 

Kelimenin etimolojisine dair farklı görüşler bulunmakla birlikte, 

Moğol yazı dilinde geçen xusur ‘kısır olmak’ fiili ve diğer Moğol 

dillerindeki fonetik varyantlarıyla aynı anlamda bulunması, terimin 

Moğolca kökenli olabileceği yönünde görüşlere yol açmaktadır 

(Dıbo, Rassadin vd., 2000, s. 249–251). 

Fiziksel özellikleri tanımlayan tüktǐğ, ürbegӓr gibi kelimeler, 

hayvanların tüy yapısı ve görünümü üzerinden biyolojik gözlemleri 

yansıtırken; ezerlǐğ ve caydaŋ gibi terimler, evcil hayvanın kullanım 

durumunu ve eyerlenme düzeyini belirlemektedir.  

Davranışsal özellikleri ifade eden aŋsığ, emdǐk, eesək, şӓӓşqaq 

ve egendǐ gibi terimler ise hayvanların evcilleşme düzeyi, mizacı ve 

sürü içindeki etkileşimlerini betimlemekte, Soyot dilinde hayvan-

halk ilişkilerinin ne denli incelikli bir bilgi birikimine dayandığını 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

166 

terminolojik zenginliği göstermektedir. Emegen ~ emegӓn kelimesi, 

annesini sık emen yavru geyikleri tanımlayarak yavru bakımına dair 

kültürel gözlemleri yansıtırken; qı’sır terimi, sürüdeki kısır hayvanı 

belirleyerek dil aracılığıyla kodlamaktadır. 

Sonuç olarak, Soyot Türkçesindeki bu terminolojik çeşitlilik, 

yalnızca biyolojik ve işlevsel gözlemleri değil, aynı zamanda kültürel 

değerler, ekonomik önem ve sosyal uygulamaları da dil yoluyla 

somutlaştırmaktadır. 

2.6. Geyik ile İlgili Seslenme İfadeleri 

Ren geyiklerinin yönlendirilmesi ve kontrolünde yalnızca 

fiziksel araçlar değil, seslenme ünlemleri de önemli bir işlev 

görmektedir. Soyot Türkçesinde kullanılan bu seslenmeler, 

geyiklerin toplanması, yönlendirilmesi, sakinleştirilmesi ve 

çağrılması gibi gündelik hayvancılık faaliyetlerinde doğrudan rol 

oynamaktadır. Benzer seslenme biçimlerinin Tofa ve Tuva 

Türkçelerinin yanı sıra diğer Türk lehçelerinde de bulunması, bu 

geleneğin geniş bir kültürel coğrafyaya yayıldığını göstermektedir. 

Geyikleri ağıla sokmak veya ağıldan çıkarmak için kiş, kiş kiş 

seslenmesi kullanılmaktadır. Bkz. Bur. kiş-kiş (Rassadin, 2003, s. 

49); Tuva. kışkı ‘bağrışma, bağırış’ (Monguş, 2005, s. 127). 

Geyikleri meraya veya otlağa yönlendirmek için ise haat – haat 

ünlemi kullanılmaktadır. 

Merada ya da uzakta bulunan evcil ren geyiklerini çağırmak 

için ooğ-ooğ seslenmesi kullanılır. Bkz. Bur. hoog–hoog (Rassadin, 

2003, s. 86); Tofa. oooğ-ooğ (Rassadin, 2005, s. 73); Tuva. öög-öög 

‘inekleri çağırmak için seslenme’(Arıkoğlu ve Tosun, 2024, s.456). 

Buna karşılık, yakınlarda otlayan geyikleri çağırmak için tuus-tuus 

seslenmesi kullanılmaktadır Bkz. Tof. tuus-tuus (Kılıç, 2020, s. 14). 

Sonbaharda çiftleşme döneminde geyiklerin çıkardığı kükreme 

sesi arı kelimesiyle ifade edilmektedir. Büyükbaş hayvanları 

sakinleştirmek ya da durdurmak için ise ha – haa seslenmesi 

kullanılmaktadır. Bkz. Tuva. ha (Arıkoğlu ve Tosun, 2024, s. 653); 

Tofa. ha (Rassadin, 2005, s. 25). 



Zeynel ÖDEMİŞ 

167 

2.7. Konuyla İlgili Diğer Terimler 

Soyot Türklerinde ren geyiği yalnızca ekonomik açıdan değerli 

bir hayvan değildir. Aynı zamanda kutsal bir varlık olarak da kabul 

edilmektedir. Bu inanç çerçevesinde, sürü içerisinden bir geyik 

seçilerek ‘sürü koruyucu ruhlara’ adak olarak sunulur. Bu geyiğin 

sütü sağılmaz, eti yenmez ve günlük kullanım için istifade edilmez. 

Böyle kutsal geyiklere ıdık adı verilmektedir. Idık, kelimesi Tuva 

Türkçesinde de ‘mukaddes, mübarek, kutsal’ anlamında 

kullanılmaktadır (Arıkoğlu ve Tosun, 2024, s. 743). Kelimenin farklı 

biçimleri (ıdık / ıduk / ıdïk) Eski Türkçe metinlerde de yer almaktadır 

(Ergin, 2001, s. 94).  

Görüldüğü gibi Soyotça’da geyik ile ilgili yaş, cinsiyet, araç-

gereç, fiziksel ve karakter özellikleri, seslenmeler vb. çok zengin bir 

kavram varlığı bulunmaktadır. Bu konuyla ilgili diğer Türk 

lehçelerinde de leksiko-semantik açıdan ortak benzerlikler ve 

eşdeğerlikler görülmektedir. Aynı benzerlikleri Anadolu Türkçesinde 

de görmekteyiz. Yine, geyik ile ilgili leksiko-semantik benzerlikleri, 

komşu halkların dilleri olan Buryatça ve Moğolcada da gözlemlemek 

mümkündür. 

3. Soyotçada Ortak Kavram Alanları ve Karşılaştırmalı 

Dilsel Benzerlikler (Türkiye Türkçesi ve Buryat-Moğolca ile) 

Soyot Türkçesi, tarihsel gelişimi ve coğrafi konumu itibarıyla 

hem Türk lehçeleriyle hem de Buryat-Moğolca ile yoğun bir 

etkileşim içinde olmuştur. Bu etkileşim, özellikle günlük yaşamı 

şekillendiren temel kavram alanlarında (akrabalık, hayvancılık, doğa, 

geyik yetiştiriciliği vb.) belirgin biçimde gözlenmektedir. Türkiye 

Türkçesi ile karşılaştırıldığında, ortak köklerden gelen çok sayıda 

kelimenin anlam ve işlev bakımından benzerliğini koruduğu 

görülmektedir. Bununla birlikte, Soyotların Buryatlarla uzun süreli 

etkileşimleri sonucunda, Buryat-Moğol kökenli sözcükler Soyotçaya 

dâhil olmuştur. 

Bu bağlamda Soyotça, iki yönlü bir söz varlığı yapısı 

sergilemektedir: Bir yanda Türk lehçeleriyle ortak kökenli ve 

karşılaştırmalı olarak benzerlik gösteren sözcükler, diğer yanda 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

168 

Buryat-Moğolca etkisiyle şekillenmiş, ancak Soyot yaşam kültüründe 

işlevselleşmiş ödünç unsurlar bulunmaktadır. Dolayısıyla Soyot 

Türkçesi, hem Türk dil ailesiyle süreklilik arz eden öğeleri hem de 

bölgesel etkileşimlerin izlerini taşıyan unsurları bünyesinde 

barındıran zengin ve çok katmanlı bir dilsel yapıya sahiptir. Aşağıda, 

bu ortak unsurlar anlam gruplarına göre sınıflandırılmış ve hem 

Türkiye Türkçesi hem de Buryatça ile olan eşdeğerlikleri 

gösterilmiştir. 

3.1. Soyotça ve Türkiye Türkçesi Arasındaki Kavramsal 

Benzerlikler ve Eşdeğerlik Düzeyindeki Ortak Söz 

Varlıkları 

Soyotçada geyik ve geyik besiciliği ile ilgili oldukça zengin bir 

terminoloji bulunmaktadır. Bu terminoloji, yalnızca hayvanların yaş, 

cinsiyet ve biyolojik özelliklerini değil, aynı zamanda sürü yönetimi, 

besleme yöntemleri ve kültürel yaşamla bağlantılı kavramları da 

kapsamaktadır. Söz konusu terimler incelendiğinde Türkiye Türkçesi 

ile pek çok ortak unsurun bulunduğu açıkça görülmektedir. Bu 

ortaklıklar, kimi zaman eşdeğer söz varlığı şeklinde birebir 

karşılıklarla, kimi zaman ise fonetik ya da anlamsal açıdan benzer 

kelimelerle karşımıza çıkmaktadır. 

Bu tür kavramların karşılaştırmalı olarak değerlendirilmesi, 

çağdaş Türkçenin en batı kolunu temsil eden Türkiye Türkçesi ile en 

doğu (kuzey-doğu) kollarından biri olan Soyotça arasındaki bağı 

ortaya koymaktadır. Böylelikle, yalnızca günümüz lehçeleri 

arasındaki ilişkiler değil, aynı zamanda en eski Türkçe dönemlerine 

kadar uzanan tarihsel ve dilbilimsel bağların da izlenmesi mümkün 

hale gelmektedir. Dolayısıyla Soyotça söz varlığı, Türk dilinin tarihî 

gelişimi ve coğrafi yayılımına ışık tutan değerli bir malzeme 

sunmaktadır. 

Bu ortak, benzer ve eşdeğer söz varlıkları ise tematik gruplar 

halinde şu şekilde tasnif edilmektedir: 



Zeynel ÖDEMİŞ 

169 

Büyükbaş hayvanları ifade eden terimler  

Soyot. mal, Türk. mal ‘büyükbaş hayvan, mal’ (TS., 2023, s. 

2279); Soyot. sürӓk, Türk. sürü ‘birlikte yaşayan hayvan topluluğu’ 

(TS., 2023, s. 3062); Soyot. i’rhӓk ‘erkek hayvan’ Türk. erkek (TS., 

2023, s.1201). Soyot. mındı ‘yetişkin, süt veren geyik’ Türk. mındı 

‘av köpeklerinin avlanma çağı’ (DS. IV, 2019, s. 3186);  

Yavru ve yaş gruplarını tanımlayan ifadeler  

Soyot. buzaa ‘büyükbaş hayvan yavrularının genel adı’, Türk. 

buzağı ‘yeni doğmuş ana sütüyle beslenen sığır yavrusu’ (TS. 2023, 

s. 646), bıza, bızā ‘buzağı’ (DS.I, 2019, s. 673); Soyot. buruu ’bir 

yaşına kadar büyük baş hayvan yavrusu’ Türk. buru ‘sancı’ (DS.I, 

2019, s. 802); Soyot. töl ‘genel anlamıyla yavru’, Türk. döl 

‘canlıların üreme sonucu ortaya çıkan birey’ (TS., 2023, s. 1073), töl 

‘çocuk’ (DS. V, 2019, s. 3981); Soyot. döne’ci / döne ‘dört yaşından 

büyük evcil hayvanlar’, Türk. dönen ‘üç yaşını bitirip dört yaşına 

basan tay, sığır’ (DS.II, 2019, s. 1584); Soyot. a’nay ‘bir yaşına 

kadar geyik yavrusu’, Türk. anay ‘ırmaktan ayrılan suyun başlangıç 

yeri’ (DS. I, 2019, s.253); Soyot. e’sirik ‘yeni doğmuş geyik yavrusu, 

sarhoş’, Türk. esirik ‘kızgın, öfkeli, deli, yarım akıllı’ (DS. III, 2019, 

s. 1783); Soyot. uzın-but ‘üç yaşında erkek geyik, kelime anlamıyla 

uzun bacak’ Türk. uzun ‘iki ucu arasında uzaklık olan’ (TS. 2023, 

s.3426), but ‘hayvanların, arka bacaklarının gövdeye bitişik olan 

dolgun kısmı’ (TS., 2023, s. 643);  

Hayvan vücut parçaları ve biyolojik özellikleri 

Soyot. tük ‘yün, kıl, vücut kılı’, Türk. tüy ‘insan ve hayvan 

derisi üzerinde bulunan kısa ve yumuşak uzantılar’ (TS., 2023, 

s.3363); Soyot. quduruq /qudurıq ‘ kuyruk’, Türk. kuyruk (TS., 2023, 

S. 2187); Soyot. sı’rt ‘büyük baş hayvanların sırtı’, Türk. sırt (TS., 

2023, s. 2946); Soyot. tuyığ ‘toynak’, Türk. toynak (TS., 2023, 

s.3320); Soyot. çırıŋha ‘doğum sonunda gelen pletensa’, Türk. çara 

‘dölyatağı, yavruyu saran zar, eş’ DS. II, 2019, s.1079); Soyot. emiy 

‘hayvanlar ve insanlar için meme, göğüs’ Türk. emzik ‘hayvanların 

memelerinin ucu’ (DS. III, 2019, s. 1742);  



Sibirya Çalışmaları - III 

 

170 

Büyükbaş hayvanların bakımında kullanılan araç-gereç ve 

ekipman 

Soyot. çı’tın ‘hayvanların topluca yattıkları yer’, Türk. çit ‘bağ, 

bahçe vb. yerlerin çalı çırpı ağaç dalları gibi şeylerle çekilen duvar’ 

(TS., 2023, s. 815); Soyot. ça’tır ‘geyikler için yapılmış özel ağıl’, 

Türk. çadır (TS., 2023, s. 742); Soyot. ezer/ezӓr ‘eyer’, Türk. eyer 

(TS., 2023, s. 1240); Soyot. ezeŋgǐ ‘üzengi’, Türk. üzengi (TS., 2023, 

3454); Soyot. te’rhi ‘eyer kayışı’, Türk. terki ‘eyerin arka bölümü’ 

(TS., 2023, s. 3262); Soyot. ba’ş ‘eyerin ön tarafı’, Türk. baş 

‘vücudun üst veya önünde bulunan kısım’ TD., 2023, s.416); Soyot. 

ba’ş baa ‘dizgin, yular’, Türk. baş ‘vücudun üstünde bulunan bölüm, 

kafa, kelle’ (TS., 2023, s. 416), Türk. bağ ‘bir şeyi başka şeye 

tutturmak, bir halat üzerine atılan sağlam düğüm’ (TS:, 2023, s. 351); 

Soyot. bağ ‘eyer kemerini asmak için deri ip’, Türk. bağ ‘bir araya 

bağlanmış beş çile pamuk ipliği’ (DS. I, 2019, s. 472); Soyot. qımşı 

‘kamçı, kırbaç’; Türk. kamçı ‘filiz, sürgün’ (DS., IV, 2019, s. 2616); 

Soyot. ezerlǐğ ‘eyerli’, Türk. eyerli (TS., 2023, s. 1241); Soyot. 

caydaŋ ‘eyersiz’, Türk. caydak ‘yalınayak, çıplak, açık, eşyası 

olmayan’ (DS. II, 2019, s. 868); Soyot. tüktǐğ ‘tüylü, kıllı’, Türk. 

tüylü (TS., 2023, s. 3364); Soyot. emegen ‘annesini sık sık emen 

yavru, emmeyi seven’, Türk. emici ‘emme özelliği olan’ (TS., 2023, 

s. 1180); Soyot, qı’sır ‘kısır hayvan’, Türk. kısır ‘üreme imkânı 

olmayan’ (TS., 2023, s. 2025);  

Sürüyü yönetmek ve ritüel bağlamında da kelimeler 

Soyot. kiş kiş ‘geyikleri ağıla sokmak veya çıkartmak’, Türk. 

kis kis ‘köpekleri ya da koyunları kovalama ünlemi’ (DS. IV, 2019, s. 

2885); Soyot. ıdık ‘sürüyü koruyan ruhlara adanan geyik, adak’, 

Türk. adak ‘adanılan şey’ (TS., 2023, s. 41), ıdık ‘gömlek’ (DS. IV, 

2019, s. 2456).  

3.2. Soyotça ve Buryat-Moğol Arasındaki Kavramsal 

Benzerlikler ve Eşdeğerlik Düzeyindeki Ortak Söz Varlıkları 

Soyotlar, tarih boyunca Sayan bölgesinde Buryatlarla birlikte 

yaşamışlardır. Yerleşik bir hayat tarzına sahip olan Buryatlar, nüfus 

bakımından da Soyotlardan daha kalabalık oldukları için sosyal ve 

kültürel etkileşimlerde baskın bir rol üstlenmişlerdir. Özellikle kız 



Zeynel ÖDEMİŞ 

171 

alıp verme, ticari ilişkiler ve ortak yaşam alanları, iki topluluk 

arasında yoğun bir dilsel etkileşimi beraberinde getirmiştir. Bu süreç 

sonucunda Soyot Türkçesi, Buryatçadan çok sayıda unsur almış ve 

söz varlığı önemli ölçüde zenginleşmiştir. 

Buryatça kökenli unsurların bir kısmı yalnızca Moğol dillerine 

ait özellikler gösterirken, bazı terimler ise hem Türkçe hem de 

Buryatçada ortak veya benzer biçimlerde yaşamaktadır. Bu durum, 

Soyotçanın hem Türk lehçeleriyle hem de Buryatça ile kesişen 

kavramsal bir söz dağarcığı geliştirmesine yol açmıştır.  Aşağıda, bu 

terimler anlam grupları temelinde sınıflandırılarak verilmiştir. 

Buryatça kelimelere ilişkin kaynak yukarıda gösterildiğinden burada 

ayrıca tekrar kaynak gösterilmemiştir. 

Geyiklerin tür ve yaş grupları 

Soyot. daspan-aŋ ‘yabani evcilleştirilmemiş geyik’, Bur. 

daspan ‘yabani hayvan’; Soyot. aq-aŋ ‘yabani geyik’ Bur. an(g) 

‘vahşi, yabani’; Soyot. e’ter /e’tӓr, Bur. eteer ‘damızlık için seçilen 

erkek geyik’; Soyot. çarı /čarı ‘kısırlaştırılmış geyik’, Bur. zari; 

Soyot. inǐğ /iŋgen ‘dişi geyik’, Bur. engin /endi ‘doğurganlığı 

vurgulayan bir terim’; Soyot. buruu ‘bir yaşına kadar büyük baş 

hayvan yavrusu’, Bur. buruu ‘bir yaşına kadar geyik yavrusu’, 

Moğol. birağu; Soyot. guna/gunačı/gunaçın ‘üç yaşında erkek 

büyükbaş hayvan’ Moğol. gunaci(n); Soyot. pıcaalaŋ ‘dört yaşındaki 

evcil hayvan’, Moğol. kicalang, Bur. hizalaan; Soyot. daspan ‘iki 

yaşına kadar geyik’, Bur. daspaan; 

Vücut yapısı ve fiziksel özellikler 

Soyot. çoğdır ‘yün, kıl, vücut kılı’, Bur. zogdor; Soyot. čöp 

‘binilen hayvanın sol tarafı’, Bur. züb; Soyot. ülbegӓr ‘dağınık tüylü, 

tüylü hayvan’, Bur. hegleger;  

Barınma ve çevreyle ilgili terimler 

Soyot. qa’şaa ‘çitle çevrilmiş ağıl’, Bur. haşaa;  

Araç, gereç ve koşum takımları ile ilgili terimler 

Soyot. iŋğırşaq ‘yük semeri, eyer’, Moğ. inggirçağ; Soyot. 

hölindǐrǐk ‘eyerin göğüs kısmına bağlanan koşum takımı’, Bur. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

172 

hümeldere; Soyot. çirim ‘eyerim karın altı kayışıyla birleşen kayış’, 

Bur. jeren; Soyot. holın ‘eyer altı kayışı’ Bur. ulam; Soyot. daruulğa 

‘eyerin tutturma tokası’ Bur. daruulga; Soyot. no’qtar ‘ tasma, 

yular’, Bur. nogro; Soyot. arğamčı ‘halat, deri ip’, Bur. aramja; 

Soyot. şilyaa ‘koşum takımı’ Bur. şalyaa; Soyot. soğınaq ‘yavru 

geyiklerin ağızlarını açmalarını engellemek için kullanılan tahta 

çubuk’ Bur. sogonog; Soyot. taşuur ‘kırbaç, kamçı’, Bur. taşuur; 

Soyot. salbaq ‘geyikleri bağlamak amacıyla kullanılan uzun yatay 

odun’, Bur. solbog; 

Evcilleştirme ve Evcillik Durumu 

Soyot. emdǐk ‘ehlileştirilmemiş yabani hayvan’, Bur. emnig; 

Soyot. eesӓk ‘sahibini seven ehlileştirilmiş hayvan’, Bur. ezendee;  

Sürüyü yönetmek ve ritüel bağlamında da kelimeler 

Soyot. kiş kiş ‘geyikleri ağıla sokmak veya çıkartmak’, Bur. 

kiş-kiş; Soyot. ooğ- ooğ ‘uzakta bulunan geyikleri çağırmak için 

seslenme’, Bur. hoog-hoog;  

Doğal Çevre ile İlgili Terimler  

Soyot. çut ‘buz nedeniyle hayvanlarda oluşan açlık’, Bur. zud;  

Koşum ve Binicilikle İlgili Durumlar 

Soyot. caydaŋ ‘eyersiz hayvan’, Bur. zaydan;  

3.3. Soyotça, Türkiye Türkçesi ve Buryatçada Kavramsal 

Benzerlikler ve Eşdeğer Söz Varlığı 

Soyotça, Türkiye Türkçesi ve Buryatça arasında, geyik ve 

geyik yetiştiriciliğini yansıtan kavramlar düzeyinde önemli 

benzerlikler ve ortak söz varlıkları gözlemlenmektedir. Türkiye 

Türkçesi ile Soyotça arasındaki paralellikler, çoğunlukla tarihî 

Türkçe kökenli kelimeler üzerinden ortaya çıkarken, Buryatça ile 

olan benzerlikler daha çok bölgesel etkileşim ve ödünçlemeler 

sonucu oluşmuş kelimelerde görülmektedir. 

Bu bağlamda, Soyotçanın söz varlığı hem kendi tarihî ve 

kültürel köklerini korurken hem de kuzeydoğu Sibirya’daki Buryat-

Moğol kültürü ile etkileşim sonucu yeni anlam ve kullanım boyutları 



Zeynel ÖDEMİŞ 

173 

kazanmıştır. Çalışmamızda, bu üç dil arasındaki kavramsal 

benzerlikler ve eşdeğer söz varlıkları anlam grupları altında 

incelenmiş ve karşılaştırmalı olarak sunulmuştur. Bu yaklaşım, hem 

dilbilimsel hem de kültürel etkileşimleri analiz etme açısından 

önemli bir kaynak olarak görülmektedir. 

Büyükbaş Hayvanlar ve Sürü 

Soyot. mal, Türk. mal, Bur. mal ‘genel anlamıyla ‘hayvan, 

mal’; Soyot. sürӓk, Türk. sürü, Bur. sürüü ‘sürü’. 

Yavru ve Yaş Grupları 

Soyot. buzaa, Türk. buzağı, Bur. buzaal ‘büyükbaş hayvan, 

sığır yavrusu’; Soyot. buruu, Türk. buzağı/buru, Bur. buruu ‘bir 

yaşına kadar yavru’; Soyot. töl, Türk. döl – Bur. töl ‘yavru, nesil’; 

Soyot. döne’ci/döne, Türk. dönen – Bur. dönöö (‘yaş evresiyle ilgili, 

dört yaşında büyükbaş hayvan’. 

Vücut Yapısı ve Biyolojik Özellikler 

Soyot. tük, Türk. tüy, Bur. tüg ‘kıl, tüy’; Soyot. quduruq, Türk. 

kuyruk, Bur. hudurga ‘kuyruk’; Soyot. sırt, Türk. sırt, Bur. serte 

‘arka, sırt’; Soyot. tuyığ – Türk. toynak – Bur. toig ‘toynak’. 

Araç-Gereç ve Ekipman 

Soyot. ezer – Türk. eyer – Bur. ezer ‘eyer’; Soyot. ezeŋgǐ – 

Türk. üzengi – Bur. üzelge/üzeng ‘üzengi’; Soyot. qımşı, Türk. 

kamçı, Bur. hamši/hašuur ‘kamçı, kırbaç’; Soyot. ba’ş baa – Türk. 

baş/bağ , Bur. baha ‘bağlamak, yular, ip’. 

Sürüyü Yönetmek ve Ritüel 

Soyot. kiş kiş, Türk. kiş kiş, Bur. kiş-kis ‘hayvanları 

yönlendirme ünlemi’; Soyot. ıdık, Türk. adak, Bur. iduuq ‘kutlu, 

kutsal, adaklık, adak’. 

Görüldüğü üzere, coğrafi ve tarihsel açıdan birbirinden uzak 

olan Türkçenin iki lehçesi —Soyot Türkçesi ve Türkiye Türkçesi— 

arasında konuya ilişkin pek çok ortak kelime bulunmaktadır. Bu 

kelimelerden bazıları mal, mındı, buza, töl, ıdık vb. birebir aynı 

şekilde kullanılırken, bazıları ise küçük fonetik farklılıklarla eşdeğer 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

174 

biçimde her iki lehçede de yer almaktadır. Örneğin: Soyot. sı’rt – 

Türk. sırt; Soyot. döne – Türk. dönen; Soyot. ba’ş – Türk. baş vb. 

Ayrıca, ilgili kelimeler incelendiğinde Moğol dillerinden olan 

Buryatçadan Soyot Türkçesine geçmiş çok sayıda unsurun 

bulunduğu görülmektedir. Örneğin: Soyot. ezer – Türk. eyer – Bur. 

ezer; Soyot. sırt – Türk. sırt – Bur. serte; Soyot. tuyığ – Türk. toynak 

– Bur. toig vb. Bu örnekler, Türkiye Türkçesi ile Soyotça ve 

Buryatça arasında ortak söz varlığı bulunduğunu göstermektedir. 

Bununla birlikte, yalnızca bu çalışmada incelenen kelimelerle 

sınırlı kalınmamalı; Soyotça’daki yabani hayvan adları, avcılık 

terimleri, yiyecek–içecek adları ve ev eşyaları vb. kavramlar da ele 

alınmalıdır. Böylece Soyot Türkçesi ile Türkiye Türkçesi arasındaki 

benzer ve eşdeğer sözcükler daha kapsamlı biçimde tespit edilerek 

Türkçenin tarihsel gelişimine dair daha güçlü veriler ortaya 

konabilecektir. 

Öte yandan, Soyotça ile Buryatça arasındaki ortak kelimelerin 

belirlenmesi ve bunların Türkiye Türkçesindeki eşdeğerleriyle 

karşılaştırılması, Türk–Moğol dil ilişkilerine ışık tutacak önemli 

veriler sağlayacaktır. 

Sonuç 

Geyik, Türk kültür tarihinde yalnızca bir av hayvanı değil, aynı 

zamanda kutsallık atfedilen bir varlık olarak öne çıkmaktadır. 

Hunlardan Göktürklere, Uygurlardan Kırgızlara ve Anadolu 

Türklerine kadar geniş bir coğrafyada geyiğe yol gösterici, koruyucu 

ve kutsal nitelikler yüklenmiştir. Şaman inançlarında rehber hayvan, 

mitolojilerde koruyucu ruh, halk edebiyatında güzellik ve sevgi 

sembolü, Anadolu kültüründe ise merhamet ve annelik simgesi 

olarak farklı işlevlerle karşımıza çıkar. 

Sibirya coğrafyasında yaşayan Soyotlar başta olmak üzere 

Dolgan, Dukha ve Tofa gibi Türk topluluklarında geyik 

yetiştiriciliği, ekonomik ve sosyal yaşamın merkezinde yer almıştır. 

Geyik, temel ihtiyaçların karşılanmasında sağladığı katkıyla 

toplumsal düzenin sürekliliğini desteklemiş, hem pratik yaşamın 

vazgeçilmez bir unsuru hem de kutsal bir varlık olarak iki yönlü bir 



Zeynel ÖDEMİŞ 

175 

işlev üstlenmiştir. Günümüzde Soyotlar, Sovyet döneminin etkileri 

sonrası geyik yetiştiriciliğini yeniden canlandırma çabası içindedir. 

Bu süreç, ekonomik yeniden yapılanmayı, dil ve kültür korumayı 

birlikte kapsamaktadır. 

Soyot Türkçesinde geyikle ilgili geniş bir söz varlığının 

bulunması, hayvanın toplumsal yaşam ve kültürdeki merkezi rolünü 

ortaya koymaktadır. Söz varlığı, biyolojik sınıflandırmalardan 

evcilleşme düzeyine, yaş ve cinsiyet gruplarından bakım ve barınma 

yöntemlerine kadar detaylı bir kavramsal çerçeve sunar. Örneğin, 

pa’staanay, a’nay, e’sîrik, mındı, i’rhӓk, döne gibi terimler, hayvanın 

yaş, cinsiyet, evcilleşme düzeyi ve davranış özelliklerine göre 

ayrıntılı biçimde adlandırıldığını gösterir. Çobanlık, barınak, 

beslenme ve sürü yönetimi ile ilgili sözcükler ise Soyotların doğa ve 

hayvanlarla kurduğu ilişkileri dil aracılığıyla yansıtır. 

Karşılaştırmalı olarak incelendiğinde, Soyotça, Türkiye 

Türkçesiyle tarihî paralellikler gösterirken, Buryat-Moğolca ile 

etkileşimler söz varlığını zenginleştirmiştir. Türkiye Türkçesi ile 

benzerlikler özellikle büyükbaş hayvanlar, yavru ve yaş grupları, 

vücut parçaları ve bakım araç-gereçlerinde görülür (mal, buzaa, töl 

vd.). Buryat-Moğolca etkisi ise, özellikle geyik ve hayvancılık 

terminolojisinde öne çıkar. Ödünç alınan kelimeler günlük yaşamda 

işlevselleşmiş ve kültürel etkileşimle şekillenmiştir (aq-aŋ – an(g), 

e’ter – eteer gibi). 

Soyotçanın söz varlığına dair bu karşılaştırmalı inceleme, 

yalnızca dilsel benzerlikleri ortaya koymakla kalmaz, aynı zamanda 

kültürler arası etkileşimlerin de izlerini taşır. Bu durum, Soyotların 

tarih boyunca farklı topluluklarla sürdürdüğü ilişkilerin dil 

aracılığıyla günümüze aktarıldığını gösterir. Dolayısıyla, söz varlığı 

incelemeleri hem tarihsel temasları hem de kültürel aktarımı 

anlamada önemli bir kaynak niteliği taşır. 

Öte yandan, bu tür çalışmalar yalnızca Soyotça özelinde değil, 

genel olarak Türkoloji ve Altayistik alanında da önemli katkılar 

sağlar. Türk lehçeleri arasındaki ortak kavram alanlarının tespit 

edilmesi, hem tarihî dil ilişkilerinin hem de kültürel sürekliliklerin 

daha sağlıklı şekilde anlaşılmasına yardımcı olur. Ayrıca Moğolca 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

176 

gibi komşu dillerle kurulan etkileşimlerin boyutlarını ortaya koymak, 

bölgesel dil tarihine dair daha bütüncül bir bakış açısı kazandırır. 

Sonuç olarak, Soyotça, hem Türk lehçeleriyle tarihî bağlarını 

koruyan hem de Buryat-Moğol etkisiyle söz varlığını zenginleştiren 

çok katmanlı ve dinamik bir dil yapısına sahiptir. Bu durum, Soyot 

Türkçesini yalnızca Sayan bölgesi Türk dilleriyle değil, geniş 

Avrasya kültürel ve dilsel coğrafyasıyla bağlantılı hâle getirmekte, 

ayrıca etimolojik ve sözlük çalışmalarına değerli katkılar 

sunmaktadır. 

Bu tür çalışmalar, Göktürkçe ile günümüz Türkçesinin fonetik, 

semantik ve leksikolojik özelliklerinin modern dil bilimi anlayışıyla 

ele alıp değerlendirmek açısından önemlidir. Aynı zamanda Türkçe 

etimolojik sözlük ve sözlük bilim çalışmalarına katkı sağlayacağı 

beklenmektedir. 

Kısaltmalar 

Bur. – Buryatça 

DLT. – Divanü Lügati’t-Türk 

Dukha T. – Dukha Türkçesi 

Soyot. – Soyot Türkçesi, Soyotça  

Tere-Höl T. – Tere-Höl Tuvacası (Tuva Türkçesinin bir ağzı) 

Tofa. – Tofa Türkçesi 

Toju T. – Toju Tuvacası (Tuva Türkçesinin bir ağzı) 

Tuva. – Tuva Türkçesi 

Türk.- Türkiye Türkçesi, Türkçe 

Fonetik Unsurlar 

ǐ – Kapalı, ön, düz ünlü; normalden daha kısa süreli telaffuz edilen i. 

ӓ – Açık e ünlüsü. 

ŋ – Tonlu, arkadamak ve genizden çıkarılan ünsüz. 

q – Tonsuz, arkadamak ve patlamalı ünsüz; kalın k sesine karşılık 

gelir. 



Zeynel ÖDEMİŞ 

177 

Kaynakça  

Arıkoğlu, E., & Tosun, İ. (2024). Türkçe Tuvaca sözlük. Türk Dil Kurumu 

Yayınları. 

Arçın, M. S. (2013). Tıva bilmecelerinde geyik. In E. G. Nasgali & E. 

Demir (Ed.), Geyik kitabı (s. 223–241). Kitapevi Yayınları. 

Aslan, Ş. S., & Akın, S. (2020). Türk kültür ve sanatında geyik sembolizmi. 

Ulakbilge Sosyalbilimler Dergisi, 8(45), 215–226. 

Atalay, B. (2021). Kaşgarlı Mahmud divanü lugat-it Türk: Dizin. Türk Dil 

Kurumu. 

Avcıoğlu, İ. (2023). Türk mitolojisinden Türk halk oyunlarına taşınan 

hayvan taklitli oyunlar. In M. Mutluer & A. Erdoğan (Ed.), 2nd 

international congress on social sciences & humanities (s. 814–822). 

ISBN: 978-625-367-169-3. 

Babuşkin, S. M. (1999). Buryatsko–russkiy russko-buryatskiy slovar, çast I. 

İzd. Buryatsko Gosuniversitet. 

Belyaeva-Sachuk, V. A. (2020). Zhivotnye v traditsionnoy kul’ture 

okinskikh buryat i soyotov. Istochnik pishchi, rabotnik, drug ili 

sakral’noe sushchestvo? Kunstkamera, 7(1), 110–117. 

Çelikeloğlu, G. (2022). Irk bitig’de hayvan isimlerinin sembolik değerleri. 

Bitig Türkoloji Araştırmaları Dergisi, 2, 51–76. 

Çetin, Ö. H., Findik, N. Ö., & Görür, M. (2024). Simgesel ve biçimsel 

özellikleri ile Türk kültür ve sanatında geyik figürü. Türk kültürü ve 

Hacı Bektaş Veli Araştırmaları Dergisi, 109, 149–186. 

Damşaeva, L. K. (2020). Rol' gosudarstvennoy natsional'noy politiki v 

vozrozhdenii soiyot [The role of state national policy in the revival 

of the Soyot]. International Journal of Humanities and Natural 

Sciences, 12(1), 51. 

Derleme Sözlüğü I – II – III- IV – V- VI (2019), Türk Dil Kurumu 

Yayınları  

Davydov, V. (2014). Coming back to the same places: The ethnography of 

human-reindeer relations in the northern Baikal region. Journal of 

Ethnology and Folkloristics, 8(2), 7–32. 

Dilek, İ. (2021). Türk mitoloji sözlüğü. Türk Dil Kurumu. 

Duman, O. (2024). Türk destanlarında hayvan sembolizmi (Doktora tezi). 

Gazi Üniversitesi, Ankara. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

178 

Dursun, Ç., & Hança, B. B. (2022). Alevi inancında hayvan simgeselliği: 

Kul Himmet örneği. Asya Studies, 6(19), 107–114. 

https://doi.org/10.31455/asya.1024980 

Ercilasun, A. B., vd. (1991). Karşılaştırmalı Türk lehçeleri sözlüğü. Kültür 

Bakanlığı Yayınları. 

Ercilasun, A. B., & Akkoyunlu, Z. (2020). Kaşgarlı Mahmud divanu 

lugati’t – Türk: Giriş, metin, çeviri, notlar, dizin. Türk Dil Kurumu. 

Eren, H. (2020). Türk dilinin etimolojik sözlüğü (Haz. Ş. H. Akalın). Türk 

Dil Kurumu. 

Ergin, M. (2001). İnceleme: Orhun abideleri. 

Gümüş, Ş. (2021). Kırgız Türklerinin sözlü edebiyat ürünlerinde hayvan 

simgeciliği. TÜRÜK Uluslararası Dil, Edebiyat ve Halkbilimi 

Araştırmaları Dergisi, 9(26), 109–127. 

Güngör, A. (2014). Kırgızlarda kartalla avcılık geleneği. Atatürk 

Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Dergisi (TAED), 51, 

319–339. 

Güven, M. (2003). Oğuz Kağan Destanında hayvanlar. Milli Folklor, 

15(57), 82–91. 

Ilgın, A. (2015). Tarihi karşılaştırmalı Tofa (Karagas) Türkçesi – biçim 

bilgisi. Türk Dil Kurumu. 

Isakov, B. (2012). Kırgız konargöçerleri arasında geleneksel takvim 

anlayışı. Gazi Akademik Bakış, 6(11), 201–210. 

Isakov, A. (2013). Kırgızlarda ve Moğollarda on iki hayvanlı takvim (VI–

XV. yüzyıllar arası). Trakya Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Dergisi, 

3(6), 161–172. 

İnayet, A. (2013). Uygur kültüründe geyik. In E. G. Naskali & E. Demir 

(Ed.), Geyik kitabı (s. 45–54). Kitapevi. 

Karadavut, Z., & Yeşildal, Ü. Y. (2007). Türk tekstil sanatında görülen 

geyik figürü. Milli Folklor, 19(76), 101–112. 

Keçeci, B. B. (2018). Aşık şiirinde hayvan sembolizmi (Yüksek lisans tezi). 

Nevşehir Hacı Bektaş Üniversitesi. 

Kılıç, O. (2020). Tofa Türkçesi söz varlığında geyik. In I. Uluslararası 

Türkçe Edebiyat Kültür Eğitim Sempozyumu (s. 141–147). 

Uluslararası Türkçe Edebiyat Kültür Eğitim Derneği (TEKE). 



Zeynel ÖDEMİŞ 

179 

Killi Yılmaz, G. (2017). Saha Türkçesinde ayı ile ilgili örtmece söz varlığı. 

Türkbilig, (33), 25–56. 

Küçüküstel, S. (2020). Rengeyiği Türkleri dukhalar. Kollektif Kitap-166. 

Dıbo, A. V., Rassadin, V. İ., & Levitskaya, L. S. (2000). Etimologiçeskiy 

clovar tyurkskih yazıkov: Obşetyurkskiye i mejtyurkskiye leksiçeskiye 

osnovı ha bukvu K (Ed. G. F. Blagadova). İzdadelstvo İndrik, 

Moskva. 

Monguş, D. A. (2005). Tıva-Türk slovar: Tuvaca-Türkçe sözlük. Tuvinskiy 

İnstitut Gumanitarnıh İssledovaniy, Kızıl. 

Monguş, Marina Vasilevna. “Tofaları i Soyoty: İstoriko-etniçeskiy očerk.” 

Elektronnıy İnformatsionnıy Jurnal Nonıye İssledovaniya Tuvı, 2, 

2012, ss. 62-78. http://www.tuva.asia  

Ögel, B. (2013). Türk mitolojisinde geyik. In E. G. Naskali & E. Demir 

(Ed.), Geyik kitabı (s. 37–44). Kitapevi. 

Ögel, B. (2023a). Türk mitolojisi: Kaynakları ve açıklamaları ile destanlar 

I. Altınordu Yayınları. 

Ögel, B. (2023b). Türk mitolojisi: Kaynakları ve açıklamaları ile destanlar 

II. Altınordu Yayınları. 

Ragagnin, E. (2017). Sayan Turkic reindeer terminology. In S. Szeverényi 

& B. Khabtagaeva (Eds.), Uralic and Siberian lexicology and 

lexicography: Proceedings of the 4th Mikola Conference, 14–15 

November 2014 (s. 39–49). University of Szeged. 

Rassadin, V. İ. (2003). Soyotsko-Buryatsko-russkiy slovar. 

Respublikanskaya Tipografiya. 

Rassadin, V. İ. (2005). Slovar Tofalasko-Russkiy i Russko-Tofalarskiy. 

İssledovaniya Drofa. 

Rassadin, V. İ. (2010a). O yazıke Soyotov Buryatii. Turkic Languages, 14, 

127–138. https://resolver.sub.uni-goettingen.de/purl?666048797_0014 

Rassadin, V. İ. (2010b). Soyotica. FVTeam Nyomda. 

Rassadin, V. İ. (2012). Yazık Soyotov Buryatii. Kalmıtskiy 

Gosudarstbennıy Universitet. 

Rassadin, V. İ. (2019). Kratkiy analiz olenevodstva u Tsaatanov Mongolii. 

In O. N. Polyanskaya (Ed.), Mongolovedenie v sovremennom mire: 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

180 

Opyt issledovaniĭ, perspektivy razvitiya (s. 247–254). Izdatel’stvo 

Buryatskogo gosuniversiteta. 

Rassadin, V. İ. (2020). Kartinnıy slovar Soyotskogo Yazıka. 

Respublikanskaya Tipografiya, Ulan-Ude. 

Sezer, M. A. B. (2022). Geyik avı ile ilgili inanışlar: Alageyik ve geyikler 

lanetler örneği. Siirt Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, 

10(2). 

Sevortyan, E. V. (1974). Etimologiçeskiy slovar tyurkskih yazıkov. 

İzdatelstvo Nauka. 

Tansü, Y. E., & Güvenç, B. (2015). Eski Türk mitolojisinde hayvan 

motifleri üzerine düşünceler. Türk Dünyası Araştırmaları, 218, 1–16. 

Tatatrintsev, B. İ. (2002). Etimologiçeskiy slovar tuvinskogo yazıka II. 

Nauka, Novosibirsk. 

Tatatrintsev, B. İ. (2004). Etimologiçeskiy slovar tuvinskogo yazıka III. 

Nauka, Novosibirsk. 

Tekin, T. (2013). Irk bitig. Türk Dil Kurumu. 

Topal, E. (2018). Giresun Eynesil ağzından derleme sözlüğüne katkılar. 

Karadeniz Araştırmaları, XV(59), 291–296. 

Tosun, İ. (2020). Tuva Türkçesinde hayvanlara yaşlarına göre verilen 

isimler. Motif Akademi Halk Bilimi, 13(32), 1570–1592. 

Türkçe Sözlük (2023), Türk Dil Kurumu Yayınları 

Türkdoğan, S. T. (2019). Alevi inancında hayvan motifleri ve tabusu 

(Yüksek lisans tezi). Nevşehir Hacı Bektaş Veli Üniversitesi. 

Vasileviç, G. M., & Levin, M. G. (1951). Tipy olenevodstva i ikh 

proiskhozhdenie [Ren geyiği yetiştiriciliği tipleri ve kökenleri]. 

Sovetskaya Etnografiya, 1, 63–87. 

Yeşildal, Ü. Y. (2007). Anadolu folklorunda geyik (Yüksek lisans tezi). 

Selçuk Üniversitesi. 

Yıldız, Ş. N. (2011). Türk halk anlatılarında hayvan motifleri (Yüksek 

lisans tezi). Fırat Üniversitesi, Elazığ. 

Yiğit, N. H. (2018). Türk dünyası efsanelerinde hayvanlarla ilgili motifler 

üzerine. Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 11(59), 278–288. 



Zeynel ÖDEMİŞ 

181 

Yiğit, E. (2023). Türk kültüründe geyik ve geyikle ilgili inanış ve efsaneler: 

Kastamonu-Karabük örnekleminde. Amasya Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Dergisi, 8(14), 376–399. 

 

Elektronik Kaynaklar:  

https://nazaccent.ru/nations/soyots/ (Erişim Tarihi: 12.07.2025) 





183 

THE IMAGE OF A PERSON IN THE PROVERBIAL, 

PHRASEOLOGICAL AND ASSOCIATIVE PICTURE 

OF THE WORLD OF THE KHAKASS LANGUAGE 

Karina Aleksandrovna POKOIAKOVA* 

Introduction 

In recent years, within the anthropocentric paradigm of 

linguistics the study of the image of a person through linguistic units 

has attracted increased interest in the material of different languages. 

People strive to know the world around them and themselves in it, 

preserving their cognitive experience in culture, the most important 

form of expression of which is language. Language semantics 

records the results of a person’s cognition of the objective reality. 

The aim of our study is to identify the features of 

representation of the image of a person in the phraseological units, 

proverbs and sayings of the Khakass language, and according to the 

data of the associative experiment. The material of the study was 

phraseological units characterizing a person, extracted from the 

“Brief Khakass-Russian Phraseological Dictionary” (Borgoiakova, 

1972), collections of proverbs and sayings “Khyyga sӧs: sispekter, 

sӧspecter paza taptyrgastar =Wise word: Khakass proverbs, sayings 

and riddles” (KS, 2021), and the associative field kizi ‘person’, 

formed on the results of a free associative experiment held in 2015-

2017 with the involvement of Khakass native speakers.  

Phraseological units store information about the history and 

culture of a certain people. In a particular language, “mostly those 

aspects that are associated with cultural and national standards, 

stereotypes, and mythologemes are fixed and phraseologised” 

* Candidate of Philology, Senior Researcher of the Research Institute of Humanities and

Sayan-Altai Turkology, Katanov Khakass State University (Russian Federation, Abakan),

karina_p.84@mail.ru, ORCID: 0000-0001-6318-9435.



Sibirya Çalışmaları - III 

 

184 

(Maslova, 2001: 87). Proverbs and sayings are among the most 

popular folklore genres and constitute an integral part of the culture 

of any nation. They occupy a special place among outstanding 

folklore works in artistic terms. As V.N. Telia notes, the 

paremiological and phraseological compositions of the language can 

be called a “mirror” in which the national self-awareness of any 

linguacultural community is identified (Telia, 1996: 9). In turn, the 

data of an associative experiment with native speakers allow us to 

identify the current characteristics and features of images of language 

consciousness. An analysis of verbal associations obtained using an 

associative experiment allows us to get “not only a fragment of a 

person’s verbal memory, but also a fragment of the image of the 

world of a particular ethnic group, reflected in the consciousness of 

the average native speaker of a particular culture, its motives or 

assessments” (Ufimtseva, 1996: 144).  

Representation of a person in the Khakass proverbs and 

sayings 

During our research we selected 277 proverbs and sayings, 

which contain the following components: zoonyms, somatisms, food 

products, numbers. We will consider the features of the three most 

frequent groups of the selected proverbs and sayings here.  

As the study showed, the proverbs and sayings with an 

animalistic component represent images of 25 domestic and wild 

animals: ат ‘horse’, пӱӱр ‘wolf’, адай ‘dog’, саасхан ‘magpie’, 

тӱлгӱ ‘fox’, хозан ‘hare’, киик ‘roe deer’, кӱске ‘mouse’, аба ‘bear’, 

ӧртек ‘duck’, чылан ‘snake’, аат ‘firebeast’, iнек ‘cow’, хас 

‘goose’, хой ‘sheep’, харға ‘crow’, торлаңа ‘partridge’, etc. 

Generalized images were also identified: мал ‘livestock’, палых 

‘fish’, хус ‘bird’, аң ‘animal, beast’ (Pokoiakova, 2023: 72).  

The most numerous group of proverbs is with the keyword ат 

‘horse’ – 45 units (35%). For the Khakass, as a semi-nomadic people, 

the horse played a huge role, being the personification of a faithful 

friend, assistant. The traditional occupation of the Khakass was cattle 

breeding, aimed at breeding three main species: horses, cattle and 

sheep, which were maximally adapted to the natural conditions of the 



Karina Aleksandrovna POKOIAKOVA 

185 

Khakass-Minusinsk Basin (Butanaev, 1996: 21). The mention of 

these domestic animals is quite vividly presented in the analyzed 

proverbs and sayings. 

Proverbs and sayings with zoomorphic metaphorical transfers 

based on different zoonyms amount to 46% of the total analyzed 

material and they vividly display human characteristics and traits. 

Thus, in the linguistic picture of the Khakass people, the horse ‘at’ 

symbolizes strength, fortitude: ир кiзiнiң iстiнде изерлiг ат чызаан 

‘male fortitude knows no bounds (lit. a saddled horse decomposes 

inside a man)’ (KS, 2021: 13). A negative assessment associated 

with hypocrisy and meanness is present in the zoonym чылан ‘snake’: 

чылан теерiзiн чылның даа алыстырза, оолығ тiстерi позында 

халча ‘even though the snake changes its skin every year, its 

poisonous teeth remain’ (KS, 2021: 122). The image of the аба 

‘bear’ is associated with a feeling of fear: абадаң хорыхсаң, тайғаа 

даа пар полбассың ‘if you are afraid of a bear, do not go into the 

forest’ (KS, 2021: 84). In the group of proverbs denoting cowardice, 

the zoonym хозан ‘hare’ is traditionally used: хортых кiзi хозан 

осхас ‘a coward is like a hare’ (KS, 2021: 95). 

In the second place in terms of frequency is the layer of 

paremic expressions (26%) containing lexemes denoting parts of the 

body (пас ‘head’, азах ‘leg’, хол ‘hand’, кӧксi ‘chest’, чарын 

‘back’), face (ахсы ‘mouth’, хамах ‘forehead’, ирiн ‘lip’, харах 

‘eye’, хулах ‘ear’), internal organs (чӱрек ‘heart’, харын ‘stomach’, 

паар ‘liver’, тіс ‘tooth’, тӧлӧн ‘spleen’), etc. The somatisms пас 

‘head’ (18%), азах ‘leg’ (13%) and хол ‘hand’ (12.5%) are very 

active and reflect a wide variety of life situations and relationships. 

In most Khakass proverbs these component words are used in a 

metonymic sense. 

Since thinking is a key function of the head, it personifies the 

intellectual qualities of a person, including intelligence, 

resourcefulness and stupidity in the proverbs of the Khakass 

language. Thus, the head acts, first of all, as a receptacle of the mind 

and reason: сағыс частаӊ нимес, сағыс – пастаӊ ‘mind does not 

come from age, but from the head’ (KS, 2021: 26); мииліг пасха 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

186 

харах кирек чох ‘if the head is smart, even an eye is not needed’ (KS, 

2021: 54); астыӊ пазы поладыр, пастыӊ миизі поладыр ‘wheat 

has an ear of wheat, and the head has a brain (KS, 2021: 56). Usually 

“hand” is semantically associated with work activity, but also with 

power: ирніӊ холы хатығ полӌаӊ ‘a man’s hand is strong’ (KS, 

2021: 12), хазиненіӊ холы хатығ полӌаӊ ‘a mother-in-law has a 

tough hand’ (KS, 2021: 38); weakness and lack of opportunities: 

хортыхтыӊ холы хысха ‘a coward’s hands are short’ (KS, 2021: 

39). 

The component hand in Khakass proverbs could convey the 

characteristic features of a master, his professionalism: сибер холда 

син кирек чох, мииліг пасха кӧрерге кирек чох ‘a skillful hand does 

not need a measure, a smart one does not even need to look’ (KS, 

2021: 51). The somatism leg symbolizes not only a physical 

movement, but also the path of life, the difficulties that a person 

overcomes. In Khakass proverbs, this somatism is usually used in 

good wishes: азааӊ пик пас, харааӊ чітіг кӧр ‘let your step always 

be firm, your eye sharp’ (KS, 2021: 23); азааӊ пик пас, харааӊ 

чітіг кӧр ‘walk firmly with your feet, look sharply with your eyes’ 

(KS, 2021: 75). One can also find a direct reference to patience and 

perseverance in achieving goals, which may reflect the philosophy of 

the Khakass people, who recognize the importance of regular work 

for success in life: азааӊ хыймыраза, ахсыӊ чағлығ полар ‘if your 

legs run, there will be lard in your mouth’ (KS, 2021: 44).  

A special role among Khakass somatic codes is played by the 

designations of the internal organs of the human body. Khakass 

proverbs often contain images of the heart, circulatory system and 

other organs that perform important functions in conveying cultural 

meanings. Such expressions carry not only a literal meaning 

associated with certain parts of the body, but also a metaphorical one, 

transferring meanings to more abstract concepts associated mainly 

with the expression of various emotional states and personality 

characteristics: сӧзі тадылығ, чӱрегі хатығ ‘his words are sweet, 

but his heart is cruel’ (KS, 2021: 29); паар чеен кізі паарсах 

поладыр ‘whoever ate liver is affectionate’ (KS, 2021: 21). It is 

important to note that the liver in the traditional Khakass worldview 



Karina Aleksandrovna POKOIAKOVA 

187 

is closely associated with the heart and, for example, in some 

phraseological units the heart and liver are presented as equivalent 

synonyms: нымзағ чӱректiг (lit. ‘with a soft heart’) and нымзах 

паарлығ (lit. ‘with a soft liver’) ‘kind, sympathetic, generous’ 

(Pokoiakova, 2023: 77).  

And, finally, the third frequency group of proverbs and sayings 

accounts for 17%. It is revealed mainly through the prism of food, 

which allows us to consider the attitude of the people to work: халас 

чиріӊ килчетсе, пес ӱстӱнде одырба ‘if you want to eat bread, 

don’t sit on the stove’ (KS, 2021: 77), тамах салған кізі тағ асчаӊ 

‘whoever sows bread moves a mountain’ (KS, 2021: 79); малны 

хайди азыразыӊ, сӱтті ідӧк аларзыӊ ‘how you feed the cattle is 

how you will milk’ (KS, 2021: 63). These expressions convey the 

idea that one can achieve well-being and prosperity through only 

hard work, all benefits come from human efforts, and food becomes 

the personification of the fruits of these efforts. 

Representation of a person in the Khakass phraseological 

units 

In the Khakass language, as in any other, there are 

phraseological units, proverbs and sayings that characterise a person, 

their qualities, states, activities, etc.  

The analysis of phraseological units with an anthropocentric 

orientation allowed us to identify the following semantic groups: 

1) phraseological units describing a person’s character traits 

from a positive side: ах сағыстығ ‘a person with pure thoughts, 

honest, open’ (lit. with white thoughts), азых чӱректіг ‘a person 

with an open soul, heart’, чағбан паарлығ ‘soft, kind, merciful’ (lit. 

with a lean liver), аба чӱректіг ‘fearless, brave’, etc.; 

2) phraseological units that characterize a person’s character 

traits from the negative side: артых кӧрерге ‘to envy’ (lit. to see 

something unnecessary), ікі чӱстіг ‘two-faced, hypocritical’ (lit. 

with two faces), салаӊдай хол ‘inept, dexterous’ (lit. sloppy hands), 

сырай чох ‘shameless, impudent’ (lit. without a face), etc. The 

negative assessment has the core component адай ‘dog’: адай 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

188 

сырай ‘scary’ (lit. dog’s face), адай чарымы ‘scoundrel, bastard’ (lit. 

half of a dog), адай чӱрек ‘evil, cruel person’ (lit. dog’s heart), 

адайға (даа) санабасха ‘treat someone with disdain’ (lit. do not 

even consider it a dog), etc.; 

3) phraseological units characterizing intellectual abilities of 

positive and negative evaluation: пас чидер ‘to think of doing 

something (usually with a negative connotation)’ (lit. head will 

suffice), пас айланарға ‘to lose the ability to reason sensibly, to treat 

the environment briskly, to become arrogant’ (lit. the head is 

spinning), сағызы хысха ‘stupid, forgetful, absent-minded’ (lit. short 

thought), аллығ сағыстығ ‘far-sighted, smart’, etc.; 

4) phraseological units representing speech characteristics of a 

person: аас ірібес ‘grumpy, talkative’ (lit. mouth not rotting), тіл 

азырыбызарға ‘keep quiet, swallow one’s tongue’, тіл айланарға 

‘decide (to say, ask, etc.)’ (lit. tongue turns), тіл аларға ‘get 

permission to speak’ (lit. to take a tongue), тіл пілізерге ‘reach 

mutual understanding, find a common language’, тіл узун ‘talkative, 

saying a lot of unnecessary things’, тілге кӱлӱк ‘eloquent, 

resourceful in conversation’, тілге пызарға ‘chat, give an empty talk;  

5) phraseological units describing a person’s appearance: арығ 

чӱстіг ‘pleasant, pretty (usually about women)’ (lit. with a clear 

face), ит талирға ‘to lose weight’ (lit. to break meat), etc.; 

6) phraseological units reflecting a person’s attitude to work: 

тоғысха чаба чадарға ‘to work very hard, to live only for work’ (lit. 

to lie down flat on the job), etc. 

Representation of a person in the associative picture of the 

world 

The associative field (AF) kiзi ‘person’ includes 155 

associations with almost the same ratio of positive and neutral 

reactions: 46% and 49% respectively. The share of negatively 

colored associations is not high and is only 5%: чабал ‘evil’ (4)1, 

хомай ‘bad’ (1), айна ‘devil’ (1). Analysis of the entire AF has 

 
1 Here and further in the text the number of reactions is given in brackets.  



Karina Aleksandrovna POKOIAKOVA 

189 

allowed us to identify the most frequent semantic group, the share of 

which was 23%. These included associations related to the 

description of stable character traits of a person: чахсы ‘good’ (14), 

мағат ‘good’ (12), чалахай ‘friendly’ (3), амыр ‘calm’ (2), амыр 

ондайлығ ‘calm by nature’ (1), нымзах ‘soft’ (1), сибер ‘skillful, 

skilled’ (1), etc. Positive characteristics of a person, their friendliness, 

calmness, gentleness, etc. are welcomed, first of all, in the language 

consciousness of Khakass respondents. Another frequent group of 

associations includes reactions (19%) nominating a person from the 

position of his gender (ир кiзi ‘man’ (5), ир ‘man’ (3), ипчi ‘woman’ 

(2), ипчi кiзi ‘woman’ (1), хыс ‘girl, young woman’ (1)), family 

relations (іӌем ‘my mother’ (3), харындас ‘brother’ (1), хыс пала 

‘daughter’ (1)), sphere of activity (аңӌы ‘hunter’ (2), ӱгретчi 

‘teacher’ (1)), ethnicity (хакас 'Khakass' (2), тадар кiзi ‘Khakass’ 

(1), орыс ‘Russian’ (1)), etc. A person’s intellectual abilities are also 

reflected in the AF кiзi (12%): хыйға ‘smart’ (11), сағыс ‘mind’ (3), 

сағыстығ ‘smart’ (2), хыйға пoлaрғa ‘to be smart’ (1). A small 

share of reactions in the analyzed AF falls on the description of a 

person’s appearance and age characteristics: 10% and 8%, 

respectively. For instance, the associative perception of a person’s 

appearance falls on the indication of the beauty (сіліг ‘attractive’ (6), 

абахай ‘beautiful’ (3), öкерек ‘pretty’ (1)), strength (кÿстіг ‘strong’ 

(1)), height (пöзік ‘tall’ (3)). Among age-related features, the 

characteristic of a person’s maturity predominates: улуғ ‘big, adult’ 

(7), кирі ‘old’ (3). 

There are also general good wishes (1.5%): чахсы ла ползын 

‘let it be good’ (1), ынағ поларға киректер ‘must be friendly’ (1). 

Good wishes belong to the archaic genre of Khakass folklore, 

performing, for example, in the context of the epic, various magical 

functions. They were an integral part of a complex of traditional 

rituals and shamanic rites (Efimova, 2013: 24). 

Thus, anthropocentrism is directly represented in the 

phraseological and proverbial systems of the Khakass language, 

describing the qualities of a person relevant to the ethnic group, their 

appearance, character traits, intellectual abilities, attitude to work, etc. 

It is important to note in this case the wide distribution of somatisms 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

190 

and zoonyms, which are constituent components of many 

phraseological units, proverbs and sayings of anthropocentric 

orientation. Associative perception of a person affects almost all 

aspects of their existence: appearance, psychological characteristics, 

intelligence, as well as nominations of biological sex, in the context 

of family relations, ethnic identification, professional activity. It is 

possible to note a number of trends confirming the preservation of 

some elements of the traditional worldview in the language 

consciousness of modern Khakass people in the form of stable 

associative links. 

 

Sources 

Borgoiakova, T. G. (1996). Brief Khakass-Russian phraseological 

dictionary. Study guide. Abakan: KhSU Publishing House. 

Butanaev, V. Ya. (1996). Traditional culture and life of the Khakass people: 

a manual for teachers. Abakan: Khakass Book Publishing House.  

Efimova, L. S. (2013). Algys Sakha (Yakuts) in the light of folklore 

traditions of the Turkic-Mongolian peoples of Siberia: classification, 

general characteristics. Novosibirsk: Nauka.  

KS – Khyyga sos: sispekter, sospekter paza taptyrgastar = Wise word: 

Khakass proverbs, sayings and riddles (2021) / State Scientific 

Research Institute of the Republic of Khakassia “Khakass Research 

Institute of Language, Literature and History’; comp. ed.: U.N. 

Kirbizhekova, Yu.I. Chaptykova, N.S. Chistobaeva. 4th ed., add. 

Abakan.  

Maslova, V. A. (2001). Linguoculturology. M.: Publishing house. Center 

“Academy”. 

Pokoiakova K. A. (2023). Semantics of zoonyms in Khakass proverbs and 

sayings // Epic studies. No. 3 (31), 70-78. 

Telia, V. N. (1996). Russian phraseology: Semantic, pragmatic and 

linguocultural aspects. Moscow: Languages of Russian culture. 

Ufimtseva, N. V. (1996). Russians: Another experience of self-knowledge 

// Ethnocultural specificity of linguistic consciousness. M.,139–162. 



191 

СТРАТЕГИИ РЕАЛИЗАЦИИ ФОНЕТИЧЕСКОЙ 

МЯГКОСТИ В МОНГОЛЬСКИХ И 

ЮЖНОСИБИРСКИХ ТЮРКСКИХ ЯЗЫКАХ 

Ираида Яковлевна СЕЛЮТИНА* 

Введение 

Цель данного исследования – выявить артикуляторные 

характеристики палатальности и палатализации согласных в 

северных монгольских языках России и Монголии (хори-

бурятский, калмыцкий, халха-монгольский) и в южносибирских 

тюркских языках и определить стратегии реализации категории 

мягкости в языках рассматриваемых групп. Материалы для 

исследования получены фонетистами Сибири с использованием 

комплексной междисциплинарной методики, включающей как 

собственно лингвистические, так и инструментальные 

соматические методы статического рентгенографирования, 

дентопалатографирования и магнитно-резонансного 

томографирования (МРТ). 

Физиолого-акустический облик согласного звука речи 

генерируется комплексом работ органов произносительного 

аппарата, обеспечивающих не только общие условия 

образования звуков, но и основную, а также дополнительные 

артикуляции. Для создания общих условий порождения звуков 

необходимо участие всех органов произносительного аппарата, 

обеспечивающее формирование резонаторной трубы 

определенного объема и конфигурации, свойственной тому или 

иному типу гласного или согласного фона. Если основная 

работа активных органов речи осуществляется в фокусе 

* Доктор филологических наук, профессор, главный научный сотрудник Института

филологии сибирского отделения Российской академии наук, Новосибирск, Россия,

siya_irina@mail.ru, ORCID: 0000-0001-9457-3237.



Sibirya Çalışmaları - III 

 

192 

образования шума, характерного именно для этого 

консонантного паттерна, то дополнительная артикуляция не 

преобразовывает характер основного шума, а лишь 

видоизменяет его, моделируя дополнительный 

шумообразующий источник. 

«Вся артикуляция в целом формирует резонаторную 

систему, определяя фильтрующие свойства последней» (Зиндер, 

1979: 132). Основная артикуляция генерирует основной 

характер шума, его акустические параметры, свойственные всем 

реализациям данного типа согласных, в то время как 

дополнительная артикуляция лишь трансформирует основной 

шум, внося коррективы в спектральную картину звука. 

В зависимости от сопутствующих дополнительных 

артикуляций, каждый основной тип согласного может быть 

представлен в речи целым рядом разновидностей: согласные 

могут быть дополнительно огубленными, палатализованными, 

веляризованными, назализованными, увуларизованными, 

фарингализованными, глоттализованными и т. д. 

Фонематический статус дополнительных артикуляций 

определяется фонико-фонологической системой языка. В 

русском языке огубление согласных обусловлено позиционно-

комбинаторными условиями и носит аллофонический характер, 

в селькупском дополнительная лабиализация, выполняя 

смыслоразличительную функцию, формирует коррелятивный 

ряд огубленных и неогубленных согласных фонем (Кузьмина, 

1974: 236-245). Фарингализация согласных в барабинско-

татарском языке является основной релевантной 

характеристикой в системе фонем (Рыжикова, 2005: 180), в 

шорском это второстепенный конститутивно-дифференциальный 

признак, сопутствующий эйективности (Уртегешев, 2002: 266), в 

тувинском языке выбор фарингализованного или 

нефарингализованного аллофона согласного обусловлен 

сингармоническим типом словоформы (Кечил-оол, 2006: 330), в 

ряде других южносибирских тюркских языков дополнительная 



Ираида Яковлевна СЕЛЮТИНА 

193 

фарингализация консонантных настроек носит факультативный 

либо фоновый характер (Фарингализация …, 2014: 280). 

Палатализация в тюркских языках детерминируется 

фонетическим контекстом, имеет позиционно-комбинаторную 

обусловленность, в то время как в русском языке палатализация 

носит независимый характер, оппозиция палатализованных и 

непалатализованных согласных фонем – одна из базовых 

системообразующих. Аналогичным образом ненецкий 

консонантизм структурируется проходящим по всей системе 

согласных противопоставлением по палатализованности / 

непалатализованности, выделяясь в ряду других уральских 

языков (Попова, 1978: 45).  

Н. Б. Мечковская, ссылаясь на Р. О. Якобсона, который 

первым выявил закономерность еще в 1930-х гг., отмечает, что 

«различение твердых и мягких согласных предполагает 

развитый консонантизм» (Мечковская, 2001: 254). 

В фонетической литературе палатализация не имеет 

однозначного определения. Нечеткость и непоследовательность 

в использовании терминов палатализация, палатальность, 

смягчение и мягкость нашли отражение в «Словаре 

лингвистических терминов» О. С. Ахмановой – словаре 

интегративного типа, обобщающем наработки лингвистов к 

середине 1960-х гг. и позднее неоднократно переиздаваемом: 

«Палатализация (осреднеязычение, смягчение, среднеязычное 

сближение)… Дополнительный к основной артикуляции 

согласных подъем средней части языка к твердому нёбу (или 

йотовая артикуляция), резко повышающий характерный тон и 

шум» (Ахманова, 2007: 308). Приведенное толкование 

палатализации, учитывающее как артикуляторную, так и 

акустическую характеристику, в принципе верно отражает 

физическую и физиологическую природу рассматриваемого 

фонетического явления.  

Соответственно палатализованный – мягкий, смягченный 

согласный (Ахманова, 2007: 309). Мягкий согласный – «то же, 

что палатализованный» (Ахманова, 2007: 246). Термины 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

194 

палатализованный, мягкий и смягченный представлены в этих 

определениях в одном синонимическом ряду. В свою очередь, 

«Палатальный (небный, средненебный, твердонебный). 

Образуемый поднятием спинки языка к твердому небу» 

(Ахманова, 2007: 309). 

Такой подход представляется нам абсолютно 

неправомерным. Следует четко разграничивать палатальность 

(среднеязычность, мягкость) как характеристику основной, 

базовой артикуляции согласных, с одной стороны, и 

палатализованность (смягченность), с другой. Палатализованными 

могут быть согласные различных артикуляторных рядов, кроме 

среднеязычного – палатального по своей природе. 

Отмечаемая в лингвистической литературе 

противоречивость в трактовке указанных фонетических явлений 

и терминологическая непоследовательность – следствие 

отсутствия системности во взглядах, имеющее глубокие 

исторические корни в отечественном (Бодуэн де Куртенэ, 1882; 

Матусевич, 1959; Панов, 1967; Ахманова, 2007) и зарубежном 

(Sievers, 1901: 185; Chomsky, Halle, 1968; Ladefoged, Johnson, 

2011: 308) языкознании. 

В последние десятилетия значительные изменения 

претерпело и само толкование физиологической сущности 

палатализации. Наиболее полно, на наш взгляд, специфика 

палатализации сформулирована С. В. Кодзасовым и 

О. Ф. Кривновой: «при дополнительной артикуляции 

палатализации происходит смещение языка вперед, 

сопровождаемое расширением фарингального прохода 

и уменьшением объема ротовой полости» (Кодзасов, Кривнова, 

2001).  

Кроме подъема средней части спинки языка к нёбному 

своду отмечается «смещение тела языка вперед и вверх в 

направлении твердого нёба; то есть в ту область, где образуется 

гласный [и]» (Князев, Пожарицкая, 2011: 40). 

Представляет интерес замечание А. А. Соколянского по 

поводу русской палатализации, крайне важное и для понимания 



Ираида Яковлевна СЕЛЮТИНА 

195 

артикуляционной специфики тюрко-монгольского консонантизма: 

«При произнесении [т’] средняя часть спинки языка выгибается 

и приближается к твердому нёбу, одновременно язык всей своей 

массой сдвигается несколько вперед» (Соколянский, 2017: 39). 

Современные представления об артикуляционной природе 

палатализации нашли отражение и в толковании 

рассматриваемого термина в Википедии: «Палатализация 

(от лат. palatum – среднее нёбо) – подъем средней части спинки 

языка к твердому нёбу и продвижение всего языка вперед, 

сопровождающие губную, переднеязычную или заднеязычную 

артикуляцию согласного…» (URL: https://ru.wikipedia.org/ 

wiki/Палатализация: 21.09.2024). 

Анализ приведенных ниже результатов инструментальных 

исследований, выполненных на материале тюркских и 

монгольских языков, позволит внести коррективы в 

теоретические подходы к интерпретации физиологических 

параметров палатализации как дополнительной артикуляции 

согласных, выявить принципы дифференциации палатальности 

и палатализации и специфику их реализации в языках тюрко-

монгольского мира.  

1. Палатализация и палатальность в монгольских и 

южносибирских тюркских языках 

Предметом данного исследования являются 

артикуляторные параметры палатальности и палатализации в 

северных монгольских языках Российской Федерации (хори-

бурятском и калмыцком) и Монголии (халха-монгольском) и 

тюркских языках Южной Сибири, анализируемые на материале 

наиболее частотных настроек ртовых смычных переднеязычных 

и среднеязычных согласных, а также функциональная 

значимость категорий мягкости и смягчения в рассматриваемых 

языках. 

 

 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

196 

1.1. Палатализация и палатальность в северных 

монгольских языках 

По классификации монгольских языков, построенной 

Т. А. Бертагаевым на фонетических принципах наличия / 

отсутствия сингармонизма и наличия / отсутствия начальных 

согласных f-, x-, h-, все монгольские языки делятся на три 

группы: северную, наиболее многочисленную, к которой 

отнесены анлаутно-вокальные, или сингармонические, языки; 

юго-восточную, включающую анлаутно-спирантные, или 

несингармонические, бесписьменные языки; промежуточную, 

или переходную, ветвь (Бертагаев, 1968: 9; Грунтов, Мазо, 2015: 

207). 

Рассматриваемые в статье языки – хори-бурятский, 

калмыцкий и халха-монгольский относятся к северной ветви 

монгольских языков с сингармонической организацией 

фонетического облика словоформы. Несмотря на генетическое 

родство бурятского, калмыцкого и монгольского языков, их 

консонантные системы базируются на различных структурно-

таксономических принципах (Сравнительно-типологические 

исследования …, 2021: 49–69). 

Результаты комплексных экспериментально-фонетических 

исследований свидетельствуют о том, что калмыцкая и халха-

монгольская системы согласных организованы трихотомическим 

противопоставлением фонем по степени напряженности их 

репрезентаций, в то время как хори-бурятский консонантизм 

структурируется бинарной оппозицией слабых и сверхслабых 

единиц. Указанная фонико-фонологическая специфика сближает 

калмыцкий и монгольский языки с тюркскими языками 

(тувинским и тофским) байкало-саянской ветви 

циркумбайкальского языкового союза, а бурятский входит в один 

кластер с тюркскими языками (алтайским, хакасским) алтае-

саянской ветви, сформировавшимися на угро-самодийском 

субстрате (Сравнительно-типологические исследования …, 2021: 

49). 



Ираида Яковлевна СЕЛЮТИНА 

197 

Поскольку исчерпывающее описание консонантных 

систем не является целью нашего исследования, ограничимся 

данными о наличии в звуковых системах рассматриваемых 

языков среднеязычных (палатальных) согласных фонем и о 

функциональном статусе палатализации (смягчения) консонантов. 

В языке хоринских бурят группа среднеязычных 

согласных включает лишь одну фонему – малошумную [Q], в то 

время как категория смягченности является 

системообразующей. В языке представлено 10 коррелятивных 

пар непалатализованных / палатализованных единиц: [0]-[0б], 

[1]-[1б], [2]-[2б], [:]-[:б], [;]-[;б], [D]-[Dб], [E]-[Eб], [<]-[<б], [c]-[cб], 

[a]-[aб] (Бураев, 1987: 35; Соктоева, 1988: 116–118, 126). 

В языке халха-монголов также выделяется лишь одна 

среднеязычная фонема [Q]. Более значимая роль отводится 

оппозиции единиц по смягчению: гоморганные согласные 

образуют 14 коррелятивных пар фонем, противопоставленных 

по признаку умеренной палатализации. Согласные делятся на 

непалатализованные и палатализованные: [0Ѵ]-[0Ѵб], [1ѳ]-[1ѳб], [2]-

[2б], [:Ѵ]-[:Ѵб], [;ѳ]-[;ѳб], [AѴѴ]-[AѴб], [:ѢA;]-[MѢ?;], [;ѳѢBѳ]-[NѢѳ@ѳб], [D]-[Dб], [E]-[Eб], [<]-

[<б], [aѳ]-[aѳб], [cѴ]-[cѴб], [b]-[bб] (Наделяев, 1985; Кузьменков, 2004). 

По мнению Н. С. Яхонтовой, палатализованные согласные 

фонемы образовались из более ранних непалатализованных в 

позиции перед гласным и, который позже мог редуцироваться 

или измениться (Яхонтова, 1997: 109). 

Специфику калмыцкого консонантизма составляет 

наличие развернутого фонологического ряда среднеязычных 

единиц, включающего семь фонем: ([MѴ], [Nѳ], [MѴѢAѰ], [NѳѢBѰѳѰ], [OѲ], [RѲ], 

[QѲ]), и, соответственно, отсутствие оппозиции согласных по 

непалатализованности / палатализованности, в отличие от 

бурятского и халхасского языков (Биткеев, 1965: 30). 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

198 

1.1.1. Палатализация и палатальность в хори-

бурятском языке 

Для хори-бурятского консонантизма, как и для халхаской 

системы согласных, оппозиция единиц по признаку 

палатализованности / непалатализованности (в традиционных 

для бурятоведения терминах – мягкости / твердости) является 
конститутивно-дифференциальной, выполняющей коммуникативную 

функцию. Кроме того, в языке бурят, как и в халха-монгольском 

и калмыцком, твердые согласные в сингармонически 

мягкорядных лексемах реализуются на фоническом уровне в 

слабопалатализованных аллофонах. 

Ниже сопоставляются данные рентгенографирования, 

полученные по хоринскому консонантизму в 1980-е гг. 
С. П. Соктоевой, с результатами томографирования, проведенного 

в 2010 г. сотрудниками Лаборатории экспериментально-

фонетических исследований Института филологии Сибирского 

отделения Российской академии наук (ЛЭФИ ИФЛ СО РАН). 

На рис. 1–8 представлены рентгеносхемы артикуляторных 

настроек хори-бурятских согласных, цитируемые по: (Соктоева, 

1988: 44, 97, 99). Рис. 1–4 демонстрируют произносительные 

паттерны шумных слабых долготноопределенных ртовых 

переднеязычных смычных согласных: долгих т – 

непалатализованного «:» в словоформе абаат ‘вы взяли’ и 

палатализованного «:б» в лексеме этигел ‘доверие’, и кратких д 

– непалатализованного «;» в слове абаад ‘взяв’ 

и палатализованного «;б» в словоформе эди ‘ешь’.  

 



Ираида Яковлевна СЕЛЮТИНА 

199 

  

Рис. 1. Звук т «:» 

в слове абаат ‘вы взяли’ 

Рис. 2. Звук т «:б» 

в слове этигел ‘доверие’ 

 

  

Рис. 3. Звук д «;» 

в слове абаад ‘взяв’ 

Рис. 4. Звук д «;б» 

в слове эди ‘ешь’ 

 

На рис. 5–7 приведены рентгеносхемы настроек 
малошумных сверхслабых долготнонеопределенных переднеязычных 
согласных: ртовых вибрантов р – непалатализованного «r» в 

словоформе бар ‘тигр’ и его палатализованного коррелята «rб» в 

слове бари ‘держи’, и носового палатального н «ɲ» в лексеме 

энээ ‘смейся’, на рис. 8 – дентопалатограмма этой же настройки 

н «ɲ». 
 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

200 

  

Рис. 5. Звук р «E» 

в слове бар ‘тигр’ 

Рис. 6. Звук р «Eб» 

в слове бари ‘держи’ 

 

 

 

 

Рис. 7. Звук н «ɲ» 

в слове энээ ‘смейся’ 

Рис. 8. Дентопалатограмма 

звука н «ɲ» в энээ ‘смейся’ 

 

Настройки бурятских шумных слабых переднеязычных 

согласных т «:», «:б» и д «d», «dб», а также малошумных 

сверхслабых р «r», «rб» можно рассматривать как классический 

образец противопоставления палатализованных и 

непалатализованных реализаций. 

Если звуки т «:» в словоформе абаат ‘вы взяли’ и д «d» в 

словоформе абаад ‘взяв’ реализуются с очень незначительной 

площадью контакта активного и пассивного артикулирующих 

органов и определяются как непалатализованные переднеязычные 

альвеолярные – кончиковый апикальный т «:» (см. рис. 1) и 



Ираида Яковлевна СЕЛЮТИНА 

201 

вершинковый какуминальный д «d» (см. рис. 3), то настройки 

т «:б» (см. рис. 2) и д «dб» (см. рис. 4), имеющие значительную 

площадь смычки языка и небного свода, квалифицируются как 

умереннопалатализованные передне-среднеязычные альвеолярно-

переднетвердонебные. При этом кончик языка (КЯ) при 

продуцировании палатализованных паттернов вовлечен в 

активную артикуляцию с локализацией на передних верхних 

альвеолах, убедительно свидетельствуя о системной 

переднеязычности настроек и исключая их среднеязычную 

интерпретацию. 

Характерная для палатализованных артикуляций 

устремленность всего тела языка вперед-вверх обусловливает 

сокращение объема переднертового отдела резонаторной 

полости и значительное увеличение объема заднертово-

глоточной части речевого резонатора, детерминирующее 

усиление верхних формант спектра с акустическим эффектом 

смягчения звука. 

При общем сходстве конфигурации настройки 

малошумного носового нь «ɲ» в словоформе энээ ‘смейся’ 

(см. рис. 7–8) с представленными выше переднеязычными 

палатализованными звуками (см. рис. 2, 4, 6), решающей для 

квалифицирования среднеязычного паттерна нь «ɲ» является 

локализация КЯ у режущей поверхности нижних резцов, 

исключающая участие в формировании основной смычной 

преграды КЯ и прилегающего к нему значительного участка 

передней части спинки языка: артикуляция определяется как 

классическая палатальная. Обращает на себя внимание большая 

площадь контакта активных и пассивных органов артикуляции 

(см. рис. 7–8) и максимальный по всей серии рентгеноснимков 

объем заднертово-глоточного отдела резонаторной трубы, 

обеспечивающий формирование высокоформатного спектра 

звука с ярко выраженным акустическим эффектом мягкости. 

Сопоставление рентгенографических данных по 

хоринскому консонантизму 1980-х гг. с приведенными ниже 

материалами магнитно-резонансного томографирования, 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

202 

зафиксированными 30 лет спустя, свидетельствует о 

принципиальном сходстве изучаемых настроек (рис. 9–10).  

 

  

Рис. 9. Звук д «;» 

в слове дара ‘дави’ 

Рис. 10. Звук д «;б» 

в слове эди ‘ешь’ 

 

Томограммы артикуляций хори-бурятских звуков 

позволяют квалифицировать их как переднеязычные смычные 

– непалатализованное д «d» в словоформе дара ‘дави’ 

и палатализованное д «dб» в лексеме эди ‘ешь’.  

Отличие МРТ-снимка непалатализованного д «d» в слове 

дара ‘дави’ (рис. 9) от рентгеносхемы «d» в слове абаад ‘взяв’ 

(см. рис. 3) заключается лишь в умереннодорсальном характере 

смычки непалатализованного д «d». Для МРТ-настройки 

палатализованного д «dб» в слове эди ‘ешь’ (рис. 10), как и для 

рентгеносхемы д «dб» в этом же слове (см. рис. 4), характерны 

значительное продвижение всего тела языка вперед-вверх, 

сокращение объема переднертового отдела резонатора до 

минимального при существенном увеличении объема задних 

частей речевого тракта. 



Ираида Яковлевна СЕЛЮТИНА 

203 

Важно отметить, что, несмотря      

на системообразующий характер 

палатализованных артикуляций в 

бурятском языке, в диалектной речи 

фиксируются среднеязычные согласные. 

На рис. 11 представлена среднеязычная 

(палатальная) репрезентация согласного 

н «ɲ» в слове ани ‘зажмурься’ в 

цонгольском диалекте бурятского языка: 

кончик языка, находящийся у режущей 

поверхности нижних резцов, вместе с 

прилегающим к нему участком передней 

части спинки языка исключается из 

основной артикуляции – смычная преграда формируется 

передне-средне-межуточной частью спинки языка, 

контактирующей с вершиной и лингвальным склоном альвеол, 

первой половиной и серединой твердого нёба (Селютина и др., 

2012). Отличие от серии хоринских артикуляций (см. рис. 1–10), 

заключается в значительной оттянутости подэпиглоттального 

участка глотки к задней ее стенке.  

Кроме того, в аларском диалекте, в отличие от хоринского, 

в препозиции к переднерядному гласному и используется не 

переднеязычный палатализованный т «:б», а среднеязычный 

т «M»: тиимэ ‘такой’, тиихэ ‘делать так’ (Уртегешев и др., 2014). 

Возможность факультативной реализации палатализованных 

фонем т [:б], д [;б], н [<б] как в переднеязычных, так и в 

среднеязычных оттенках отмечается и для бурятского 

литературного языка, базирующегося на хори-бурятском 

диалекте (Бураев и др., 1975: 6–7, 45; Бураев, 1987: 33). 

Фонетисты-эксперименталисты, классифицируя бурятские 

согласные фонемы, выделяют, как правило, пять фонологически 

релевантных артикуляторных рядов: лабиальный / 

переднеязычно-среднеязычный / среднеязычный / заднеязычно-

увулярный / фарингальный, объединяя при этом все 

переднеязычные – палатализованные и непалатализованные – в 

одном ряду переднеязычно-среднеязычных фонем (Бураев и др., 

 

Рис. 11. Звук нь «ɲ» 

в слове ани ‘зажмурься’ 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

204 

1975; Бураев, 1987: 33, 35). Более детализированная  

трактовка представлена С. П. Соктоевой, квалифицирующей 

палатализованные переднеязычные т [:б], д [;б], л [Dб], н [<б], р [Eб] 

как переднеязычно-среднеязычные альвеолярно-палатальные 

фонемы, в отличие от непалатализованных переднеязычных 

альвеолярных или дентально-альвеолярных коррелятов т [:], 

д [;], л [D], н [<], р [E] и среднеязычного твёрдонёбного й [Q] 

(Соктоева, 1988: 122).  

Функционирование в диалектах бурятского языка, в том 

числе и в базовом хоринском, среднеязычных согласных ть [M], 

дь [N], нь [ɲ] и, по-видимому, ль [λ] – факультативное, наряду 

с переднеязычными палатализованными, или в качестве 

самостоятельных фонем – свидетельствует о незавершенности 

процесса формирования класса переднеязычных палатализованных 

и вытеснения ими ряда среднеязычных. Наибольшей 

устойчивостью среди среднеязычных артикуляций отличаются 

сверхслабые малошумные нь «ɲ» и ль «λ», сохраняющиеся в 

тюрко-монгольских языках на периферии систем согласных. 

Следует подчеркнуть, что хори-бурятским консонантам, в 

том числе палатализованным и палатальным, не свойственна 

фарингализация как артикуляция, дополнительная к основной: 

эпиглоттис свободно принимает серединное положение в 

полости глотки, нет напряженной оттянутости корня языка к 

задней стенке фаринкса, что обеспечивает «чистое», 

нефарингализованное произношение. 

На наш взгляд, отсутствие фарингализации, свойственной 

многим сибирским языкам различного генезиса и типологии 

(Фарингализация …, 2014), может служить косвенным 

подтверждением правомерности выводов С. П. Соктоевой об 

общей слабой мускульной напряженности консонантных 

настроек как характеристике артикуляционно-акустической 

базы (ААБ) хори-бурятского этноса и через этнос – языка: 

сильная напряженность неприемлема для бурят хоринцев 

(Соктоева, 1988: 119). Результаты исследования 

южносибирского консонантизма позволяют констатировать 



Ираида Яковлевна СЕЛЮТИНА 

205 

наличие корреляции между степенью напряженности 

и фарингализацией настроек: фарингализация функционирует в 

консонантных системах, в которых сильная степень 

напряженности является основным или сопутствующим 

релевантным признаком (Бичелдей, 2001: 5; Фарингализация …, 

2014: 276–277; Селютина, 2020: 55).  

В современном бурятоведении, в том числе и среди 

фонетистов-эксперименталистов, нет единства мнений 

относительно принципов системно-структурной организации 

консонантизма. По мнению И. Д. Бураева, в основе построения 

системы бурятских согласных лежит тройная оппозиция единиц 

по напряженности, аналогично генетически близким северным 

монгольским языкам – халха-монгольскому и калмыцкому 

(Бураев и др., 1975: 5; Бураев, 1987: 35). В. И. Рассадин 

трактовал систему бурятских согласных как сформировавшуюся 

на территории Прибайкалья в результате усиления в 

протобурятском языке общемонгольской тенденции 

к ослаблению артикуляторной напряженности под субстратно-

адстратным влиянием языков аборигенных племен, прежде 

всего тунгусо-маньчжурских (Рассадин, 1982: 132, 171), 

консонантные системы которых структурируются признаком 

работы голосовых связок: фонемы противопоставлены как 

глухие / звонкие / сонорные. Инструментальные исследования 

С. П. Соктоевой, подтверждая положение В. И. Рассадина о 

слабом мускульном напряжении как артикуляторно-базовом 

признаке хоринских бурят, убедительно свидетельствуют 

о структурировании хори-бурятского консонантизма 

темпоральными параметрами – согласные дифференцированы 

как краткие / долгие / долготнонеопределенные, и типологическом 

их сближении с квантитативно ориентированными тюркскими 

языками алтае-саянского региона (алтайским, хакасским и их 

диалектами).  

 

 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

206 

1.1.2. Палатализация и палатальность в халха-

монгольском языке 

В языке халхаских монголов, как и в хори-бурятском, 

употребление твердых (непалатализованных) и мягких 

(умереннопалатализованных) фонем не зависит от 

фонетического контекста: и те, и другие встречаются как в 

твердорядных, так и в мягкорядных с точки зрения палатального 

сингармонизма словах. Кроме того, твердые консонанты в 

мягкорядных лексемах подвергаются слабой палатализации. 

Слабое смягчение носит оттенковый характер, в отличие от 

умеренной палатализации, выполняющей лингвистическую 

смыслоразличительную функцию. 

На рис. 12–17 приведены МРТ-схемы артикуляторных 

настроек халха-монгольских шумных переднеязычных 

смычных согласных, представленных паттернами сильных 

фонем – непалатализованным т «:» в словоформе хат ‘закалка 

стали’, слабопалатализованным т «:а» в лексеме хэт ‘огниво’ и 

умереннопалатализованным ть «:б» в слове боть ‘том’, и МРТ-

снимками слабых единиц – непалатализованным д «;» в 

словоформе хад ‘скала’, слабопалатализованным «;а» в хэд 

‘сколько’ и умереннопалатализованным дь «;б» в лексеме бодь 

‘совершенство’.  

 

   

Рис. 12. Звук т «:» 

в слове хат ‘закалка 

стали’ 

Рис. 13. Звук т «:а» 

в слове хэт ‘огниво’ 

Рис. 14. Звук ть «:б» 

в слове боть ‘том’ 

 



Ираида Яковлевна СЕЛЮТИНА 

207 

   

Рис. 15. Звук д «;» в 

слове  

хад ‘скала’ 

Рис. 16. Звук д «;а» в 

слове  

хэд ‘сколько’ 

Рис. 17. Звук дь «;б» в 

слове  

бодь ‘совершенство’ 

 

На рис. 18–21 показаны настройки малошумных 

сверхслабых согласных – непалатализованного вибранта р «E» в 

слове хар ‘черный’ и его умереннопалатализованного коррелята 

рь «Eб» в лексеме харь ‘сколько’, а также медиальносмычных 

латеральнощелевых – непалатализованного л «D» в слове хол 

‘далеко’ и умереннопалатализованного ль «Dб» в словоформе 

холь ‘смешиваю’. 

 

  

Рис. 18. Звук р «E» 

в слове хар ‘черный’ 

Рис. 19. Звук рь «Eб» 

в слове харь ‘сколько’ 

 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

208 

  

Рис. 20. Звук л «D» 

в слове хол ‘далеко’ 

Рис. 21. Звук л «Dб» 

в слове холь ‘смешиваю’ 

 

Данные МРТ свидетельствуют о том, что для халха-

монгольской палатализации, как оттенковой слабой (см. рис. 13, 

16), так и фонологической умеренной (см. рис. 14, 17, 19), не 

свойственен типичный для классических палатализованных 

настроек ярко выраженный дополнительный подъем передне-

средней части спинки над остальной поверхностью языка.  

Монгольская палатализация осуществляется некоторым 

продвижением – по сравнению с непалатализованными 

коррелятами – тела языка вперед-вверх, вызывающим 

увеличение площади контакта (при смычных) или сближения 

(при фрикативных) активного и пассивного органов 

артикуляции за счет вовлечения в процесс произношения 

участка средней части спинки языка и прилегающих к 

альвеолам участков твердого нёба. Вследствие указанных работ 

происходит смещение фокуса шумообразования из 

переднеязычной дентально-альвеолярной зоны к передне-

среднеязычной дентально-переднетвердонебной зоне, 

ассоциируемой с акустической категорией смягчения, 

палатализации.  

Веляризация (см. рис. 12, 18, 20), свойственная 

монгольским переднеязычным несмягченным артикуляциям, в 

палатализованных настройках устраняется – и без того 



Ираида Яковлевна СЕЛЮТИНА 

209 

уплощенная поверхность языка сглаживается при слабой 

палатализации (см. рис. 13, 16), либо, при умеренном смягчении 

(см. рис. 14, 17, 19), задняя часть спинки «вдавливается» вниз и 

вместе с корнем языка образует покатый склон поверхности 

тела языка, резко оттянутого к задней стенке глотки и 

максимально сближающегося с ней на уровне кончика 

эпиглоттиса, плотно сомкнутого с корнем. Определенная 

специфика отмечается в настройке смягченного вибранта 

(см. рис. 19), реализующегося, в отличие от непалатализованного 

сильновеляризованного коррелята, с дополнительным подъемом 

средне-межуточной части спинки языка ко второй половине 

твердого нёба, то есть в зону палатальности, характерную для 

гуттуральных средне-межуточноязычных согласных типа 

, , , í. 

Продвижение передней части тела языка вперед-вверх с 

одновременным оттягиванием заднеязычно-верхнекорнеязычной 

части языка назад-вниз обусловливает увеличение объема 

заднертово-верхнеглоточного отдела резонаторной трубы по 

сравнению с непалатализованными настройками. Следствием 

изменения конфигурации резонаторной полости с 

перераспределением объемов в пользу задних ее отделов 

является усиление высокочастотных составляющих в спектре 

звука и повышение, смягчение тембра. 

На всех МРТ-снимках констатируется ярко выраженная 

дополнительная фарингализованность настроек, продуцируемая 

при сильной оттянутости нижней трети корня языка с плотно 

прижатым к нему эпиглоттисом к задней стенке фаринкса, 

усиливающая напряженность артикуляции и детерминирующая 

акустический эффект низкого сдавленного артикулирования. В 

настройках шумных согласных степень фарингализации 

находится в прямой корреляции со степенью палатализации: 

менее всего она выражена у непалатализованных паттернов, 

сильнее – у слабопалатализованных аллофонов, максимально 

фарингализуются реализации умереннопалатализованных 

фонем (ср. рис. 12–14, 15–17). У малошумных артикуляций, 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

210 

напротив, непалатализованные звуки более фарингализованные, 

чем их смягченные корреляты (ср. рис. 18 и 19, 20 и 21); 

возможно, это обусловлено сильной веляризацией  

непалатализованных настроек (рис. 18, 20). 

В настройках, сочетающих дополнительные артикуляции 

палатализации и фарингализации, устремленность тела языка 

вперед-вверх с одновременным оттягиванием корня назад-вниз 

формирует комбинацию двух тембров – высокого смягченного и 

низкого сдавленно-напряженного – и обеспечивает специфику 

акустического коррелята халха-монгольской палатализации и ее 

аудитивного восприятия. 

1.1.3. Палатальность и палатализация в калмыцком 

языке 

В отличие от халха-монгольской и хори-бурятской 

консонантных систем, включающих лишь одну среднеязычную 

фонему – малошумную [Q] – и имеющих на периферии систем 

факультативные среднеязычные реализации «M», «ɲ», «λ» 

переднеязычных палатализованных фонем, калмыцкий 

консонантизм имеет развернутый ряд среднеязычных единиц 

фонологического уровня – шумных [MѴ], [Nѳ], [MѴѢA], [NѳѢB] и 

малошумных [OѲ], [RѲ], [Q<]; всего 7 фонем. Специфика калмыцкого 

консонантизма заключается также и в отсутствии 

фонематического противопоставления согласных по 

палатализованности / непалатализованности (Биткеев, 1965; 

Наделяев, 1985; Соктоева, 1988). 

На рис. 22–25 приведены рентгеносхемы артикуляторных 

настроек калмыцких среднеязычных смычных согласных – 

шумных ть «M» в словоформе хатяр ‘редкий’ и дь «N» в слове 

буудя ‘зерно’ и малошумных нь «ɲ» в лексеме суньаху 

‘потягиваться’ и ль «λ» в альа ‘избалованный’ (Биткеев, 1965: 

38–62). 

 



Ираида Яковлевна СЕЛЮТИНА 

211 

 
 

Рис. 22. Звук ть «M»  

в слове хатяр ‘редкий’ 

Рис. 23. Звук дь «N»  

в слове буудя ‘зерно’ 

 

 
 

Рис. 24. Звук нь «ɲ»  

в слове суньаху 

‘потягиваться’ 

Рис. 25. Звук ль «λ»  

в слове альа ‘избалованный’ 

 

На всех снимках представлены классические 

среднеязычные (палатальные) артикуляции: кончик языка с 

прилегающим к нему участком передней части спинки опущен к 

нижним резцам, не участвуя активно в формировании основной 

шумообразующей настройки. Передне-средняя часть спинки 

языка образует протяженную по площади контакта смычку с 

альвеолярно-переднетвердонёбным участком нёбного свода 

(при артикулировании шумного сильнонапряженного ть «MѴ» 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

212 

в словоформе хатяр ‘редкий’ (см. рис. 22) смычка 

распространяется и на первую четверть задней части твердого 

нёба). Все тело языка активно устремлено вперед-вверх, 

вследствие чего образуется значительный по объему 

заднертовоглоточный отдел резонаторного тракта, 

детерминирующий усиление высокочастотных составляющих 

спектра и коррелирующий с аудитивным эффектом мягкости 

звучания. 

Полученные в 2013-м году МРТ-снимки настроек 

калмыцких согласных (рис. 26–29) позволяют выявить 

знаачительно более сложную картину. Если настройка носового 

среднеязычного нь «ɲ» в словоформе маань ‘стяг’ (рис. 26) 

аналогична снимкам, зафиксированным в 1960-е гг. 

рентгенографически, отличаясь от них лишь большей 

протяженностью смычного переднеязычно-межуточноязычного 

альвеолярно-заднетвердонёбного контакта, то настройки 

шумных смычных – глухого ть «M» в словоформах ботин ‘тома 

(род. п.)’ (рис. 27), хатяр ‘редкий’ (см. рис. 15 в: (Сравнительно-

типологические исследования …, 2021: 57)), и звонкого дь «N» в 

словоформах будя ‘зерно’ (рис. 28), модьрун ‘грубый’ 

(см. рис. 16 в: (Сравнительно-типологические исследования … 

2021: 57)), а также малошумного щелевого й «Q» в словоформах 

кей ‘делать давай’ (рис. 29) и hай ‘закроем’, существенно 

отличаются нетипичной для среднеязычных артикуляций более 

задней локализацией фокуса основного шумообразования. При 

артикулировании ть «M», дь «N» и й «Q» кончик языка 

расположен на режущей поверхности нижних резцов, передняя 

часть спинки языка не участвует активно в образовании 

основной шумообразующей преграды, смычка в ть «M», дь «N» 

и щелевое сближение в й «Q» формируется средне-межуточной 

частью спинки языка (активный орган), серединой и второй 

половиной твердого нёба (пассивный орган звукообразования). 

Артикуляции определяются как среднеязычно-

межуточноязычные серединно-заднетвердонёбные. 

 



Ираида Яковлевна СЕЛЮТИНА 

213 

  

Рис. 26. Звук нь «ɲ» 

в слове маань ‘стяг’ 

Рис. 27. Звук ть «M»  

в слове ботин ‘тома (род. п.)’ 

 

  

Рис. 28. Звук дь «N»  

в слове будя ‘зерно’ 

Рис. 29. Звук й «Q»  

в слове кей ‘делать давай’ 

 

Подобное расположение фокуса артикуляции характерно, 

скорее, для мягкорядных среднеязычно-межуточноязычных 

реализаций типа к «», г «», «í», х «» гуттуральных фонем 

в тюркских и монгольских языках, а также для русских 

заднерядных палатализованных согласных (Акишина, 1980: 69). 

Тем не менее, несмотря на сильную отодвинутость фокуса 

шумообразования назад, в заднертово-глоточной части речевого 

аппарата формируется – вследствие устремленности всего тела 

языка вперед-вверх и напряженной втянутости в тело корня 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

214 

языка (см. рис. 28, 29) – значительная по объему резонаторная 

труба, резко контрастирующая с минимальным объемом 

переднего отдела резонатора. Фиксируемая на МРТ-снимках 

конфигурация речевого тракта обеспечивает акустический 

спектр сигнала, ассоциируемый перцептивно с мягкостью 

звучания. 

Среднеязычные аффрикаты ч «MѢAѰ1» и җ «NѢB1» 

квалифицируются П. Ц. Биткеевым как среднеязычные – по 

смычному компоненту сложной преграды, переднеязычные 

палатализованные – по щелевому (Биткеев, 1965: 30). Все 

зафиксированные на МРТ-снимках настройки сложных фонем – 

сильной ч «MѢ?б  ֗» в словоформах ачар ‘благодаря’ (рис. 30), кичóл 

‘урок’, алач ‘убийца’, ач ‘внук’ и слабой җ «NѢBб  ֗» в лексемах 

ээҗ ‘бабушка’ (рис. 31), ааҗ ‘обращение к пожилым’ 

представлены лишь спирантными компонентами, 

определяемыми как переднеязычные умеренно 

палатализованные. При артикулировании КЯ, отстоящий от 

верхних зубов и проецируемый, как правило, на гребень альвеол, 

не участвует активно – вместе с прилегающим участком 

передней части спинки – в образовании основной 

шумообразующей переднеязычной щелевой преграды. Поднятая 

к середине твердого нёба средняя часть спинки языка 

обеспечивает умеренную палатализацию настройки. Всё тело 

языка напряжено и сжато в компактный округлый речевой орган, 

устремленный вперед-вверх, вследствие чего за корнеязычной 

поверхностью языка формируется объемный резонатор, 

характерный для мягких (палатальных) или смягченных 

(палатализованных) консонантных настроек.  



Ираида Яковлевна СЕЛЮТИНА 

215 

  

Рис. 30. Звук ч «MѢ?б  ֗»  

в слове ачар ‘благодаря’ 

Рис. 31. Звук җ «N Ѣ@б а» 

в слове ээҗ ‘бабушка’ 

 

  

Рис. 32. Звук ль «λ»  

в слове эльх ‘износиться’ 

Рис. 33. Звук ль «λ»  

в слове ааль ‘уловка’ 

 

Согласный ль «λ», трактуемый П. Ц. Биткевым как 

среднеязычный, в современном калмыцком языке определяется 

по данным МРТ как передне-среднеязычный альвеолярно-

переднетвердонебный в слове эльх ‘износиться’ (рис. 32) либо 

как переднеязычный альвеолярный умереннопалатализованный 

в лексеме ааль ‘уловка’ (рис. 33). 

Таким образом, данные магнитно-резонансного 

томографирования свидетельствуют не только о стратегии 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

216 

реализации категории мягкости в калмыцком языке, отличной от 

халха-монгольской и хори-бурятской, но и позволяют выявить 

некоторые специфические особенности современного 

калмыцкого консонантизма. Палатальные согласные в 

современном калмыцком языке, играющие значимую роль в 

системно-структурной организации консонантной системы, 

характеризуются существенно отодвинутой назад – по 

сравнению с классическими образцами среднеязычности – 

локализацией фокуса образования, заходящего в зону 

реализации мягкорядных гуттуральных согласных. Шумный 

носовой нь «ɲ» определяется как переднеязычно-среднеязычно-

межуточноязычный по активному органу артикуляции, 

альвеолярно-заднетвердонёбный – по пассивному; шумные 

смычные «M», «N» и малошумный «Q» – как среднеязычно-

межуточноязычные серединно-заднетвердонёбные. Однако 

значительное продвижение напряженного тела языка вперед-

вверх с одновременной отодвинутостью корня языка от задней 

стенки фаринкса обусловливают формирование в задней части 

полости артикуляторного аппарата объемного резонатора, 

детерминирующего усиление высокочастотных формант 

спектра речевого сигнала, коррелирующих с акустическим 

эффектом мягкости звучания. 

1.2. Палатализация и палатальность в южносибирских 

тюркских языках 

Палатализация как артикуляция, дополнительная к 

основной, детерминируется в тюркских языках фонетическим 

контекстом – использованием в твердорядных или мягкорядных 

словоформах – и реализуется на аллофонном уровне. 

Палатальность как одна из основных артикуляций фиксируется 

во всех исследуемых южносибирских тюркских языках, кроме 

хакасского. 

1.2.1. Палатализация и палатальность в алтайском 

языке 

На рис. 34–35 представлены магнитно-резонансные 

томограммы настроек шумных переднеязычных смычных 



Ираида Яковлевна СЕЛЮТИНА 

217 

согласных усть-канского говора базового диалекта алтай-кижи – 

твёрдорядного интервокального оттенка фонемы [t:] в 

словоформе ото ‘пасись’ и мягкорядного финального 

представителя фонемы [t], зафиксированного в словоформе 

эт ‘мясо’ (Селютина, 2024: 34).  

 

  

Рис. 34. Звук т «’t» в слове ото 

‘пасись’ 

Рис. 35. Звук т «’tа» в слове эт 

‘мясо’ 

 

Обе реализации квалифицируются как переднеязычные 

сверхсильнодорсальные дентально-переднетвёрдонёбные смычные 

ртовые сильнонапряженные согласные – по основной 

артикуляции, фарингализованные – по дополнительной. 

Полностью совпадая по работе активного и пассивного органов 

артикуляции, отличаются сопоставляемые настройки лишь по 

наличию-отсутствию дополнительной палатализации: звук ’t 

в слове ото непалатализованный, ’tа   в слове эт ‘мясо’ – 

слабопалатализованный. На рис. 35 спинка языка в большей 

степени устремлена вперед и вверх, в то время как корень языка 

и глотка оттянуты вниз, следствием чего является увеличение 

заднертово-глоточного отдела резонатора, обеспечивающее 

акустический эффект смягчения. 

Еще более очевидной палатализованность мягкорядной 

настройки tа в словоформе эт (рис. 37) в онгудайском говоре 

диалекта алтай-кижи по сравнению с непалатализованным t в 

слове ката ‘скручивай’ (рис. 36) представляется на 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

218 

дентопалатограммах: площадь контакта языка с зубами и 

нёбным сводом значительно больше в мягкорядной реализации 

в слове эт вследствие дополнительного подъема средней части 

спинки (Чумакаева, 1978: 80, 93). 

 

  

Рис. 36. Звук т «t»  

в слове ката ‘скручивай’  

Рис. 37. Звук т «tа»  

в слове эт ‘мясо’  

 

Ниже представлены настройки среднеязычных 

(палатальных) смычных согласных в говорах диалекта алтай-

кижи: онгудайском и усть-канском. 

В онгудайском говоре шумный смычный согласный j «t/ 
M» зафиксирован томографически в инициально-превокальной 

позиции в составе звуковых оболочек двух словоформ – 

твёрдорядной jыл ‘год’ и мягкорядной jик ‘шов’ (рис. 38–39). 

Общая характеристика настроек: согласный смычный 

переднеязычно-среднеязычный альвеолярно переднетвёрдонёбный 

умереннонапряжённый нелабиализованный неназализованный 

неувуларизованный нефарингализованный ртовый «t/M»; в обоих 

случаях кончик языка находится у нижних зубов, что 

свидетельствует о функциональной среднеязычности настройки. 

Несмотря на бóльшую площадь контакта активного и 

пассивного органов артикуляции при продуцировании 

мягкорядной реализации, она имеет несколько больший объём 

надъязычного и заднертово-глоточного отделов резонаторной 

полости вследствие более низкого положения гортани, 

удлиняющего (хотя и несколько сужающего) резонаторную 



Ираида Яковлевна СЕЛЮТИНА 

219 

трубу, и более значительного подъёма передне-средней части 

тела языка к альвеолам и передней части твёрдого нёба. 

 

  

Рис. 38. Звук j «t/M» в слове jыл 

‘год’ 

Рис. 39. Звук j «t/M» в слове 

jик ‘шов’ 

 

В усть-канском говоре артикулирование шумного 

среднеязычного смычного глухого звука j «t/ћ» в твердорядной 

словоформе jас ‘весна’ существенно отличается от 

мягкорядного звонкого коррелята j «d/ђ» в слове биjе ‘пляши’ 

(рис. 40–41). Твердорядный аллофон продуцируется 

сильнопротяженной смычкой активного органа, включающего 

вторую половину передней части спинки языка, а также всю 

среднюю и более половины межуточной части спинки, 

пассивный же орган включает гребень и лингвальный склон 

альвеол, всю поверхность твердого нёба и прилегающий участок 

мягкого нёба. Мягкорядный согласный произносится при 

значительно меньшей площади контакта артикулирующих 

органов – смычка с альвеолами образуется второй половиной 

передней части спинки языка и передней третью средней части 

спинки. При произнесении мягкорядного согласного всё тело 

языка устремлено вперёд-вверх при очень сильном сближении 

нижней трети напряжённого корня языка и задней поверхности 

фаринкса, вследствие чего в надъязычной полости формируется 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

220 

более значительный по объёму резонаторный канал, чем у 

твердорядной настройки.  

В обеих настройках КЯ находится у нижних зубов, что 

является необходимым условием для отнесения звуков к классу 

среднеязычных единиц. Твёрдорядный аллофон 

квалифицируется как передне-средне-межуточноязычный 

альвеолярно-мягконёбный, мягкорядный оттенок – 

переднеязычно-среднеязычный альвеолярный. Оба согласных – 

сильнонапряжённые нелабиализованные неназализованные 

неувуларизованные ртовые. Сильная оттянутость нижней трети 

корня языка и эпиглоттиса к задней стенке глотки позволяет 

определить артикуляции как нижнефарингализованные: j «нt/нћ» 

в слове jас ‘весна’ и j «нd/нђ» в слове биjе ‘пляши’. 

 

 
 

 

Рис. 40. Звук j «нt/нћ»  

в слове jас ‘весна’ 
Рис. 41. Звук j «нd/нђ»  

в слове биjе ‘пляши’ 

Рис. 42. Звук нь «’ɲЮ»  

в слове не ‘что’ 

 

Усть-канский малошумный смычный звонкий носовой 

звук типа нь зафиксирован томографически в мягкорядной 

словоформе не ‘что’ (рис. 42). При артикулировании звука 

кончик языка занимает типичную для среднеязычных согласных 

позицию, смыкаясь с краем нижних резцов. Однако в 

образовании смычной преграды активно участвует не только 

передне-средняя часть спинки языка, но, фактически, вся 

поверхность спинки (за исключением первой половины 

передней части спинки) с прилегающим участком корня языка, 



Ираида Яковлевна СЕЛЮТИНА 

221 

которые активно контактируют со всей поверхностью нёбного 

свода – от середины лингвального склона зубов до мягкого нёба 

включительно. Настройка аналогична артикуляции звука j «нt/нћ» 

в слове jас ‘весна’ (см. рис. 40), но контактная зона активных и 

пассивных произносительных органов при продуцировании нь 

шире. Звук нь в слове не ‘что’ характеризуется как малошумный 

смычный передне-средне-межуточно-заднеязычный 

дентально-альвеолярно-мягконёбный сильнонапряжённый 

слаболабиализованный нижнефарингализованный звонкий 

ртовый согласный «’ɲЮ». Вследствие сильной дополнительной 

фарингализованности, обусловленной оттянутостью корня 

языка к задней стенке глотки, прогнозируемого увеличения 

объема заднего отдела речевого резонатора не происходит, а 

конфигурация усть-канской настройки согласного «’ɲЮ» 

существенно отличается от соответствующих настроек типа 

«’ɲЮ» в тюрко-монгольских языках. 

Таким образом, и в онгудайском, и в усть-канском говорах 

основное отличие переднеязычных палатализованных от 

среднеязычных палатальных артикуляций определяется 

положением кончика языка: у переднеязычных он локализуется 

у верхних резцов или альвеол, у среднеязычных КЯ опускается к 

нижним передним зубам. Вследствие смещения КЯ вниз, все 

тело языка выдвигается вперед и одновременно приподнимается 

вверх, обусловливая тем самым увеличение объема заднертово-

глоточного отдела резонаторной полости. 

1.2.2. Палатализация и палатальность в языке 

бачатских телеутов 

На рис. 43–46 представлены рентгенограммы телеутских 

шумных переднеязычных смычных финально-поствокальных 

настроек типа т в твердорядной словоформе ат ‘имя’ (рис. 43) 

и в мягкорядной эт ‘мясо’ (рис. 44) и дентопалатограммы 

интервокальных реализаций типа д в твердорядной словоформе 

ада ‘имя=дай’ (рис. 45) и в мягкорядной иди ‘собака=его’ 

(рис. 46) (Меркурьев, 1975: 18; 1976: 73).  

 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

222 

 
 

Рис. 43. Звук т «:» в слове ат 

‘имя’ 

Рис. 44. Звук т «:а» в слове эт 

‘мясо’ 

 

  

Рис. 45. Звук д «;»  

в слове ада ‘имя=дай’  

Рис. 46. Звук д «dѽ»  

в слове иди ‘собака=его’  

 

Обе рентгенографические настройки определяются как 

переднеязычные апикальные нелабиализованные увуларизованные 

неназализованные, но т в слове ат – дентальный 

умереннонапряжённый непалатализованный (рис. 43), а т в 

слове эт – дентально-алвеолярный сильнонапряженный 

слабопалатализованный (рис. 44). 

Бачатско-телеутские материалы демонстрируют те же 

закономерности, что и алтайские. Артикулирование 

непалатализованного и палатализованного репрезентантов т 

отличается соотношением переднего и заднего отделов 

резонаторной полости: если в слове ат звук т произносится при 

уплощенной спинке языка, то в мягкорядном слове эт всё тело 



Ираида Яковлевна СЕЛЮТИНА 

223 

языка несколько смещается вперед, а передне-средняя часть 

спинки слегка приподнимается к твердому нёбу. Указанная 

совокупность работ обусловливает перестройку системы 

резонаторов и способствует увеличению заднертово-глоточного 

её отдела по сравнению с непалатализованной настройкой. 

Подобное изменение конфигурации резонаторной полости 

имеет следствием усиление высокочастотных составляющих в 

спектре звука и повышение, смягчение его тембра.  

Сопоставление площадей контакта артикулирующих 

органов на дентопалатограммах интервокальных реализаций д в 

словах ада ‘имя=дай’ (рис. 45) и иди ‘собака=его’ (рис. 46) 

также свидетельствует о слабопалатализованном характере д в 

мягкорядной словоформе иди. 

На рис. 47–49 приведены МРТ-схемы бачатско-

телеутских среднеязычных (палатальных) настроек – шумных 

смычных j (ть), зафиксированных в инициально-превокальной 

позиции в составе звуковых оболочек двух словоформ: 

твердорядной jыл ‘год’ и мягкорядной jик ‘шов’, и малошумного 

щелевого й в словоформе ай ‘луна’ (Селютина, 2019: 66-67).  

В твердорядной словоформе jыл ‘год’ шумообразующая 

преграда при произнесении согласного j (ть) формируется 

смычкой передне-средней части спинки сильно напряженного 

языка (активный артикулирующий орган) с лингвальным 

склоном зубов, альвеолами и прилегающим участком (1/3) 

передней части твёрдого нёба (пассивный артикулирующий 

орган). При этом кончик языка опущен к нижним резцам и 

вместе с прилегающей первой четвертью передней части спинки 

языка не участвует активно в образовании смычки.  

При произнесении звука j (ть) в мягкорядной лексеме jик 

‘шов’ КЯ несколько отодвинут от нижних резцов и вместе с 1/3 

передней части спинки языка не играет активной роли в 

создании шумовой преграды. Напряжённая смычка образуется в 

результате активного контакта передне-средней части спинки с 

альвеолами и первой четвертью передней части твёрдого нёба. 

Всё тело языка выдвинуто вперёд, вследствие чего в 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

224 

носоглоточной полости формируется более объемный резонатор, 

чем при артикулировании твёрдорядного звука j (ть) в слове jыл 

‘год’. В обеих настройках губное отстояние меньше зубного, 

обеспечивая слабую лабиализованность настройки. Увула в 

обеих артикуляциях плотно сомкнута с задней стенкой 

носоглотки, обусловливая одноканально-ртовый выход 

воздушной струи, а кончик её свободно провисает, не создавая 

дополнительной увуларизованности. На обоих снимках нижняя 

треть корня языка и отстоящий от него эпиглоттис напряженно 

оттянуты к задней стенке фаринкса, формируя дополнительную 

к основной фарингализованную настройку, более выраженную в 

мягкорядной словоформе.  

 

   

Рис. 47. Звук j «’tЮ/’MЮ»  

в слове jыл ‘год’ 

Рис. 48. Звук j «’tЮ/’MЮ»  

в слове jик ‘шов’ 

Рис. 49. Звук й «jЮ»  

в слове ай ‘луна’ 

 

Обе артикуляции определяются как смычные передне-

среднеязычные – по активному органу; по пассивному 

твёрдорядная репрезентация – дентально-переднетвёрдонёбная, 

мягкорядная – альвеолярно-переднетвёрдонёбная. Настройки 

характеризуются как сильнонапряженные слаболабиализованные 

ртовые неназализованные неувуларизованные 

слабофарингализованные. Локализация кончика языка у нижних 

резцов указывает на отнесенность настройки к 

функциональному классу среднеязычных консонантов.  

Еще более четко расположение КЯ у режущей 

поверхности нижних резцов зафиксировано на томограмме 

малошумного щелевого среднеязычного й в словоформе ай 



Ираида Яковлевна СЕЛЮТИНА 

225 

‘луна’ (рис. 49). Спецификой данной артикуляции является 

нехарактерный для среднеязычных настроек смещенный 

с середины нёбного свода к середине второй половины твердого 

нёба – в зону мягкорядных гуттуральных согласных – фокус 

образования шумовой преграды; артикуляция может быть 

квалифицирована как среднеязычно-межуточноязычная 

серединно-заднетвёрдонёбная. Аналогия таких нетипичных 

реализаций среднеязычных настроек отмечалась выше для 

калмыцкого консонантизма (см. рис. 27–29). 

1.2.3. Палатализация и палатальность в чалканском 

языке  

Инструментальные данные по чалканскому языку 

приводятся по: (Кирсанова, 2003: 38, 46, 56, 59; Атлас 

консонантных артикуляций …, 2013: 99–100, 105, 107, 117). 

Чалканские переднеязычные согласные (рис. 50–51), 

отличающиеся общей передней настройкой, и определяемые по 

данным рентгенографирования как переднеязычные 

сверхсильнодорсальные дентально-переднетвёрдонёбные, тем 

не менее, четко дифференцированы в зависимости от 

сингармонической рядности словоформы. При продуцировании 

мягкорядного звука т в слове эт ‘мясо’ над частью спинки 

языка, не участвующей активно в артикуляции, и за корнем 

языка образуется объемный резонатор, превосходящий по своим 

размерам заднертово-глоточную трубу, формирующуюся при 

произнесении звука т в твердорядном слове ат ‘конь’. 

Увеличение размеров задних отделов резонатора генерирует 

акустический эффект палатализации. 

Репрезентант чалканской среднеязычной фонемы [M] в 

составе твердорядной словоформы тьаа ‘новый’ определяется 

по данным рентгенографирования как переднеязычно-

среднеязычный дентально-переднетвердонёбный «M» (рис. 52), в 

отличие от мягкорядного аллофона в инициали 

словоформы тьее ‘ну, ладно’, квалифицируемого как 

переднеязычный умереннодорсальный дентально-

альвеолярный умереннопалатализованный «:б» (рис. 53). Кончик 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

226 

языка в обеих настройках локализуется на верхних резцах, 

вопреки прогнозируемому для типично переднеязычно-

среднеязычных репрезентантов расположению КЯ у нижних зубов. 

 

 
 

Рис. 50. Звук т «:» в слове ат 

‘лошадь’ 

Рис. 51. Звук т «:а» в слове эт 

‘мясо’ 

 

  

Рис. 52. Звук ть «M»  

в слове тьаа ‘новый’ 
Рис. 53. Звук ть «tб»  

в слове тье ‘ну, ладно’ 

 

Приведенные на рис. 52–53 настройки свидетельствуют о 

переходном характере системы средств реализации категории 

акустической мягкости в языке чалканцев: среднеязычные 

палатальные артикуляции активно вытесняются переднеязычными 

палатализованными: M → :б. Факультативность переднеязычно-

среднеязычных реализаций констатируется и для малошумной 

смычной носовой фонемы [O] в составе твердорядной 



Ираида Яковлевна СЕЛЮТИНА 

227 

словоформы ньаан ‘большой’ при артикулировании разными 

дикторами: в произнесении д. 5 КЯ закономерно для 

функционально среднеязычных паттернов опущен к нижним 

зубам, в то время как у д. 3 КЯ занимает интердентальное 

положение, тяготея к палатализованной переднеязычности 

(рис. 54–55). 

 

 
 

 

Рис. 54. Звук нь «O»  

в слове ньаан 

‘большой’, д. 5 

Рис. 55. Звук нь «<б»  

в слове ньаан 

‘большой’, д. 3 

Рис. 56. Звук ш «?бб»  

в слове кащ ‘бровь’ 

 

Динамичное развитие процесса вытеснения палатальности 

палатализацией в современном чалканском языке хорошо 

иллюстрируется рентгеноснимком сильнопалатализованной 

настройки «?бб» шумной переднеязычной щелевой фонемы ш [?а] 

в финальной позиции твердорядной словоформы кащ ‘бровь’, 

где палатализация ш не обусловлена фонетическим контекстом 

(рис. 56).  

1.2.4. Палатализация и палатальность в хакасском 

языке  

В хакасском языке функциональная нагруженность 

палатализации переднеязычных согласных значительно выше, 

чем в других южносибирских тюркских языках, из-за отсутствия 

в консонантной системе класса шумных среднеязычных 

согласных – палатальные представлены лишь малошумной 

фонемой й [j]. Базовые настройки хакасских согласных 

подвергаются различной степени палатализации – слабой, 

умеренной, сильной – в зависимости от артикуляторной 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

228 

рядности постпозитивного гласного, о чем свидетельствуют 

рентгеносхемы, приведенные на рис. 57–58 (Субракова, 2006: 

87–88, 100–102).  

В словоформе тиин ‘белка’ шумный переднеязычный 

смычный т «:б» в препозиции к гласному ии переднего 

артикуляторного ряда приобрел дополнительную артикуляцию 

умеренной палатализации, сопоставимой перцептивно с 

палатализацией согласных в русском языке (рис. 57), в то время 

как в препозиции к гласному непереднего мягкого ряда 

(центрального ~ центральнозаднего ~ смешанного) (Наделяев, 

1980) согласный т реализуется как слабопалатализованный «:а», 

например, в словоформе тi ‘говори’ (рис. 58).  

Следует обратить внимание на соотношение объемов 

переднего и заднего отделов речевой полости в 

рассматриваемых артикуляциях: при внушительных объемах 

заднертово-глоточных участков резонаторной трубы, передний 

резонатор при настройке т «:б» минимален, в отличие от 

настройки паттерна т «:а». При произнесении в словоформе 

тиин ‘белка’ согласного т «:б» с переднерядным гласным ии в 

постпозиции (рис. 57) язык устремляется вперед-вверх, 

продуцируя шумообразующую преграду протяженной смычкой 

передне-средне-межуточной частей спинки языка и дентально-

альвеолярно-переднетвердонёбного участка нёбного свода. При 

артикулировании слабопалатализованного т «:а» в словоформе 

тi ‘говори’ (рис. 58) язык, выдвигаясь вперед, в значительно 

меньшей степени приподнимается вверх, вследствие чего 

в передней части ртовой полости над спинкой языка образуется 

среднеобъемный резонатор, противодействующий усилению 

высокоформатных частот звукового спектра, детерминируемому 

большими размерами заднего резонатора.  

 



Ираида Яковлевна СЕЛЮТИНА 

229 

  

Рис. 57. Звук т «:б»  

в слове тиин ‘белка’ 
Рис. 58. Звук ть «tа»  

в слове тi ‘говори’ 

 

В других рассмотренных выше тюркских языках Южной 

Сибири, имеющих развитую подсистему среднеязычных 

согласных, переднеязычные консонанты в мягкорядных 

словоформах употребляются лишь в препозиции к 

непереднерядным (центральнорядным ~ центральнозаднерядным ~ 

смешаннорядным) гласным, подвергаясь при этом слабой 

палатализации. Поскольку в говорах диалекта алтай-кижи, в 

бачатско-телеутском, чалканском идиомах в комбинации с 

постпозитивными гласными переднего ряда употребляются 

среднеязычные согласные ть [M], ч [MѢP], нь [O], а 

переднеязычные т, д, н в рассматриваемом фонетическом 

контексте недопустимы, условий для появления 

сильнопалатализованных оттенков переднеязычных согласных 

нет. 

Определенную специфику современного хакасского языка 

составляют сильнопалатализованные согласные «?бб ~ :Ѣ?б» и «@бб ~ 

;Ѣ@б», развившиеся в результате дезаффрикатизации 

смычнощелевой фонемы ҷ (рис. 59–60).  

 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

230 

 

 

 

Рис. 59. Звук ч «:Ѣ?б»  

в слове ачы ‘кисни’ 
Рис. 60. Звук ҷ «@бб»  

в слове аҷа ‘брат’ 

 

В течение нескольких последних десятилетий в языке 

сформировалась сильнопалатализованная шумная щелевая 

звонкая фонема ҷ [@бб], функционирующая как самостоятельная 

единица в литературном языке, в нижне-тёйском говоре 

сагайского диалекта и в кызыльском диалекте. В кызыльском, 

кроме того, выявлены две сильнопалатализованные щелевые 

глухие фонемы типа ш: краткая [?бб], реализующаяся в глухом 

«?бб» и звонком «@бб» вариантах, и долгая [?Ѫбб] – всегда глухая 

(Субракова, 2006: 176–177; 2017: 150–152). Хотя сильная 

палатализация щелевых шипящих согласных в языке 

лингвистически релевантна, фонемы [?бб], [?Ѫбб] и [@бб] не имеют 

непалатализованных соответствий, коррелятивные пары по 

твердости-мягкости (точнее: по несмягченности-смягченности), 

в хакасском языке не сформировались. 

Заключение 

Стратегии реализации фонетической мягкости. 

Результаты исследования физиолого-акустической природы и 

языкового статуса категории мягкости в консонантных системах 

монгольских и тюркских языков позволяют определить в 

качестве основных средств ее реализации два типа артикуляций: 

палатальность (среднеязычность) и палатализацию. Каждый 

язык формирует свою стратегию выражения фонетической 

мягкости.  



Ираида Яковлевна СЕЛЮТИНА 

231 

В северных монгольских языках России и Монголии 

функционируют две стратегии реализации категории мягкости 

в их консонантных системах, ориентированные либо на 

палатальность, либо на палатализацию. Если в хори-бурятском и 

халха-монгольском языках при формировании акустического 

эффекта мягкости звучания доминирует категория 

палатализации согласных как настройки, дополнительной к 

основной, то в калмыцком языке эту роль выполняют 

палатальные согласные, для которых среднеязычный 

шумообразующий фокус является определяющим. Выбор 

языком базовой стратегии определяется системно-структурной 

организацией консонантизма, детерминируемой, в свою очередь, 

спецификой артикуляционно-акустической базы этноса. 

В тюркских языках Южной Сибири применяются 

одновременно обе стратегии: среднеязычный (палатальный) 

артикуляторный ряд имеет в языках фонологическую 

значимость, палатализация же, обусловленная фонетическим 

контекстом, реализуется на аллофонном уровне. Исключение 

составляет хакасский консонантизм, не имеющий 

среднеязычных (палатальных) согласных и использующий в 

качестве средства выражения мягкости лишь палатализацию. 

В зависимости от качества постпозитивного гласного мягкого 

сингармонического ряда в хакасском языке используются 

согласные аллофоны различной степени палатализации: перед 

гласными переднего артикуляторного ряда употребляются 

умереннопалатализованные оттенки фонем, в препозиции к 

гласным непереднего (центрального ~ центральнозаднего ~ 

смешанного) ряда реализуются слабопалатализованные 

паттерны.  

Следует говорить о межъязыковой функциональной 

эквивалентности артикуляторных усилий, направленных на 

достижение аудитивного эффекта мягкости звучания. 

Артикуляторные параметры палатализации. 

Инструментальные данные по северным монгольским и 

южносибирским тюркским языкам, а также имеющиеся в 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

232 

научной литературе наблюдения относительно русской 

палатализации позволяют внести уточнения в наиболее 

распространенную в общей фонетике трактовку 

физиологической природы палатализации. Материал показывает, 

что основными параметрами палатализации (смягчения) в 

языках тюрко-монгольской общности являются не только – и не 

столько – подъем (передне-)средней части спинки языка к 

твердому нёбу, но и активное выдвижение сжатого тела языка 

вперед-вверх. Именно эта компрессия языка и устремленность 

его вперед-вверх и обеспечивают переформатирование системы 

речевых резонаторов в пользу увеличения объема заднертово-

глоточного отдела, усиление верхних формант спектра и 

продуцирование перцептивного эффекта мягкости.  

Эти же параметры характерны и для палатальных 

(среднеязычных) согласных, причем, вследствие исключения из 

активной работы кончика языка и прилегающего участка 

передней части спинки при образовании среднеязычных 

настроек, смещение языка вперед с одновременным 

отодвижением корня от задней стенки фаринкса выражено 

контрастнее по сравнению с палатализованными согласными. 

Наши наблюдения относительно коррелятивных связей 

между положением тела языка, меняющим конфигурацию 

резонаторного тракта и соотношение объемов его переднего 

и заднертово-глоточного отделов, с одной стороны, и 

акустическим эффектом твердости / мягкости, с другой стороны, 

находят убедительное подтверждение в результатах 

электропалатографического и ультразвукового исследования 

носовых согласных, выполненного коллективом авторов на 

материале алтайского языка (рис. 61) (Рыжикова и др., 2024: 

102). 



Ираида Яковлевна СЕЛЮТИНА 

233 

 
____________________________ 

[n] – красный контур, [nʲ] – синий контур, [ɲ] – фиолетовый контур, [ŋ] – зеленый 

контур, [N] – коричневый контур 

 
Рис. 61. Обобщенные контуры спинки языка носовых согласных по данным 

УЗИ  
 

Артикуляторная специфика палатальности и 

палатализации. Артикуляторные параметры палатализации в 

каждом из идиомов имеют свои особенности. Если в бурятском 

языке настройки палатализованных согласных можно 

рассматривать как классический образец смягченных 

консонантных настроек, то в монгольском языке типичные 

характеристики палатализованных звуков выражены 

значительно слабее, а в южносибирских тюркских языках – 

менее последовательно, чем в бурятском. 

В калмыцком языке, реализующем иную, отличную от 

хори-бурятской и халха-монгольской стратегию достижения 

перцептивной ассоциации мягкости звучания и использующем в 

качестве основного инструмента палатальные артикуляции, 

произносительные параметры среднеязычных согласных 

соответствуют классическим паттернам настроек этого типа. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

234 

Спецификой реализации среднеязычных настроек в 

современном калмыцком языке является более задняя 

локализация фокуса образования основного шума, 

оттягивающая звук в зону палатальных – средне-межуточных – 

настроек гуттуральных фонем в мягкорядных словоформах 

тюркских и монгольских сингармонических языков. 

Фонологический статус палатализации по языкам 

различен. Если в русском языке, а также в хори-бурятском и 

халха-монгольском палатализация как дополнительная 

настройка релевантна, имеет фонематическую значимость, то в 

южносибирских тюркских языках она, реализуясь в 

определенном фонетическом контексте, имеет позиционно-

комбинаторную обусловленность и выступает на уровне 

аллофонического варьирования. 

В соответствии с фонематическим статусом палатализации 

в том или ином идиоме, в тюркских языках – языках 

сингармонического типа, в которых наличие или отсутствие 

палатализации коррелирует с мягкорядностью или 

твердорядностью вокальной оси словоформы, противопоставление 

палатализованных и непалатализованных согласных аллофонов 

реализуется далеко не столь контрастно и последовательно, как в 

языках с фонематическим статусом палатализации. Если русская и 

хори-бурятская палатализация, выполняющая смыслоразличительную 

функцию, характеризуется как облигаторно сильная, то в 

южносибирских тюркских языках степень палатализации зависит 

от ряда фонетических условий. Однако следует отметить, что при 

таком подходе остается необъясненным нечеткий характер 

палатализации в языке халха-монголов. 

Различия в лингвистическом статусе палатальности 

(мягкости) и палатализации (смягченности) в рассматриваемых 

языках детерминированы особенностями структурно-

таксономической организации фонико-фонологических систем. 

Переходный характер систем средств реализации 

категории мягкости. О незавершенности процесса формирования 

стратегии выражения категории фонетической мягкости в 



Ираида Яковлевна СЕЛЮТИНА 

235 

консонантных системах рассматриваемых языков 

свидетельствует факультативное использование среднеязычных 

согласных в качестве периферийных аллофонов 

переднеязычных палатализованных фонем в бурятском и 

монгольском идиомах и, напротив, допустимость употребления 

в калмыцком языке наряду с мягкими палатальными 

консонантами смягченных переднеязычных реализаций.  

Еще более выраженный незавершенный характер имеет 

подсистема средств выражения фонетической мягкости в 

южносибирских тюркских языках, о чем свидетельствуют 

приведенные выше инструментальные материалы, не всегда 

дающие основание для четкого квалифицирования 

репрезентантов фонем, для дифференциации палатальных и 

палатализованных паттернов. 

Несмотря на генетическую близость хори-бурятского, 

халха-монгольского и калмыцкого языков, а также вопреки 

активным этноязыковым взаимодействиям в тюрко-

монгольском мире в различные периоды исторического 

развития и в различных ареалах их распространения, в каждом 

из идиомов осуществляется своя произносительная тактика, 

своя стратегия достижения аудитивного эффекта мягкости, 

обусловленная формировавшейся на протяжении столетий 

спецификой артикуляционно-акустических баз этносов. 

Список сокращений 

ААБ – артикуляционно-акустическая база. 

д. – диктор.  

КЯ – кончик языка. 

ЛЭФИ ИФЛ СО РАН – Лаборатория экспериментально-

фонетических исследований Института филологии Сибирского 

отделения Российской академии наук.  

МРТ – магнитно-резонансная томография. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

236 

Источники 

Акишина, А. А., Барановская, С. А. (1980). Русская фонетика. 

Москва: Русский язык.  

Атлас консонантных артикуляций (2013). Атлас консонантных 

артикуляций в тюркских языках народов Сибири / 

Селютина, И. Я., Уртегешев, Н. С., Эсенбаева, Г. А., 

Добринина, А. А., Рыжикова, Т. Р. Новосибирск: РИЦ НГУ.  

Ахманова, О. С. (2007). Словарь лингвистических терминов. Изд-е 4-е, 

стер. Москва: КомКнига. 576 с. 

Бертагаев, Т. А. (1968). Монгольские языки: введение // Языки 

народов СССР. Монгольские, тунгусо-маньчжурские и 

палеоазиатские языки / Отв. ред. П. Я. Скорик. Ленинград: 

Наука. 7-12.  

Биткеев, П. Ц. (1965). Согласные фонемы калмыцкого языка (на 

материале экспериментальных исследований). Улан-Удэ: Бурят. 

книжн. изд-во. 

Бичелдей, К. А. (2001). Теоретические проблемы фонетики 

современного тувинского языка: Дис. … д-ра филол. наук. 

Москва: Институт языкознания РАН. 

Бураев, И. Д. (1987). Становление звукового строя бурятского языка. 

Новосибирск: Наука.  

Бураев, И. Д., Бажеева, Т. П., Павлова, Е. С. (1975). Атлас звуков 

бурятского языка. Улан-Удэ: Бурят. кн. изд-во.  

Грунтов, И. А., Мазо, О. М. (2015). Классификация монгольских 

языков по лексикостатистическим данным // Вопросы языкового 

родства. № 13 (Вып. 3). 205-255. 

Зиндер, Л. Р. (1979). Общая фонетика. Изд-е 2-е, перераб. и доп. 

Москва: Высшая школа.  

Кечил-оол, С. В. (2006). Типологическая специфика консонантизма 

сут-хольского говора в системе говоров и диалектов 

тувинского языка. Новосибирск: ИД «Сова».  

Кирсанова, Н. А. (2003). Консонантизм в языке чалканцев (по 

экспериментальным данным). Новосибирск: Сибирский 

хронограф.  



Ираида Яковлевна СЕЛЮТИНА 

237 

Князев, С. В., Пожарицкая, С. К. (2011). Современный русский 

литературный язык: фонетика, орфоэпия, графика и 

орфография. Москва: Гаудеамус.  

Кодзасов, С. В., Кривнова, О. Ф. (2001). Общая фонетика. Москва: 

ИЦ РГГУ.  

Кузьменков, Е. А. (2004). Фонологическая система современного 

монгольского языка. Санкт-Петербург: Изд-во Санкт-

Петербургского ун-та.  

Кузьмина, А. И. (1974). Грамматика селькупского языка. 

Новосибирск: НГУ.  

Меркурьев, К. В. (1975). Бачатско-телеутский консонантизм: 

Автореф. дис. … канд. филол. наук. Новосибирск: ИИФФ СО 

АН СССР. 

Меркурьев, К. В. (1976). Переднеязычные фонемы [t] и [t:] в языке 

бачатских телеутов // Язык бачатских телеутов. Кемерово. 72-

80. 

Мечковская, Н. Б. (2001). Общее языкознание: Структурная и 

социальная типология языков. Учебное пособие. 2-е изд. Москва: 

Флинта: Наука.  

Наделяев, В. М. (1980). Артикуляционная классификация гласных // 

Фонетические исследования по сибирским языкам. Новосибирск. 

3–91. 

Наделяев, В. М. (1985). Состав фонем в звуковой системе 

современного монгольского языка // Фонетика сибирских 

языков. Новосибирск. 3-24. 

Попова, Я. Н. (1978). Фонетические особенности лесного наречия 

ненецкого языка. М.: Наука.  

Рассадин, В. И. (1982). Очерки по исторической фонетике бурятского 

языка. М.: Наука.  

Рыжикова, Т. Р. (2005). Консонантизм языка барабинских татар: 

сопоставительно-типологический аспект. Новосибирск: 

Издательство СО РАН.  

Рыжикова, Т. Р., Тимкин, Т. В., Добрынина, А. А. (2024). Язычные 

носовые согласные алтайского языка (результаты 

электропалатографического и ультразвукового исследования) // 

Вестник Томского гос. ун-та. Филология. № 88. 92-110.  



Sibirya Çalışmaları - III 

 

238 

Селютина, И. Я. (2019). Язык телеутов: артикуляторные паттерны 

среднеязычных согласных // Turkic Studies Journal. N. 1. V. 1. 61-

72. 

Селютина, И. Я. (2020). Фонико-фонологическая специфика 

консонантных систем тувинского и алтайского языков // 

Вестник Тувинского государственного университета. Выпуск 1. 

Социальные и гуманитарные науки. № 1 (56). 53-62. 

Селютина, И. Я. (2024). Артикуляторные параметры палатализации в 

южносибирских тюркских языках // Языки коренных народов 

России в поликультурном пространстве. Сб. мат-лов 

Всероссийской науч.-практич. конф. Горно-Алтайск. 31-39.  

Селютина, И. Я., Эсенбаева, Г. А., Шевела, А. И., Куликов, В. Г. 

(2012). Шумные переднеязычные согласные цонгольского 

диалекта бурятского языка // Мир Центральной Азии-3. Улан-

Удэ. 683-686. 

Соколянский, А. А. (2017). Корреляция твердости / мягкости 

согласных в русском языке // Международный научно-

исследовательский журнал. № 2 (Вып. 56). Ч. I. 39-44. 

Соктоева, С. П. (1988). Консонантизм хоринского диалекта 

бурятского языка. Новосибирск: Наука, Сибирское отд-ние.  

Сравнительно-типологические исследования (2021). Сравнительно-

типологические исследования на материале монгольских и 

тюркских языков: колл. монография / под ред. В. Н. Мушаева, 

Г. Ц. Пюрбеева, Л. А. Лиджиевой, Б. Э. Убушиевой. Элиста: 

Изд-во Калм. ун-та.  

Субракова, В. В. (2006). Система согласных сагайского диалекта 

хакасского языка. Новосибирск: ИД «Сова».  

Субракова, В. В. (2017). Консонантизм кызыльского диалекта 

хакасского языка: сопоставительный аспект. Абакан: 

Бригантина.  

Уртегешев, Н. С. (2002). Шумный консонантизм шорского языка (на 

материале мрасского диалекта). Новосибирск: РИЦ НГУ.  

Уртегешев, Н. С., Добринина, А. А., Эсенбаева, Г. А. (2014). 

Звукотип «т» в аларском диалекте бурятского языка (по данным 

МРТ) // Мат-лы XIV Региональной конф. «Актуальные 

проблемы диалектологии языков народов России», 20-22 ноября 

2014. Уфа. 56-59. 



Ираида Яковлевна СЕЛЮТИНА 

239 

Фарингализация (2014). Фарингализация как типологический признак 

фонологических систем (на материале тюркских языков 

Южной Сибири) / Селютина, И. Я., Уртегешев, Н. С., 

Рыжикова, Т. Р., Дамбыра, И. Д., Кечил-оол, С. В. Новосибирск: 

Изд-во «Омега Принт».  

Чумакаева, М. Ч. (1978). Согласные алтайского языка (на основе 

экспериментально-фонетических исследований). Горно-Алтайск: 

Горно-Алтайское отд-е Алтайского кн. изд-ва.  

Яхонтова, Н. С. (1997). Монгольский язык // Языки мира. Монгольские 

языки / Ред. В. М. Алпатов, И. В. Кормушин, Г. Ц. Пюрбеев, 

О. И. Романова. Тунгусо-маньчжурские языки. Японский язык. 

Корейский язык. М.: Индрик. 109-124. 

https://ru.wikipedia.org/wiki/Палатализация: 21.09.2024. 

 

https://ru.wikipedia.org/wiki/Палатализация




241 

RUS ÇARLIĞININ SİBİRYA’DAKİ 

ORGANİZASYON MERKEZİ: TOBOLSK 

Zafer SEVER

Giriş 

Rusların (Novgorodluların) Sibirya’ya ilgisi 11. asırla birlikte 

başlamıştır. Bu ilginin temelinde Ural Dağlarının ötesindeki halkların 

sahip oldukları zenginlik vardır. Özellikle Sibir halklarının sahip 

oldukları kürklü hayvanlar Rusların bölgeye ilgisini çekmeye 

fazlasıyla yetmiştir. Onlar bu bölgeye “Yugorskaya Zemlitsa” 

(Yugor Toprakları veya Yugra) adını vermiştir. Ruslar 11. asrın 

ikinci çeyreğinden itibaren bölgenin zenginliklerine ulaşmak için 

Sibirya’ya sefer düzenlemeye başlamıştır (Saviç, 1925: 16; Sever, 

2024: 4-5). Rusların yaşadıkları toprakların Sibirya’ya oldukça uzak 

olduğundan Ruslar buraya kalıcı şehirler inşa edememiştir. 

Teknelerle nehir yolu üzerinden Sibirya’ya gelmişlerdir. Buna karşın 

Sibir halkları Ruslara teslim olmamış ve onlara karşı büyük direniş 

göstermiştir. Ancak 11 ve 15. asırlar arasında Perm başta olmak 

üzere Peçora ve Yugra halkı Novgorod’a bütünüyle bağlı olmasa da 

Rusların tahakkümü altında kalmıştır. Bununla beraber Rusların 

Uralların ötesindeki varlığı vergi almanın ötesine geçememiştir 

(Sever, 2024: 5-7). 

III. İvan zamanında yükselişe geçen Moskova Knezliği,

Novgorod’u işgal ederek hâkimiyeti altına almıştır. Böylelikle Yugra 

toprakları doğrudan olmasa da dolaylı olarak Moskova’nın 

hâkimiyeti altına girmiştir. Moskova da Novgorodlular gibi Uralların 

ötesindeki zenginliklerle özellikle de Sibirya’nın kürkleriyle 

yakından ilgilenmiştir. Hatta III. İvan bölge üzerindeki politikalarını 

gerçekleştirmek için ciddi bir adım atarak 1483’te Kurbskiy ve 

 Doç. Dr., Erzurum Teknik Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Tarih Bölümü, 

zafer.sever@erzurum.edu.tr, ORCID: 0000-0003-1876-0246. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

242 

Saltıkov komutasındaki bir orduyu Sibirya’ya göndermiştir. Burada 

Sibir halkları arasında yer alan Vogullarla büyük savaşlar 

yapmışlardır (Polnoe Sobranie Russkih Letopisey, 1982: 95). Ancak 

tüm bu çarpışmalar bölgedeki hâkim güç olan Sibir Hanlığı’nın 

topraklarının dışında vuku bulmuştur (Ünal, 2015: 614). 

Sibirya’da Ruslar adına asıl kırılma Astarhan ve Kazan’ın 

zaptından sonra başlamıştır. Rus devleti Sibirya ile arasındaki güçlü 

siyasî yapıların ortadan kalkmasıyla birlikte Sibirya’yla komşu hale 

gelmiştir. Özellikle Batı Sibirya’ya komşu toprakların işletmesinin 

devlet eliyle Stroganov ailesine bahşedilmesi, Ruslar adına 

Sibirya’ya yaklaşma sürecini hızlandırmıştır. 1581 yılında Sibirya’ya 

gelen Yermak ve diğer Kozakların Sibir Hanlığı ile yaptıkları uzun 

süreli çarpışmaların sonucunda bu topraklar Rus hâkimiyeti altına 

girmiştir. Böylece Moskova fazla emek vermeden Sibirya’nın 

kapılarını ardına kadar aralamıştır. Bu tarihten itibaren Sibirya Ruslar 

için yeni bir sömürge ve iskân bölgesi hâline gelmiştir (Sever, 2021: 

95-100). 

1. Sibirya’da Yeni Bir Başkentin İnşası: Tobolsk’un 

Kuruluşu 

Ruslar, Batı Sibirya’da Sibir Hanlığı savaşçılarıyla uzun 

soluklu mücadelelere giriştikleri zamanlardan itibaren bölgede kalıcı 

olmak adına şehirler kurmaya başlamıştır. Sibirya’da kurulan ilk Rus 

şehri, ismi Tatarlardan mülhem Tümen’dir. Tümen 1585’te eski bir 

Tatar şehri olan Çimki’nin kalıntılarının bulunduğu yere kurulmuştur 

(Yesipovskaya Letopis, 1907: 153-154). Tümen şehri inşa edilmesine 

rağmen bölgede istenen hâkimiyeti kuramayan Ruslar, bu durumu 

başkent Moskova’ya bildirmiştir. Çünkü sabık Sibir Hanı 

Bekbulat’ın oğlu Sultan Seydak Sibirya’ya gelmiş ve hâkimiyeti 

Küçüm Han’ın oğlu Sultan Ali’den devralmıştır. Bununla kalmayıp 

Sibir şehrinde vergi toplayan bir han hâline gelmiştir. Bu gelişmeler 

üzerine Çar Fedor İvanoviç gönderdiği bir mektupla başkent Sibir’in 

yakınlarında stratejik bir mevkide yeni bir şehrin kurulmasını 

emretmiştir. Ruslar adına bölgeyi idare eden Voyvoda Danil Çulkov 

beraberindeki beş yüz Kozakla birlikte 1587 yılında emri yerine 

getirmek için Tümen’den harekete geçerek Tobol ve Tura nehirleri 



Zafer SEVER 

243 

boyunca İrtiş’e gelerek tahkimli doğal bir konumda şehri inşa etmeye 

başlamıştır. Başkent Sibir’e yakın mesafede kurulan bu şehir 

Tobolsk’tur. Tobolsk Rusların Tümen’den sonra Sibirya’da inşa 

ettikleri ikinci Rus şehridir (Fişer, 1774: 169; Atlasi, 2016: 97-98). 

Tobolsk olarak bilinen şehir bazı Sibir kroniklerinde Tobolesk 

(Тоболеск) şeklinde geçmektedir (Stroganovskaya Letopis, 1907: 42; 

Remezovskaya Letopis, 1907: 318). 

Sibir kronikleri arasında yer alan Yesipov Kroniği’nde Tobolsk 

şehrinin kuruluşu şu şekilde ifade edilir: “Onlar, Hükümdar’ın emri 

doğrultusunda İrtiş Nehri’ne kadar giderek Sibir şehrinden on verst 

uzaklıktaki bu toprakları Baba, Oğul ve Kutsal Ruh’un şanıyla 

aydınlattı.”  Yesipov, Tobolsk’un kuruluşunu dini bir kurgu üzerine 

inşa etmiştir. Dini vurguların dışında Tobolsk, stratejik konumu 

sebebiyle Rusların Sibirya’daki faaliyetleri için bir üs özelliğine de 

sahip olmuştur. Bölge idare merkezi de Tobolsk olarak bu dönemde 

değiştirilmiştir (Yesipov Letopisi, 2020: 73). Zaten şehir bu 

amaçlarla inşa edilmiştir. Şehrin yapımında sökülen kayıklardan elde 

edilen keresteler kullanılmıştır. Bu yüzden Sibirya’da kurulan bu 

yeni kente ilk başta gemiye ait, kayıkla ilgili anlamlarına gelen 

Ladeynım (Ладейным) ismi verilmiştir (Koçedamov, 1963: 7). 

Tobolsk eski bir Tatar şehri olan Bitsik Tura’nın hemen 

yakınlarında inşa edildiğinden bölge için de ayrı bir öneme sahiptir. 

Şehir kurulur kurulmaz bölge nişanesi olarak “Svyatıe Troitsı” ve 

“Vsemilostivago Spasa” adlarında iki kilise de inşa edilmiştir 

(Remezovskaya Letopis, 1907: 349; Miller, 1750: 217). Şehrin 4 

Haziran ve 6 Ağustos tarihleri arasında iki dini bayram arasına denk 

gelecek şekilde inşa edildiği ifade edilmektedir (Koçedamov, 1963: 

8). Böylelikle Tobolsk kısa bir süre içerisinde bölgede hem siyasi 

hem de dini bir merkez hüviyeti kazanmıştır. Görüldüğü üzere Ruslar 

Sibirya’daki şehirlerin yanı sıra kiliseleri de Sibirya’da inşa etmeye 

başlamıştır. Bu nedenle Rusların Sibirya’daki hâkimiyetinin 

başlamasıyla Hristiyanlığın da vakit kaybetmeden bölgeye taşındığı 

görülmektedir. Sibirya’nın meşhur ilim adamlarından Semen 

Ulyanoviç Remezov, Tobolsk Kroniği’nde (Remezov Kroniği) 

Sibir’in işgaline başladığı anlatısında Tobolsk’tan “İmenitie” (seçkin) 

şeklinde bahseder (Remezovskaya Letopis, 1907: 312). Remezov’un 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

244 

metnini oluştururken yaptığı bu girizgâhtan Tobolsk’un Sibirya’daki 

Ruslar için eşsiz bir yer olduğu anlaşılmaktadır. Tümen’in ardından 

Tobolsk’un da eski bir Tatar yerleşimine yakın mevkide kurulmasını 

sadece stratejik saiklere bağlamak doğru değildir. Bu durum 

Sibirya’daki Tatar hâkimiyetinin sona erdiğini ve Rus hâkimiyetinin 

başladığını sembolik olarak ortaya koymaktadır. Dolayısıyla Ruslar 

bu hamleyle Sibirya’daki hâkimiyetin el değiştirdiğini açık bir 

şekilde beyan etmektedir. 

Rusların Sibir topraklarına yerleşmeye başladıkları zaman Sibir 

Hanlığı topraklarında Taybugaoğulları (Tayboğa) ve Şeybanioğulları 

arasında iktidar mücadelesi yaşanmaktaydı. Bu sebepten ötürü 

Sibirya’da Tatarlar arasında herhangi bir birliktelikten bahsetmek 

zordur. Voyvoda Danil Çulkov bu durumu lehine çevirmeyi 

başarmıştır. Sibir Hanlığı topraklarının tam ortasına inşa edilen 

Tobolsk’ta Çulkov yönetimi eline almıştır. Sibir Hanlığı’nı belki de 

fiilen sonra erdirecek son hadise bu şehirde yaşanmıştır. Daha önce 

de zikredildiği üzere Tobolsk şehri Sibir Hanlığı’nın başkenti olan 

Sibir’in çok yakınına inşa edilmişti. Bu sırada Sibir’de Sultan 

Seydak’ın çok önemli iki misafiri vardı. Bunlar müstakbel Kasım 

Hanı Oraz Muhammed ve gelecekte Câmi’ü’t Tevârih’in müellifi 

olacak Kadir Ali Bek’tir. Sultan Seydak beraberindeki misafirlerle 

Tobolsk şehrinin yakınlarında avlanmaya çıkmıştır. Bu sırada 

Seydak’a bir elçi gönderen Çulkov, Sibirya’da barışı tesis etmek için 

bu önemli kişileri Tobolks’ta düzenlenecek bir ziyafete davet etmiş 

ve davet sırasında bir bahaneyle esir almıştır. (Remezovskaya 

Letopis, 1907: 350). Daha sonra Türk-Tatar tarihi başta olmak üzere 

Rus tarihini de etkileyecek bu hadise Remezov’un çizimleri arasında 

da yerini almıştır (Kratkaya Sibirskaya Letopis, 1880; Remezov 

Kroniği, 2020: 182-184). Sonuç olarak Çulkov’un Tobolsk’ta yaptığı 

bu hamleyle Sibirya’daki görece ikili yönetimi teke düşürmeyi 

başarmıştır.  

1590’da Tobolsk’ta görev değişikliği yaşanmış, Çulkov’un 

yerine Masalkiy Koltsov vali olarak atanmıştır. Bu atamanın 

ardından kurulduğu zaman Tümen’e bağlı olan Tobolsk idari 

bakımdan bağımsız hale gelmiştir (Koçedamov, 1963: 8). Avrupa 

Rusya’sı ve Sibirya’nın kavşak noktasında bulunduğundan 



Zafer SEVER 

245 

Tobolsk’un önemi hızlı bir şekilde artmıştır. Sibirya’nın idari 

merkezi hâline gelen Tobolsk kısa bir süre sonra soylu voyvodaların 

ve bölgedeki valilerin ikametgâhı olarak belirlenmiştir. Çar’ın 

hizmetinde bulunan yüzlerce kişi şehirde askeri ve idari sosyal sınıf 

oluşturmuştur. Böylelikle Tobolsk, Sibirya’daki tüm şehirlerin 

yönetildiği komuta merkezi hâline gelmiştir (Miller, 1750: 217; 

Skulmoskiy, 2007: 156-157).   Sibir Hanlığı’nın başkenti Sibir/İsker 

şehriydi. Ruslar Sibir’in işgalinden sonra başkent Sibir’in üzerine bir 

yönetim kurmayı tercih etmemiştir. Tobolsk, kuruluşunun hemen 

ardından, voyvodalar tarafından Sibirya’nın iç kesimlerinde yeni 

ostrogların1 inşası amacıyla birliklerin sevk ve idare edildiği merkez 

işlevi üstlenmiştir (Koçedamov, 1963: 8).  

1594 yılına gelindiğinde şehirle ilgili önemli gelişmeler 

yaşanmıştır. Daha önce kurulan dini yapılara önemli büyüklükte 

toprak kazandırılmıştır. Ancak asıl mühim gelişme Tobolsk 

ostrogunun daha sağlam hâle getirilmesiyle yaşanmıştır. Çünkü 1587 

yılında inşa edilen kale/şehir o dönemin şartları göz önüne 

alındığında oldukça ilkel yöntemlerle yapılmıştır. 1594 yılında 

bölgeye tayin edilen voyvodalar Merkuriy Şerbatov ve Mihail 

Volkonskiy tarafından nehir kenarlarından elde edilen ağaçlarla 

kale/şehir daha muhkem bir hâle getirilmiştir. 1600 yılında ise şehir 

İrtiş Nehri’ne daha yakın bir nokta olan iskelenin karşısına 

taşınmıştır. Tobolsk şehrinin tam anlamıyla inşası uzun yıllara 

yayılmıştır. Şehri daha sağlam ve kalıcı hâle getiren isim ise 

Voyvoda İ. M. Kafırov’dur. 1606-1609 yılları arasında şehir adeta 

yeniden inşa edilmiştir. Şehrin yeni inşasında Moskova, Kazan ve 

Kuzey Pomor şehirlerinden gelen 400’ü aşkın kişi görev almıştır. 

Hatta bu kişilerin gönüllü geldiği ve şehirde kullanılmak üzere 

kilometrelerce uzaklıktaki alanlardan kereste taşıdığı aktarılmaktadır. 

1607 yılında ise Tobolsk şehrinin mührü oluşturulmuştur. Mührün 

üzerinde iki samur ve aralarında dikey bir ok ve çevresinde “Çarın 

Sibirya şehri Tobolsk’un mührü / печать государева Сибирского 

города Тобольска” olan bir yazı yer almaktadır (Koçedamov, 1963: 

 
1 Etrafı sivri uçlu ağaç kazıklarla çevrili küçük kale/şehirler. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

246 

8-9). Mührün üzerinde yer alan Samur, kürkü ve ticareti; ok ise 

Sibirya’daki yönetimi ve hâkimiyeti temsil etmektedir.  

2. Ticaret, Din ve Yönetim Ekseni: Tobolsk’un Bölgesel 

Gelişimi 

Sibirya’nın Rus topraklarına dâhil olmasında Kozakların büyük 

rolü olmuştu. Yermak Timofeyev’in ölümünün ardından bölgenin 

yönetimi merkezden atanan voyvodalar tarafından yürütülmekteydi. 

Ancak buna rağmen Kozaklar hâlâ Sibirya’da güçlü bir nüfuza 

sahipti. Özellikle 1601-1610 yılları arasında Rus Çarlığı adına 

Tobolsk’ta görev yapan İvaşko Durınya Çarlık fermanlarını/ 

yazışmalarını Moskova’dan Sibirya’ya getiren kişi olmuştur. Aynı 

zamanda mali kaynakların Sibirya’ya getirilme ve Sibirya’ya yapılan 

sürgünlere/gönderilen mahkûmlara refakat etme görevlerini 

üstlenmiştir. Yine Yermak’ın silah arkadaşlarından Korsak lakaplı 

İvan Aleksandrov Sibirya’da atamanlık yapmış ve Tobolsk’taki 

süvari alaylarının başına geçmiştir. Bununla beraber birçok Kozak da 

Tobolsk’a taltif edilerek önemli görevlerde bulunmuştur 

(Skulmoskiy, 2007: 157). Kozaklar, Tobolsk’un kuruluşundan 

itibaren şehrin güvenliğinin sağlanması ve idari yapısının 

şekillendirilmesi süreçlerinde belirleyici bir rol oynamışlardır. 

Ruslarla Sibir Hanlığı arasında yaşanan çatışmaların ve 

akabinde Sibirya’da gerçekleşen Rus hâkimiyetinin ardından Orta 

Asyalı tüccarlar ve onların vasıtasıyla Çinli tüccarlarla yapılan ticaret 

doğal olarak sekteye uğramıştır. Sibirya’nın kürklerine hâkim olan 

Ruslar Asya’yla aralarındaki ticareti yeniden canlandırmak için 

harekete geçmiştir. 1595 yılından itibaren başta Buharalı tüccarlar 

olmak üzere kervanlar yeniden Tara ve Tobolks’ta görülmeye 

başlanmıştır. Rusya’nın Polonya ve İsveç’le yaptığı savaş zamanında 

(1610-1611) Sibirya’ya mal akışı neredeyse durma noktasına 

geldiğinden Türkistan ile yapılan ticaret daha da gelişim göstermiştir. 

Hatta Ruslar, Buharalı tüccarlara Sibirya’da daha rahat bir şekilde 

ticaret yapmaları için çeşitli imtiyazlar sağlayarak Tobolsk’ta bir 

merkez kurmalarına da fırsat vermiştir. Her yıl düzenli olarak 

bölgeye gelen kervanlar kışı Tobolsk’ta geçirerek ticari faaliyetlerine 

devam etmiştir. Ticaretin dışında şehrin bir diğer gelişim alanı 



Zafer SEVER 

247 

Sibirya’ya gönderilen sürgün kişilerdir. Moskova, Tobolsk’a 

Litvanyalı, Leh, Alman ve suçlu Rusları göndermiştir. Tobolsk ve 

diğer Sibirya şehirlerine yerleştirilen bu insanlar eşit şekilde toprak 

sahibi yapılarak bölgede voyvodaların hizmetine verilmiştir. Hatta 

Livonya savaşında Leh ve diğer esirler Sibirya ordusunun önemli bir 

bölümünü teşkil etmiştir (Koçedamov, 1963: 9). Moskova’nın 

uygulamış olduğu bu politika Tobolsk başta olmak üzere hem 

Sibirya’nın nüfusunu artırmış hem de asker ihtiyacını önemli ölçüde 

karşılamıştır. Bunun yanı sıra Tobolsk başta olmak üzere 

Sibirya’daki şehirlerin kuruluş süreci Avrupa Rusyası’nda toplumsal 

düzeni bozan unsurlardan kurtulmayı da sağlamıştır. 

Tobolsk tarihinin ilk dönemlerine ait kaynaklar oldukça 

sınırlıdır. Bunun sebebi 17. asır boyunca şehirde yaşanan 

yangınlardır. Ancak o dönemden kalan ve önemli kaynaklar arasında 

gösterilen Dozornaya Kniga2 adlı resmi yazışma ve kayıt defterinden 

aktarılan bilgilere göre şehirde bir ticaret hanı, Rus ve Buharalı 

tüccarlara ait dükkân ve çadırlar, boyarlara ait konak, ambar, 

baruthane, sivil ve askeri binalar yer almaktadır. 1600 yılında şehir 

surlarının başka bir yere taşınmasıyla birlikte, Tobolsk’un ilk kilisesi 

olan Troitskaya Kilisesi de buraya nakledilmiş ve şehrin surları 

dışında ticaret merkezi ve birçok sokak kurulmuştur. Bununla 

beraber 17. asrın başlarında Tobolsk, yedi kuleli, 400 metrenin 

üzerinde uzunluğu, yaklaşık 7,5 metre yüksekliği olan surlarla çevrili, 

trapez biçimli şehir planına sahipti. Ayrıca yüksek tahta çatılarla 

güçlendirilmiş savunma yapıları şehrin kurulmuş olduğu alana uygun 

şekilde konumlanmıştır (Koçedamov, 1963: 9-11). 

17. asırda gerek Tobolsk’un gelişiminde gerekse genel olarak 

Sibirya’da gerçekleşen en etkili hususlardan biri bölgenin dini ve 

idari yapılanmasının mihenk taşlarından biri olarak görülen Tobolsk 

Piskoposluğunun kurulmasıdır. Tobolsk kısa zamanda gelişmiş ve 

Rus devleti adına Sibirya’nın önemli bir merkezi hâline gelmişti. 

Bununla beraber kısa sürede şehirde mimarî anlamda da büyük 

 
2  17. asırda düzenlenmiş resmi bir devlet belgesidir. Tobolsk ve çevresindeki şehirler, 

posadlar ve köylülerle ilgili idari ve mali kayıtların yanı sıra bölgedeki voyvodaların 

denetimlerini kapsamaktadır. Ayrıntılı bilgi için ayrıca bk. (Vyatka. Materialı Dlya İstorii 

Goroda XVII i XVIII Stoletiy, 1887, s. 1-7). 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

248 

gelişmeler yaşanmıştı. Ancak Sibirya’da işlerin istenildiği gibi 

gitmediği piskoposluğun kurulma kararıyla ayyuka çıkmıştır. Çünkü 

Sibirya’da piskoposluğun kurulması sadece dini kaygılar sebebiyle 

gerçekleşmemiştir. Asıl mesele Sibirya’da Rus hâkimiyetinin tam 

anlamıyla oturmaması ve yeni kurulmuş olan kiliselerde büyük bir 

yozlaşmanın yaşanmasıdır. Çünkü Sibirya’da şiddet olayları artmış, 

insanlar rüşvetçi memurlar tarafından sömürülmeye başlanmış ve 

belki de Rus devleti adına en önemlisi Hristiyanlığın kaideleri 

neredeyse hiç yerine getirilmemiştir. Tüm bu sebeplerin bir araya 

gelmesiyle 1620 yılında Çar Mihail Fedoroviç tarafından Tobolsk 

Piskoposluğunun kurulması kararlaştırılmıştır. Bu görev için de 1621 

yılında Çar’ın emriyle dönemin başarılı bürokratları arasında yer alan 

Kiprian seçilmiştir (Golubtsov, 2019: 83; Sever, 2025: 428). 

Kiprian, Sibirya’ya geldiğinde din adamı, zanaatkâr ve 

hizmetkârlardan oluşan 60 kişi yanında yer almıştır (Puzanov, 2020: 

280). Bu aynı zamanda merkezden Tobolsk’a büyük bir bürokrat 

tayini olarak da değerlendirilmelidir. Burada önemli bir husus dikkat 

çekmektedir. Çar, Sibirya’ya giden bu kafileye büyük önem vermiştir. 

Emirlerin Sibirya’ya geç ulaşacağından dolayı Kiprian ve heyetinin 

nerede konaklayacağını bile düşünmüş, Boyar M. Godunov’a kendi 

mülkünü boşaltarak Kiprian’ın kullanımına sunmasını, kendisinin ise 

şehir içinde başka bir eve taşınmasını emretmiştir (Şerbiç, 2019: 150). 

Kiprian’ın bu denli güçlü bir maiyetle Sibirya’ya gelmesi ve onların 

bölgedeki yöneticilerden üstün bir yere konumlandırılmaları Çarın ve 

Moskova Patriğinin Sibirya’ya verdikleri önemi göstermektedir. 

 Kiprian, Sibirya’da göreve başlar başlamaz önceliğini 

Sibirya’daki Hristiyan nüfusu artırmaya ve kiliselerdeki düzeni 

sağlamaya vermiştir. Bunun üzerine başta Tobolsk şehri olmak üzere 

bölgede yeni kilise, manastır ve çeşitli ibadethaneler inşa ettirmiştir. 

Yine Tobolsk’un kuruluşunda inşa edilen Troitskiy Katedrali’nin de 

adını Sofiskiy Katedrali olarak değiştirmiştir. Sibirya’da bir dizi 

faaliyetlerde bulunan Kiprian aynı zamanda Moskova’dan Tobolsk’a 

gönderilmiş bir müfettiş gibi hareket etmekteydi. Voyvoda Matvey 

Godunov ve bazı yöneticileri Sibirya’daki görece kaotik durumun 

müsebbibi olarak rapor ederek merkeze şikâyette bulunmuştur. 

Kiprian’ın çabaları sonucunda kısa sürede Sibirya’da gözle görülür 



Zafer SEVER 

249 

bir iyileşme yaşanmıştır. Tobolsk merkezde var olan ve yeni inşa 

edilen kiliselerin ihtiyaçlarını karşılamaları için otlak ve araziler 

kazandırılmıştır. Bu arazilerin 1623 yılında piskoposluk mülkleri 

olarak tescillenmesi sağlanmıştır. Yine ekonomik katkı olarak 

bölgede balıkçılığın gelişmesi için de önemli adımlar atmıştır (Sever, 

2025: 431-433). 

Kiprian, aynı zamanda Sibirya’nın ilk tarihçisi olarak da 

anılmaktadır. Bunun sebebi Kozakların Sibirya’nın ele geçirilişine 

dair Kozaklardan elde ettiği bilgileri kilise defterine kaydetmiş 

olmasıdır. Yine Sibirya’nın ele geçirilişinde hayatlarını kaybedenler 

adına anma törenleri düzenlemiştir (Slovtsov, 2006: 77; Bahruşin, 

1928: 4-5). 1621-1624 yılları arasında görev yapan Kiprian, 

Hristiyanlığın Sibirya’da yayılması için de büyük çabalar 

göstermiştir. Kiprian her ne kadar Tobolsk’a Moskova tarafından 

kurucu bir başpiskopos olarak görevlendirilse de yaptığı icraatlar göz 

önüne alındığında bu durumu sadece piskoposluk görevi altında ele 

almak basit bir yaklaşım olacaktır. Kiprian, Sibirya’nın sistemli bir 

şekilde Rus toprağına dönüşmesinde önemli adımlar atan bir devlet 

adamı olarak tarihteki yerini almıştır. 

Kiprian, Sibirya’da çok güçlü bir kurum inşa etmiştir. O dönem 

başka sorunlarla mücadele etmek zorunda kalsa da daha sonra 

Sibirya’da yaşayan halkların Hristiyanlaşmasında bu kurum önemli 

rol oynamıştır. Kiprian’dan sonra Tobolsk Piskoposluğunun başına 

Makariy atanmıştır. Makariy 1624-1635 yılları arasında Tobolsk’ta 

görev yapmıştır. Makariy’den sonra 1636-1640 yılları arasında 

Nektariy, 1640-1650 yılları arasında ise Gerasim, Tobolsk 

Piskoposluğunda görev almış, Tobolsk Piskoposluğunun gelişiminde 

önemli görevlerde bulunmuşlardır (Butsinkiy, 1891: 7-67).  

Kiprian’ın Moskova’dan Sibirya’ya gelirken beraberinde 

getirdiği önemli isimlerden biri Savva Yesipov’dur.  Yesipov dini 

kimliğinin dışında Sibir tarihine yaptığı katkıyla ön plana 

çıkmaktadır. Tobolsk Piskoposluğunda Makariy, Nektariy ve 

Gerasim dönemlerinde dyak3 olarak görev yapan Yesipov, Tobolsk 

şehrinde Yesipov Kroniği’ni kaleme almıştır. 1636 yılında yazılan 

 
3 Kiliselerde papazdan aşağı derecede bir rütbedir. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

250 

eserin tam adı Sibir Hanlığı, Sibir Hanları ve Hanlığın Ele 

Geçirilmesi’dir. İsminden de anlaşılacağı üzere kronik Rusların 

Sibirya’yı ele geçirilişini anlatmaktadır. Böylelikle Kiprian’dan sonra 

Sibir tarihine dair önemli işler yapan bir diğer din adamı Savva 

Yesipov olmuştur (Yesipov Kroniği, 2020: 19-20). Görüldüğü üzere 

Tobolsk 17. asırdan itibaren Sibirya tarihine dair eserlerin üretildiği 

bir ilim merkezi hâline de gelmeye başlamıştır. 

1624 yılında Tobolsk’ta 300’ün üzerinde hane vardır ve bu 

hanelerde yaklaşık 1400 kişi yaşamaktadır. Bu kişilerin içerisinde 

vaftiz edilmiş Tatarlar da yer almaktadır. Ancak bu sayıya çevrede 

bulunan Tatar yurtlarında yaşayan insanlar dahil değildir. Yaklaşık 

on yıl sonra hizmetli, yabancılar (Litvanyalı, Leh vd.) ve yurtlarda 

görevli Tatarlar olmak üzere şehirde 1175 yetişkin erkekle birlikte 

şehrin toplam nüfusunun 3800 olduğu tahmin edilmektedir 

(Koçedamov, 1963: 10).  Ayrıca 17. asırda Tobolsk’ta yüzlerce 

boyar oğlu ve hatırı sayılır derecede soylu da mevcuttur (Skulmoskiy, 

2007: 156-157). Bu verilerden hareketle on yıl içinde nüfusun önemli 

ölçüde arttığı hem yerleşik hem de hizmetli ve yabancıların etkisiyle 

sosyal yapının da çeşitlendiği görülmektedir.  

3. Tobolsk’un Tarihsel Seyri ve Büyük Yangınların Şehir 

Üzerindeki Etkileri 

1640’lı yıllarda Tobolsk şehrinin eskimiş surlarının 

yenilenmesi gündeme gelmiş, ancak bu mümkün olmamıştır. Hem 

maliyetinin fazla olması hem de 1606-1609 yıllarında şehrin 

onarılmasında ormanlık alanın büyük bir bölümünün 

kullanılmasından dolayı bölgedeki yöneticiler isteksiz davranmıştır. 

Bu bağlamda ilk defa şehrin toprak surlarla tahkim edilmesi ve yeni 

bir savunma hattı kurulması gündeme gelmiştir. Şehrin yeniden 

güçlendirilmesinin konuşulduğu yıllarda Tobolsk tarihi için çok 

önemli bir hadise gerçekleşmiştir. 1643 yılının ağustos ayında büyük 

bir yangın çıkmıştır. Neredeyse bütün şehir yanarak yok olmuştur. 

Sadece bir manastır ve 20 ev çıkan yangında sağlam kalmayı 

başarabilmiştir. Tobolsk şehri o kadar aciz duruma düşmüştür ki 

Cungarların askeri bir harekât yapmaya hazırlandığı kaynaklarda yer 

almaktadır. Yaşanan büyük yangının ardından yeniden inşa edilen 



Zafer SEVER 

251 

Tobolsk ostrogu kuzeye doğru genişletilmiş, yeni kule ve savunma 

hatları eklenmiştir. Böylece şehir 1644 yılında beşinci defa yeniden 

inşa edilmiştir. Toplarla güçlendirilen şehirde 700’ün üzerinde silahlı 

askerle müteşekkil bir garnizon oluşturulmuştur (Koçedamov, 1963: 

12-13). 

Şehrin bu kadar kısa sürede yeniden imar edilmesi yangın 

sırasında kurtarılan kürkler ve bazı değerli eşyalar sayesinde 

olmuştur. Yine 1646-1648 yıllarında inşa edilen katedral, 

piskoposluk konutu ve diğer hizmet binalarının maliyeti bu kaynak 

vesilesiyle sağlanmıştır. Masrafların yekûnu kürkler sayesinde 

gerçekleşmese de kürklerin ne kadar değerli bir emtia olduğu açıkça 

görülmektedir. Tobolsk, Sibirya’nın askeri, idari ve dini merkezi 

olarak öne çıksa da ticaretin de çok güçlü olduğu bir şehir konumuna 

gelmiştir. Bunun yanı sıra el sanatları ve diğer endüstri ürünlerinin 

geliştiği bir şehir olarak gelişimini sürdürmüştür. Şehirde sabun, deri, 

diğer atölye ve fabrikalar da mevcuttur (Koçedamov, 1963: 13-14). 

Öyle ki şehrin tüccarları 1650’li yıllarda yılda ortalama 80 bin 

Rublelik mal satışı yapıyor ve 10 binlerce Rublelik mal sevk 

ediyorlardı. Nihayetinde Tobolsk, Rus devleti adına Uralların 

ötesindeki en önemli ticaret merkezi hâline gelmiştir. Tobolsk’ta 

yaşayan dört kişiden biri ticaretle uğraşmaktadır (Lincoln, 1996: 46). 

Fişer, Tobolsk’un kısa sürede muazzam bir gelişim gösterdiğini ve 

güzellik bakımından da Rusya’nın diğer şehirleriyle kıyaslanabilir 

hâle geldiğini ifade etmektedir (Fişer, 1774: 169). 

Tobolsk bu yıllarda Çarlık adına hazine ve değerli malların 

Sibirya’nın diğer şehirlerinden toplandığı bir merkez konumundaydı. 

Yani bu ürünler her yıl düzenli bir şekilde toplanıp Tobolsk’a 

gönderilmekteydi. Buradan da başta sansar, vaşak ve sincap derileri 

olmak üzere değerli mallar Tobolsk üzerinden Moskova’ya 

aktarılmaktaydı. Tobolsk şehri hızlı bir gelişim göstermiş olsa da sık 

yaşanan yangın felaketlerinden olumsuz etkilenmiştir. 1658 ve 1659 

yıllarında çıkan yangınlarda birçok Tatar yerleşimi ve Rus evi kül 

olmuştur. Ayrıca birçok manastır da yangından etkilenmiştir.  Henüz 

bu yangınların etkisi geçmeden 1661 yılında büyük bir yangın daha 

çıkmıştır. Tatar yerleşimleri, kiliseler ve ticaret haneler büyük zarar 

görmüş, yangın zorlukla söndürülmüştür (Koçedamov, 1963: 14-15). 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

252 

17. asrın ortalarında şehirde yaşanan bu sık yangınlar Tobolsk’un 

şehirleşme sürecine büyük zarar vermiştir.  

1666 yılındaki kayıtlardan hareketle şehirde yangının izlerinin 

kaybolduğu anlaşılmaktadır. Şehir yeniden tahkimli bir merkez 

hâline getirilmiştir. Bu dönemde başta şehirde yaşayan Tatarlar 

hakkında olmak üzere Tobolsk hakkında ilginç bilgiler verilmektedir. 

Dikkat çeken bu bilgilerde şehrin alt tarafı, yani Rusların, Tatarların 

ve Buharalıların yaşadığı kısmın nehir taşkınları sırasında su altında 

kaldığı ifade edilmektedir. Bu yüzden burada yaşayanlar baskın 

zamanları ulaşımlarını tekne aracılığıyla sağlamaktadır. Yine bu 

bölgede birçok zanaatkâr yaşamaktadır. Burada yaşayanlar tarımla 

neredeyse hiç ilgilenmeyen ve genellikle devletten maaş alan 

görevlilerden oluşmaktadır. Tatarlar ise şehrin alt kısmında nehir 

kenarında yaşar ve tarlalarını özenle işlerler. Verilen bilgiler onların 

işledikleri toprak için vergi vermediğini göstermektedir. Tatarlar 

kışın ise ahşap alçak yurtlarda yaşarlardı. Burada yurtlar bacalı, çatısı 

toprakla kaplı ve penceresizdir (Koçedamov, 1963: 15-16). 

1668’de Sibirya ve Tobolsk tarihi için önemli bir karar 

alınmıştır. Bu tarihte Tobolsk Piskoposluğu Rusya’nın en büyük 

piskoposluklarından biri olarak metropolitliğe dönüştürülmüştür. 

Sibirya Metropolitliği, Rusya’daki on iki metropolitlik arasında 

Novgorod, Kazan ve Astarhan metropolitliklerinden sonra dördüncü 

sırada yer almıştır. Böylelikle Tobolsk ülkenin en büyük dini 

merkezlerinden biri hâline gelmiştir. Sibirya’nın ilk Metropoliti 

Korniliy (1664-1678) olmuştur. İkinci metropolit ise Pavel (1678-

1691)’dir. Pavel, Tobolsk tarihi için devrim niteliğinde bir kararla taş 

malzeme kullanılarak dini yapıların inşa edilmesini sağlamıştır. 

Tobolsk’un taş mimariye geçişinde Moskova kayda değer bir destek 

vermiştir.  Bu iş için Moskova’dan mali destek, malzeme ve usta 

talep edilmiştir. Yine Moskova’daki eski bir taş kilisenin planına 

göre Sofiskiy Katedrali inşa edilmiştir. Tobolsk’ta piskoposluk evi ve 

diğer yapıların yanı sıra Sofiskiy Katedrali, Znameskaya Kilisesi ve 

Preobrajensiy Kiliseleri taştan inşa edilmiştir (Solodkin, 2019: 125-

126; Koçedamov, 1963: 25). 



Zafer SEVER 

253 

17. asırda Tobolsk’un gelişimini engelleyen en önemli unsur 

hiç şüphesi yangınlardır. Dini yapıların taştan inşa edilmeye 

başlanmasına rağmen şehrin daha önceleri ahşaptan inşa edilmiş 

olması kolayca yanmasına sebep olmuştur. 1677 yılında Tobolks’ta 

yine büyük bir yangın çıkmıştır. Yangın kilise ve manastırların 

çatılarına yıldırım düşmesi sonucu oluşmuştur. Yaşanan bu yangının 

ardından şehir yeniden kül olmuştur. Bir yıl boyunca şehrin surları 

yapılmamıştır. 1678 yılında Tobolsk garnizon komutanı P. V. 

Şeremetyev’e şehri geçici olarak ahşapla güçlendirme talimatı 

verilmiştir. Aynı dönemde Tobolsk için taş kullanılarak kalıcı inşaat 

yapılması yönünde Sibirya idaresi tarafından önemli bir karar 

alınmıştır (Koçedamov, 1963: 17-18). 

Tobolsk’un kaderi olsa gerek 1680 yılında büyük bir yangın 

daha çıkmıştır. Dini, idari binalar ve birçok Rus ve Tatar yurdu 

yanarak kül olmuştur. Yaklaşık 6 yıl sonra büyük bir yangın daha 

çıkmıştır. Bu yangın alt kasabayı, Buharalıların ve Tatarların 

yerleşimlerini tamamen yok etmiş, köprü, kilise, ticarethane ve 600 

ev yanmıştır. Bu yangında birçok insan da hayatını kaybetmiştir. 

Ancak üst şehir bu yangından etkilenmemiştir. Ardı arkası gelmeyen 

yangınların ardından 1688 yılında şehrin savunmasını güçlendirmek 

için ostrog yerine toprak set ve hendek inşa edilmiştir. Bu dönemde 

önemli bir isim tarih kayıtlarında yer almaktadır.  Bu isim Semen 

Ulyanoviç Remezov’dur. Remezov aynı zamanda gelecekte 

Tobolsk’ta taştan yapılacak yapıların yapını üstelenecek kişidir. 

Remezov toprak setin inşasında önemli bir rol almıştır (Koçedamov, 

1963: 18-24). 

Tobolsk ve Tobolsk tarihi söz konusu olduğunda akla gelen ilk 

isimlerin başında Semen Ulyanoviç Remezov gelmektedir. Remezov, 

Tobolsk’un yetiştirmiş olduğu en meşhur ilim adamlarından biridir. 

Devlet hizmetinde bulunan boyar bir aileye mensup olan Remezov, 

1642 yılında Tobolsk’ta dünyaya gelmiştir. Ailesi Tobolsk’a sürgün 

edilen aileler arasındadır. Remezov ailesi Tobolsk’ta askeri, idari ve 

kültürel alanda önemli hizmetlerde bulunmuş, Rus devletinin 

Sibirya’daki misyonunu başarıyla yerine getirmiştir. Remezov mimar, 

coğrafyacı ve tarihçi gibi pek çok meziyete sahip bir ilim adamı 

olarak tanınmaktadır. Remezov’un ortaya koymuş olduğu çalışmalar 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

254 

Moskova tarafından yakında takip ediliyor ve takdir görüyordu. Bu 

nedenle Sibirya’daki coğrafi yerleşimlerin çizimlerinin yapılması 

için de akla gelen ilk isim Remezov olmuştur. Sibirya Milletvekili 

Andrey Andreyeviç Vinius’un 18 Kasım 1698 tarihli emriyle ve 

çarlık fermanıyla Tobolsk şehri ve çevresinin, köylerin, nehirlerin, 

göllerin çiziminin yapılması için Remezov görevlendirilmiştir 

(Goldenberg, 1965: 9-11; Sever, 2019: 285-286). 

Remezov kendisine tevdi edilen bu görevi yerine getirmek için 

oğullarıyla birlikte harekete geçmiştir. Uzun soluklu bir çalışmanın 

ardından Rus haritacılığının en eski örneklerinden biri olan 

Çertejnaya Kniga Sibiri’yi (Sibirya Atlası) 1701 yılında 

tamamlamıştır. Remezov’un çalışmaları bu eserle sınırlı kalmamıştır. 

Remezov’un Sibirya’nın tarihi, etnografyası ve nüfusunun 

kartografyasını içeren Horografiçeskaya Çertejnaya Kniga (1697-

1711) ve birçok yeni bilgi ekleyerek hazırladığı Slujebnaya 

Çertejnaya Kniga (1702-1730) adlı iki atlası daha bulunmaktadır 

(Sever, 2019: 285-286). Remezov’un bir diğer eseri Sibir Hanlığı 

tarihinin önemli kaynakları arasında yer alan Remezov Kroniği’dir. 

Bu kronikte Remezov kaleme aldığı bütün olayları çizimlerle 

canlandırmıştır. Eser Sibir tarihçisi Miller tarafından Büyük Sibirya 

Seferi sırasında keşfedilmiştir. Miller, müellifinin Remezov 

olduğunu bildiği hâlde kroniği Tobolsk Kroniği olarak adlandırmış 

ve kronik bu isimle ünlenmiştir (Remezov Kroniği, 2020, s. 16).  

Remezov Sibirya tarihi ve coğrafyası adına ortaya koyduğu bu 

eşsiz çalışmalarının ardından Sibirya ve Tobolsk’a büyük 

hizmetlerde bulunmuştur. Onun ünü ülke sınırlarının dışına kadar 

ulaşmayı başarmıştır. Remezov için Tobolsk çok özel bir şehirdi. 

Remezov çalışmalarında Tobolsk’u sadece Sibirya’nın merkezi 

olarak değerlendirmemiş aynı zamanda Sibirya’nın Kudüs’ü olarak 

addetmiştir (Smit-Piter, 2014: 7-8; Sever, 2019: 285). Remezov’un 

çalışmalarını tamamladığı dönem, Tobolsk şehrinin kuruluş sürecinin 

ardından özellikle yaşanan büyük yangınlardan sonra kentsel ve idari 

gelişimini önemli ölçüde tamamlayarak olgun bir şehir kimliğini 

kazandığı dönem olarak değerlendirilebilir. 



Zafer SEVER 

255 

Tobolsk, 17. asrın sonu ve 18. asrın ilk çeyreğinde Sibirya’nın 

en büyük askeri garnizonu hâline gelmiştir. Bunun yanı sıra Tobolsk 

halkı hem avcılık amacıyla hem de dışarıdan gelebilecek tehlikelere 

karşı korumak için ateşli silahlara sahip olmuştur. Ayrıca Tobolsk 

Moskova’dan gelen ikmal hatlarının kesişim noktasında bulunması 

ve sınır bölgelerine gönderilen keşif ve sefer yapan birliklerin 

buradan teçhiz edilmesi nedeniyle Sibirya’daki diğer şehirlerin ve 

ostrogların lojistik bakımdan zenginleştirilmesinde de kilit rol 

üstlenmiştir (Valyûnov, 2022: 109).   

Sonuç 

Tobolsk Moskova’ya yaklaşık 2350 km uzaklıkta kurulmuş bir 

şehirdir. Dönemin savaş şartları ve Sibirya’nın zor iklimi 

düşünüldüğü zaman Moskova’ya bu denli uzak bir coğrafyaya 

yoktan bir şehir kurmak elbette zor bir iştir. Bu yüzden merkezi 

otoriteye günler, hatta aylar süren bir uzaklıkta şehir inşa etmek ve 

onu kısa sürede Sibirya’nın merkezi hâline getirmek Çarlık adına 

önemli bir başarıdır. Ancak tüm bunlara rağmen Tobolsk, kısa 

zamanda uzaklıktan ötürü yerel idarecilerin keyfi uygulamalar 

yaptığı bir alan haline de dönüşmüştür. Bu durum aynı zamanda 

Sibirya’nın yönetim zorluğunu açıkça göstermektedir.  

Tobolsk’un stratejik konumu vasıtasıyla ticaret merkezi hâline 

gelmesi, bölge yöneticilerinin burada ikamet etmesi ve Sibirya’nın 

dini ve idari olarak buradan yönetilmesi şehri çok kısa zamanda 

zirveye ulaştırmıştır. 17. asırda Sibir Hanlığı bakiyeleri elbette 

Ruslara büyük zorluklar çıkarmıştır. Ancak şüphesiz Tobolsk’a en 

büyük zararı sıklıkla yaşanan büyük yangınlar vermiştir. Tüm 

bunlara rağmen Moskova’nın da desteğiyle gelişimini hızlı bir 

şekilde tamamlamıştır. Rusların yanı sıra bölgeye gelen diğer 

unsurlar ve bölgedeki Tatarlar da Tobolsk’un gelişimine büyük katkı 

sağlamıştır.  

Tobolsk önce Sibirya’nın idari merkezi olmuş ve bütün Sibirya 

buradan yönetilmeye başlanmıştır. Daha sonra Piskoposluğun 

kurulmasının ardından bütün Sibirya’nın dini yapılanması ve bölge 

halklarının Hristiyanlaşması bu şehirden idare edilmiştir. Son olarak 

da başta kürkler olmak üzere bölgenin zengin ticari emtialarının 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

256 

buradan toplanması ve pazarlanmasıyla ticari bir merkez hâline 

gelmiştir. Hülasa Tobolsk, 17. asırda idari, dini ve ticari olarak 

Çarlık Rusya’nın Sibirya’daki organizasyon merkezi olmayı 

başarmıştır. Kazıklar dikilerek inşa edilen şehir yaklaşık bir asır 

sonra göz kamaştıran bir kente dönüşmüştür. 

 

Kaynakça 

Atlasi, H. (2016). Sibir Tarihi, çev. Eser Havare, Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Yayınları. 

Bahruşin, S. V. (1918). Oçerki Po İstorii Kolonizatsii Sibiri v XVI i XVII 

vv., Moskva: İzdanie M. i. S. Sabaşnikovıh. 

Butsunkiy, P. N. (1891). Sibirskie Arhiepiskopı Makariy, Nektariy, 

Gerasim (1625 g. – 1650 g.), Harkov: Tipografiya Gubernskago 

Pravleniya. 

Fişer, İ. E. (1774). Sibirskaya İstoriya s Samogo Otkrıtiya Sibiri do 

Zavoevaniya Sey Zemli Rossiyskim Orujiem, Sankt-Peterburg. 

Goldenberg, L. A. (1965). Semen Ulyanoviç Remezov Sibirskiy Kartograf i 

Geograf, Akademia Nauk SSSR, Moskva 1965. 

Golubtsov, S. V. (2019). “Pervıy Arhipastır Sibiri”, Vestnik Omskoy 

Pravoslavnoy Duhovnoy Seminarii, 2/7, 82-88. 

Koçedamov, V. İ. (1963). Tobolsk, Kak Ros i Stroilsya Gorod, Tyumen: 

Tûmenskoe Knijnoe İzdatelstvo. 

Kratkaya Sibirskaya Letopis. (1880). Sankt-Peterburg. 

Lincoln, W. B. (1996). “Vahşi Batı” Sibirya ve Ruslar, çev. Mehmet 

Harmancı, İstanbul: Sabah Kitapları. 

Miller, G. F. (1750). Opisanie Sibirskogo Tsarstva i Vseh Proizşedşih v 

Nem Del, ot Naçala a Osoblivo ot Pokoreniya Ego Rossiyskoy 

Derjavoynpo Sii Vremena, Sankt-Peterburg: Akademiya Nauk. 

Polnoe Sobranie Russkih Letopisey, Ustûskie i Vologodskie Letopisi XVI-

XVIII vv. (1982). Akademiya Nauk SSSR, red. B. A. Rıbakov, Tom 

XXXVII, Leningradskoe Otdelenie. 

Puzanov, V. D. (2020). “Problema Missionerstva Pravoslavnoy Tserkvi v 

Sibiri XVI v.”, Vestnik Şadrinskogo Gosudarstvennogo 

Pedagogiçeskogo Universiteta, 2/46, 279-282. 



Zafer SEVER 

257 

“Remezovskaya Letopis po Miroviçevu Spisku”, Sibirskiya Letopisi, 

(1907). İmperatorskaya Arheografiçeskaya Komissiya, Sankt-

Peterburg, 312-366. 

Saviç, A. A. (1925). Proşloe Urala, Perm. 

Sever, Z. (2019). “Semen Ulyanoviç Remezov’un Sibirya Atlası 

(Çertejnaya Kniga Sibiri)”, Genel Türk Tarihi Kaynakları, ed. 

Mehmet Albargu vd., Ordu: Kültür Yayınları, 283-293. 

Sever, Z. (2021). “Sibirya’da Ruslar: Rus İşgalinin Katalizörü olarak 

Stroganov Ailesi”. Marmara Türkiyat Araştırmaları Dergisi, 8 /1, 

91-109. 

Sever, Z. (2025). “Sibirya’nın İlk Başpiskoposu Kiprian ve Sibirya’daki 

Faaliyetleri (1621-1624)”, Karadeniz Araştırmaları. XXII/85, 427-

438. 

Sever, Z. (2024). Stroganov Ailesi ve Sibirya’da Rus Hâkimiyeti, Ankara: 

Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

Sibir Hanlığı Kronikleri I Yesipov Kroniği. (2020). çev. F. Ünal, M. Özkan, 

M. Karakulak, Z. Sever, H. Arslantürk, İstanbul: Ötüken. 

Sibir Hanlığı Kronikleri III Remezov Kroniği. (2020). çev. F. Ünal, M. 

Özkan, M. Karakulak, Z. Sever, H. Arslantürk, İstanbul: Ötüken. 

Skulmovskiy, D. O. (2007). “K İstorii Formirovaniya Tobolskogo 

Garnizona Na Rubeje XVI-XVII Vekov”, Vestnik Çelyabinskogo 

Gosudarstvennogo Universiteta Seriya 1, Vıpusk 21, N. 18/96, 156-

160. 

Slovtsov, P. A. (2006). İstoriya Sibiri. Ot Yermaka do Yekaterinı II, 

Moskva: İzdatelstvo Veçe. 

Smit-Piter, S. (2014). “S. U. Remezov i Sibirskaya İdentiçnost v Kontse 

XVII-Naçale XVIII v.”, Perevod: E. M. Karageorgiy, Sibirskie 

İstoriçeskie İssledovaniya, No. 3, 7-23. 

Solodkin, Ya, G. (2019). “Perviy Mitropolit Korniliy i Sibirskoe 

Letopisanie ego Vremeni”, Vestnik Udnurtskogo Universiteta, Seriya 

İstoriya i Filologiya, T. 29, Vıpusk 1, 125-129. 

“Stroganovskaya Letopis po Spisku Spasskago”, Sibirskiya Letopisi, (1907). 

İmperatorskaya Arheografiçeskaya Komissiya, Sankt-Peterburg, 1-

46. 

Şerbiç, S. F. (2019). “İstoriya Sozdaniya Tobolskoy Eparhii v Ofitsialnoy 

Perepiske XVII v.”, Vestnik Tûmenskogo Gosudarstvennogo 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

258 

Universiteta, Gumanitarnıe İssledovaniya, Humanitates, Tom 5, No. 

3/19, 146-160. 

Ünal, F. (2015). “Çarlık Dönemi Rusların Sibirya Araştırmaları”, 

Uluslararası Sosyal Araştırmalar Dergisi, 8/41, Aralık, 613-647. 

Valyûnov, İ. V. (2022). “Tobolskiy Arsenal Ruçnogo Ognestrelnogo 

Orujiya v Epohu Petra I (1680-1729), Vestnik Tûmenskogo 

Gosudarstvennogo Universiteta, Gumanitarnıe İssledovaniya, 

Humanitates, Tom 8, No. 3/31, 108-124. 

Vyatka. Materialı Dlya İstorii Goroda XVII i XVIII Stoletiy. (1887). 

Moskva: İzdatelstvo M. G. Volçaninova. 

“Yesipovskaya Letopis po Sıçevskomu Spisku”, Sibirskiya Letopisi. (1907). 

İmperatorskaya Arheografiçeskaya Komissiya, Sankt-Peterburg, 

105-170. 



Zafer SEVER 

259 

Ekler 

 

Semen Ulyanoviç Remezov’un 18. asrın başlarında Tobolsk şehri çizimi 

Kaynak: Remezov, S. U. Sjujebnaya Çertejnaya Kniga (1702-1730). 





261 

SAHA AYDINLANMASININ MEŞALESİ: VASİLİY 

VASİLİYEVİÇ NİKİFOROV – KÜLÜMNÜÜR’ÜN 

HAYATI, EDEBÎ VE SİYASİ KİMLİĞİ 

Ümit ŞAHİN* 

Giriş 

Bu yazıda, Saha (Yakut) Türklerinin millî şuurunun ve 

çağdaşlaşmasının önderlerinden Vasiliy Vasiliyeviç Nikiforov’un, 

toplumunun kalbine işleyen mahlasıyla Külümnüür’ün (1866–1928) 

hayatı, edebî ve siyasi faaliyetleri üzerinde durulmaktadır. 

Külümnüür, Çarlık Rusyası'nın son döneminden Sovyet döneminin 

ilk yıllarına kadar uzanan yaşamında, Saha Türklerinin yerel bir 

idareye sahip olması (zemstvo1), millî özerklik (federasyonculuk) ve 

Saha tiyatronun kurulması gibi alanlarda öncü rol oynamıştır 

(Ermolaev 2007: 165). Onun siyasi düşünceleri, Çarlık rejiminin 

“açık hava hapishanesi2” olarak adlandırdığı Saha Yeri'ne (Sivtsev 

2017: 347) gönderilen siyasi sürgünlerin etkisiyle şekillenmiş, 

verdiği mücadeleler ve politik faaliyetleri nedeniyle çeşitli cezalarla 

karşı karşıya kalmıştır. 

Türk Dünyasının en kuzey-doğusunda, uçsuz-bucaksız Sibirya 

topraklarında hayatını sürdüren ve Rus Çarlığının yaklaşık üç asır 

sürdürdüğü misyonerlik (hristiyanlaştırma) faaliyetlerine rağmen 

geleneksel inanışlarını bir şekilde sürdüren Saha (Yakut) Türklerinin 

geçtiğimiz yüzyıldaki siyasî önderlerinden Külümnüür, her ne kadar 

“ceditçilik” fikri kendi topraklarına ulaşmamış olsa bile döneminin 

ceditçi Türk aydınları içinde sayılabilecek bir ömür sürmüştür.  

* Öğr. Gör. Dr., Milli Savunma Üniversitesi, Yabancı Diller Yüksekokulu Kurslar

Müdürlüğü, Çağdaş Türk Lehçeleri Grup Başkanlığı, umityabgu@gmail.com,

umit.sahin@msu.edu.tr, ORCID: 0000-0003-2401-6974.
1 “Zemstvo” SSCB öncesi dönemde yerel yönetimler için kullanılan bir terim.
2  Birçok siyasi sürgünün gönderildiği Saha Yeri için o dönemde parmaklıkları olmayan

hapishane (тюрьма без решеток) tabiri kullanılıyordu.

mailto:umit.sahin@msu.edu.tr


Sibirya Çalışmaları - III 

 

262 

SSCB’nin ilk yıllarında zemstvo idaresi başkanlığı yaparak 

toplumsal yeniliklere öncülük eden Külümnüür, Sovyet siyasi 

baskısının (repressiya) kurbanı olmuş, Sovyetler Birliği ortadan 

kalkıncaya kadar adı ve ortaya koyduğu eserleri yasaklanmış ancak 

1992 yılında itibarı iade edilmiştir (Butrina 2010: 66; Vasil'yeva 

2017: 42; Jirkov vd. 2006: 9). Külümnüür’ün siyasî ve edebî mirası, 

Saha (Yakut) Türklerinin devletleşme sürecinde ve millî bilincinin 

oluşmasında tartışılmaz bir yere sahiptir. 

1. Külümnüür’ün Eğitimi ve Fikir Dünyasının Gelişimi 

Vasiliy Nikiforov, Batı Kangalas ulusunun3 Nömügü kasabasından 

varlıklı bir ailenin çocuğu olarak 14 Mayıs 1866 tarihinde dünyaya 

gelmiştir (Butrina 2010: 65; Jirkov vd. 2006: 7). İlk eğitimini kilise 

okulunda tamamladıktan sonra, 1876-1885 yılları arasında Yakutsk 

şehrine gelerek dört senelik Yakutsk Erkek Progymnasium’unda 

eğitim görmüştür (Butrina 2010: 65; Jirkov vd. 2006: 7). 

1.1. Politik Sürgünlerin Etkisi ve Millî Bilincin Uyanışı 

Saha Türklerinin tarihinde aydın hareketlerini etkileyen 

şüphesiz en önemli faktör politik sürgünlerdir. Çarlık rejimine çeşitli 

sebeplerle muhalefet edenlerin o dönemde cezalandırılmak amacıyla 

sürgüne gönderildiği yerlerden biri “açık hava hapishanesi” olarak da 

adlandırılan Saha Yeri idi (Sivtsev 2017: 347). Bölgeye gönderilen 

bu politik sürgünler temasa geçtikleri Saha Türkü gençlerin düşünce 

dünyalarını etkilemiş ve Çarlık Rusyasının 1905 devrimi, 1917 

devrimi gibi hareketli dönemlerinde kendi bölgeleri özelinde rol 

oynamalarında etkili olmuştur. 

Külümnüür’ün fikir dünyasının şekillenmesi, Sibirya’ya sürgün 

edilen, genellikle halkçı (narodnik) veya sosyal demokrat akımlara 

mensup olan Rus aydınların doğrudan etkisiyle şekillenmiştir. 

Külümnüür, bu sürgünleri, Saha gençliğinde “Çarlık rejiminin 

tartışılmaz otoritesine karşı keskin bir devrimci ruh” geliştiren 

“gerçek öğretmenler” olarak tanımlamıştır (Sivtsev 2017: 347). 

 
3  Çarlık döneminden günümüze kadar Rusya’nın diğer bölgelerinden farklı olarak Saha 

Yerinde il, vilayet karşılığına gelen idarî birimler için ulus (улуус) sözcüğü 

kullanılagelmiştir. 



Ümit ŞAHİN 

263 

Külümnüür’ün ailesi Saha Yerine sürülen siyasî suçlulardan N. 

P. Straden’i evinde misafir etmiş, bu misafirin fikirlerinden 

etkilenmiştir (Butrina 2010: 65). Bunun yanında öğrencilik yıllarında, 

1883'te bölgeye gelen başka bir siyasî sürgün Papiy Pavloviç 

Podbelski'nin düzenlediği “eğitim-kültür toplantılarına” (культурно-

просветительский кружок) aktif olarak katılmıştır (Sivtsev 2017: 

348). 

Külümnüür’ün fikirlerinin olgunlaştığı, Çarlık döneminin de 

son dönemlerini yaşadığı yıllarda siyasî sürgünlerin özgürlükçü 

söylemleri Külümnüür gibi dönemin diğer Saha Türkü genç 

aydınlarını da etkilemiş ve 1917 devriminden sonra neredeyse 1928 

yılına kadar süren iç savaş döneminde bu gençlerin tutumunu 

etkilemiştir. 17. yüzyılın ilk yarısında Çarlık idaresi altına giren Saha 

(Yakut) Türklerinin Çarlığın son döneminde ortaya çıkan özgürlükçü 

hareketlerden etkilenmesinin temel sebepleri Ruslarla eşit haklara 

sahip olma, kendi dillerinde eğitim alabilme, geleneksel inanışlarını 

sürdürebilme gibi bir takım hukukî gerekçelerdir.  

2. Külümnüür Mahlası 

Çarlık Rusyasının Saha topraklarını ele geçirmesinden sonra 

uyguladığı “Hristiyanlaştırma politikaları” neticesinde vaftiz edilen 

Saha Türkleri Sahaca isimlerini bırakarak Rus-Ortodoks isimleri 

kullanmaya başlamışlardır. Rus isimlerinin bazıları Saha Türkçesinin 

fonetiğine uygunlaştırılarak (İvan>Uybaan, Tatyana>Tatıyıs, 

Pavel>Baybal gibi) telaffuz edilir olmuş, bazen de Rusça isimlerin 

yanına Sahaca mahlaslar kullanılmıştır. 

Saha Türkçesinin Açıklamalı Büyük Sözlüğünde külüm 

sözcüğü “parlaklık, ışıltı (Sleptsov 2004: 619-620); külüm 

sözcüğünden türetilen külümnee- fiili ise “ışıldamak, parlamak, yanıp 

yanıp sönmek” (Sleptsov 2004: 620-621) şeklinde açıklanmaktadır.  

Birçok açıdan döneminin gerisinde bir toplumsal hayata sahip 

Saha Türklerinin eğitimde, sanatta, ekonomik hayatta gelişmesini 

arzulayan ve bunun için çeşitli alanlarda çalışmalara yürüten 

Külümnüür, seçtiği mahlasıyla adeta kendisine toplumunun 

gelişmesini ülkü edindiğini göstermektedir. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

264 

3. Saha Edebiyatında Külümnüür: Yazılı Kültür ve 

Tiyatronun Kurucusu 

Külümnüür, Saha tiyatrosunun kurucusu olarak kabul 

edilmektedir (İllarinova-Muhopleva 2018: 10-12). Onun edebî 

üretimi, Saha edebiyatının sözlü gelenekten millî bilinci yansıtan 

yazılı metinlere geçişindeki dönüm noktasını temsil eder (Sivtseva-

Maksimova vd. 2018: 64-73). 

3.1. Dramaturji ve Saha Tiyatrosunun Kuruluşu 

Külümnüür’ün tiyatro girişimi, Saha Türklerinin “gazete, 

radyo” gibi kitle iletişim araçlarından önceki dönemdeki bilgi 

aktarım biçimlerinin üzerine inşa edilmiştir. Saha toplumu, yazılı 

basından önce bilgiyi sözlü kültür, sözlü edebiyat ürünleri aracılığıla; 

destanlar (Olonho) ve özellikle yazın gelişini kutladıkları millî 

bayramları Isıah 4  (saçı bayramı) aracılığıyla aktarıyordu (Sidorov 

2016: 80). Olonho anlatıcıları (олонхоҺут), toplumsal meseleleri 

aktaran ve toplumunu aydınlatan kişiler olarak sayılıyordu (Sidorov 

2016: 80) ve bu destancılık geleneği, Çağdaş Saha tiyatrosunun 

temelini oluşturur (İllarinova ve Muhopleva 2018: 11). Saha 

Edebiyatında ilk tiyatro eseri Külümnüür tarafından kaleme alınan 

Saha Türklerinin halk kahramanı olan Mançaarı’nın hayatından 

hareketle kaleme alınan Mançaarı Tüökün dramasıdır. 1906’da 

hapishanede yazılan ve 1907’de yayımlanan bu eserin ilk gösterimi, 

27 Aralık 1906’da Yakutsk'taki Yabancılar Kulübü'nde 

gerçekleştirilmiş, böylece bir anlamda geleneksel tek kişilik Saha 

tiyatrosu da sayabileceğimiz Olonko destan anlatıcılığı süregelen 

Saha hikâye anlatıcılığı bu olay Çağdaş Saha tiyatroculuğunun 

başlangıcını olmuştur (Jirkov vd. 2006: 8; İllarinova-Muhopleva 

2018: 10-12). 

Külümnüür, Mançaarı’yı, Çarlık döneminin sosyal 

adaletsizliğine karşı bir manifesto olarak kullanmış, eserdeki isyancı 

 
4 Isıah; Saha Türklerinin haziran ayında kutladıkları, neredeyse dokuz ay süren uzun kış 

mevsiminden sonra doğanın yeşerdiği ve hasat zamanının yaklaştığı dönemde kutlanan bir 

bayramdır. “ıs-“ (saçmak) fiilinden türetilen “ısıah” sözcüğünün anlamı saçı demektir. Yaz 

mevsiminin başlangıcı olarak kabul edilen 21 Haziran tarihi günümüzde RF-Saha 

(Yakutistan) Cumhuriyetinde Isıah bayramının devlet seviyesinde kutlandığı resmî tatil 

günüdür. 



Ümit ŞAHİN 

265 

halk kahramanı figürünü kendi siyasi fikirlerini aktarmak için bir 

araç olarak seçmiştir. Külümnüür’ün eseri, Mançaarı5 hakkında daha 

önce siyasi sürgünler tarafından yazılmış (M. Aleksandrov, V. L. 

Seroşevskiy gibi) Rusça eserlerden sonra, konuyu Sahaca ele alan ilk 

sanatsal üretimdir. Külümnüür, Saha tiyatrosunun repertuarına Rus 

klasiklerini de kazandırmıştır. N. V. Gogol’un “Evlenme” ve L. N. 

Tolstoy’un “Karanlığın Gücü” dramalarını Sahaca Türkçesine 

çevirmesi, Sahaca tiyatronun niteliğini yükseltmiştir. Külümnüür bu 

eserlerin çevirisini “Mançaarı” dramasının sansüre uğraması 

nedeniyle Saha Tiyatrosunu canlı tutabilmek amacıyla yapmıştır 

(Popova 2025: 71-72). 

3.2. Süreli Yayın Faaliyetleri ve Saha Yazı Dilinin 

Gelişmesine Katkıları 

Külümnüür, A. E. Kulakovsky ve A. I. Sofronov ile birlikte, 

Sahaca ulusal yazılı edebiyatın başlangıcını simgeleyen Saha 

Edebiyatının kurucuları üçlüsü arasında sayılmaktadır (Antonov ve 

Antonova 2012: 459). 

Sahaca yayımlanan ilk edebî ve sosyo-kültürel dergi olan ve 

Saha Türkçesi-Rusça iki dilli olarak çıkan “Saha Sañata” 6 

(Якутский голос), Külümnüür’ün sorumlu editörlüğünde Ocak 

1912'de yayımlanmıştır (Goroxov 2024: 4; Jirkov vd. 2006: 8). Dergi, 

Saha Türklerinin asırlardır devam eden feodal düzenindeki 

bozukluklara, Saha Yerindeki okullaşma oranın düşüklüğüne, kendi 

dillerinde okur-yazar olmaları gibi konulara dikkat çekmiştir. Çok 

kısa süre yayın hayatına devam edebilen dergi Saha Türkçesinin 

edebî ve yazı dilinin gelişiminde önemli rol oynamıştır (Semenova-

Toburokov 2019: 87). 

 

 

 

 
5 Vasiliy Fedorov ya da Saha Türkleri arasında yaygın olarak kullanılan adıyla Mançaarı 

Bahılay, 19. yüzyılda yaşamış kimilerine göre eşkıya kimilerine göre halk kahramanı sayılan 

yakın dönem Saha tarihine geçmiş önemli şahıslardan birisidir. 
6 Sahanın Sesi 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

266 

4. Siyasi-Toplumsal Faaliyetleri: Millî Haklar Mücadelesi 

4.1. Saha Yerinin Açık Hava Hapishanesi Olmasına Karşı 

Tavrı 

Külümnüür, Saha Yerinde yerel özyönetim (zemstvo) hakkı 

verilmesi için kararlılıkla mücadele etmiştir (Ermolaev 2007: 165).  

Külümnüür’ün siyasi hayatındaki ilk hamlelerden birisi, Çarlık 

hükümetinin Saha Yerini açık hava hapishanesi olarak kullanmasına 

karşı yürüttüğü somut ve başarılı mücadelesidir (Sivtsev 2017: 347). 

Bölgeye gönderilen “kayılakov” (хайылахов 7 ) olarak bilinen adi 

suçluların yarattığı ahlaki çürümeye ve şiddete (Sivtsev 2017: 348) 

karşı Saha Türklerinin duyduğu rahatsızlığı ve ortaya çıkan 

mağduriyeti 1886 yılında hazırladığı raporda (Sivtsev 2017: 348; 

Jirkov vd. 2006: 7) ve E. D. Nikolaev’in (sürgünlerin yardımıyla 

hazırlanan) Çar’a gönderdikleri mektupla (Sivtsev 2017: 349) bu 

konuyu gündeme getirmiştir. Gösterdikleri yoğun çabaların 

neticesinde 1891 yılında Çar’ın Saha Yerine adî suçluların sürgün 

olarak gönderilmesini ve dolayısıyla bölgeye yerleştirilmesini 

kaldıran bir ferman (указ царя об отмене заселения) 

yayımlamasına vesile olmuşlardır. Bu, Saha Türklerinin merkezî 

idarenin yani Moskova’daki Çarlığın yürüttüğü yerli kültürü dejenere 

etmeye yönelik politikalara karşı (Sivtsev 2017: 349) kazandıkları ilk 

büyük siyasî zaferidir. 

4.2. “Yakutlar Birliği”, Federasyonculuk ve Zemstvo 

İdaresi 

4 Ocak 1906’da (bazı kaynaklarda Aralık 1905) Külümnüür’ün 

önderliğinde kurulan (Jirkov vd. 2006: 8) ve ilk başkanlığını 

Külümnüür’ün yaptığı “Yakutlar Birliği” Cоюз Якутов (Ersöz 2024: 

957), toprakların idaresinin Saha Türklerine devri ve zemstvo yerel 

idaresinin getirilmesi gibi o dönemin Çarlık rejimine göre radikal 

sayılabilecek talepleri savunmuştur (Ermolaev 2007: 166). Bu 

örgütlenme, ulusal-demokratik hareketin bir parçası olarak, Saha 

halkının siyasi haklarını savunmuştur (Fedorov-Boyakova 2021: 39-

40). Kurdukları birlikte yürüttükleri siyasi faaliyetleri nedeniyle 18 

 
7 Adi suçlular 



Ümit ŞAHİN 

267 

Ocak 1906’da tutuklanan Külümnüür, 29 Ekim 1906’ya kadar bir 

buçuk yıla yakın bir süre Yakutsk hapishanesinde tutuklu kalmış 

(Jirkov vd. 2006: 8; Butrina 2010: 65), tutuklu kaldığı bu dönemde 

hapishanede “Mançaarı Tüökün” dramasını yazmıştır. 

Külümnüür’ün siyasi ve toplumsal olarak başını çektiği tek 

topluluk “Yakutlar Birliği” değildir. Rusya Federasyonu çatısı 

altında Saha Türklerine geniş millî-bölgesel özerklik verilmesini 

savunan “Saha Federasyoncuları” hareketinin de kurucusu olmuştur 

(Ermolaev 2007: 166). Haziran 1917’de o dönem artık Çarlık 

Rusyasının tamamında baskın hale gelmeye başlayan sosyalist-işçi 

hareketlerinin de etkisiyle kurulan “Yakut Emekçi Federalist 

Birliği”nin (Якутский трудовой союз федералистов) kurucuları 

arasında da yer almıştır (Jirkov vd. 2006: 8). 31 Ocak 1918’de bölge 

zemstvo idaresi başkanı seçildiğinde (Jirkov vd. 2006: 9), feodal 

toprak kullanım sistemini kaldırarak önemli bir toplumsal reformu 

gerçekleştirmiştir (Butrina 2010: 66). 

5. Yerel Kalkınma ve Bilimsel Araştırmalara Katkısı 

Ekonomik Girişimler: Yakut Tarım Cemiyeti’nin (1899) 

organizatörlerinden biri olmuş (Jirkov vd. 2006: 7) ve “M. G. 

Vasilev, V. G. Nikiforov ve K” adlı bir ticaret evinin yöneticiliğinde 

bulunmuştur (Paiçaje vd. 1998: 99). 

Yakutsk Ücretsiz Halk Kütüphanesi (1897-1905) kurucusu 

olan Külümnüür, kütüphanenin ilk kitap fonunun bağışların organize 

edilmesi için şahsî olarak çaba sarf etmiştir (Pavlova 1998: 115-116). 

Ayrıca Yakutsk’ta Bölge Yerel Tarih Müzesi'nin açılması için aktif 

çalışmalar yürütmüş (Butrina 2010: 65) ve 1896’da Nijniy Novgorod 

sergisine katılmıştır (Jirkov vd. 2006: 7). Külümnüür, SSCB Bilimler 

Akademisi’nin 1925-1930 yılları arasında gerçekleştirdiği Yakutya 

keşif gezisine (1925-1930) demograf ve yerel araştırmacı olarak 

dâhil edilmiştir (Antonov-Antonova 2012: 450). 

6. İadeiitibar (Rehabilitasyon) Süreci 

Külümnüür’ün hayatı, Sovyet rejimi ile girdiği ideolojik 

çatışmanın bedelini ödediği trajik bir sonla bitmiştir.  



Sibirya Çalışmaları - III 

 

268 

“Külümnüür ve çağdaşları olan Kulakovskiy, Sofronov ve 

Neustroev gibi Saha aydınları, daha sonra Sovyet yönetimi tarafından 

“Burjuva-milliyetçi” olarak suçlanmış ve eserleri uzun yıllar 

sistematik yasaklamalara maruz kalmıştır (Duranlı 2007: 57). Stalin 

döneminin baskısına maruz kalıp hapislere atılan ve çeşitli şekillerde 

hayatını kaybeden Saha modernleşmesinin öncüsü aydınların 

tamamına yakının itibarları 1960’lı yıllarda iade edilirken 

Külümnüür’ün ismi ve eserleri Sovyet sonrası döneme kadar yasaklı 

kalmaya devam etmiş, ancak 1992 yılında itibarı iade edilmiştir. 

Millî hareketin öncülerinden Külümnüür, 1927’de haksız yere 

tutuklanmış (Vasil'yeva 2017: 42; Jirkov vd. 2006: 9) ve 18 Eylül 

1928’de Novosibirsk cezaevinde bulunduğu sırada kaldırıldığı 

hastanede hayatını kaybetmiştir (Butrina 2010: 66; Jirkov vd. 2006: 

7). Bir anlamda SSCB rejimi karşıtı millî bir aydının tasfiyesi olarak 

da adlandırabileceğimiz ölümü Rusya İç Savaşı'nın 1928’e Saha Yeri 

topraklarına kadar süren ve son çatışmaları olan General 

Pepelyaev'in seferi (1922-1923) gibi olayların yarattığı “karşı-

devrimci” ve “milliyetçi” avı atmosferinden bağımsız düşünülemez 

(Suleymanov 2018: 34-43). Külümnüür’ün özerklik ve 

federasyonculuk fikirleri, Sovyet rejiminin merkezileşme 

politikalarıyla çelişmiş ve onun “burjuva milliyetçisi” olarak 

yaftalanmasına sebep olmuştur (Antonov 1998: 31-51). 

Külümnüür’ün edebî ve siyasi mirası, ölümünden sonra uzun 

yıllar boyunca, özellikle Sovyet döneminde geri planda kalmıştır. 

Saha Türklerinin aydınlanmasının kurucu isimleri anılırken 

genellikle kendileri de Stalin baskısının kurbanı olan, 1939 yılında 

hayatlarını kaybeden ve 1950’lerde itibarları iade edilen P. A. 

Oyunskiy M. K. Ammosov ya da Bakü Türkoloji kongresine gitmek 

üzere bulunduğu Moskova’da hayatını kaybeden A. E. Kulakovskiy 

gibi şahsiyetler ön plana çıkmıştır. Külümnüür ise “Yakutlar 

Birliği”nin radikal kurucusu olması ve 1927'de hızlıca tasfiye 

edilmesi nedeniyle, adı, eserleri ve çalışmaları yasaklanmış, tarihî 

kayıtlardan silinmiştir (Vasil’yeva 2017: 42). 

İtibarın İadesi: Araştırmacı I. S. Kliorina’nın 27 yıl süren ısrarlı 

çabalarıyla (Vasil’yeva 2017: 43), Külümnüür'ün suçsuzluğu 



Ümit ŞAHİN 

269 

kanıtlanmış ve 26 Şubat 1992’de resmen rehabilite edilmiştir 

(Butrina 2010: 66; Vasil’yeva 2017: 42; Jirkov vd. 2006: 9). 

Günümüzde Saha Yerinin çeşitli vilayetlerinde Külümnüür’ün adı 

kütüphanelerde, okullarda yaşatılmaktadır. 

Sonuç: Türk Dünyası Bağlamında Kurucu Aydın 

Külümnüür’ün yenilikçi kişiliği, onu Türk Dünyası 

Aydınlanma Hareketi’nin (Ceditçilik) önderleriyle aynı çizgiye 

yerleştirir. Ziya Gökalp, İsmail Gaspıralı gibi Ceditçi aydınlar gibi 

Külümnüür de halkının gelişimi için eğitim, edebiyat ve ekonomik 

kalkınma yoluyla toptan bir kültürel inşayı kendisine amaç edinmiştir. 

Külümnüür’ün Saha Türklerine ve Türk Dünyasına bıraktığı 

siyasi ve edebî mirasının önemli birer parçaları olan Mançaarı 

Tüökün draması, çıkardığı Saha Saŋata dergisi, kurduğu Yakutlar 

birliği sivil toplum oluşumu gibi faaliyetleri şüphesiz ayrı ayrı 

incelenmeye muhtaç konulardır. 

Külümnüür’ün mücadele ile dolu hayatına baktığımız zaman 

halkının hak ve menfaatlerini korumak için hem Çarlık rejimine hem 

de Sovyetler rejimine karşı durmaktan çekinmediği tartışılmaz bir 

gerçek olarak ortaya çıkmaktadır. İçinde doğup büyüdükleri Saha 

Türklerinin daha adil, eğitimli, çağın gereklerine yakışır bir 

toplumsal düzene sahip olması için hem siyasî hem toplumsal hem 

de edebî alanda çeşitli faaliyetler yürüten Külümnüür dönemdaşı 

Ammosov, Oyunskay gibi Çarlık-Bolşevikler ikileminde bir taraf 

tutmaktan ziyade halkından yana olmuştur. 

Külümnüür’ün mirası; zemstvo, federasyonculuk ve Çağdaş 

Saha tiyatrosunun kurucusu, millî bilincin ve çağdaş Saha Devletinin 

temeline yerleştirmiştir. O, günümüz Saha Cumhuriyeti’nin hem 

edebî hem de siyasi kimliğinin temelini oluşturan, ışığı yüzyılı aşkın 

süredir parlamaya devam eden bir aydınlanma meşalesidir. Onun 

trajik kaderi, modern Saha edebiyatında “millî aydınların trajik 

kaderi” temasının önemli bir parçası olarak işlenmeye devam 

etmektedir. 

 

 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

270 

Kaynakça 

Antonov, E. P. (1998). İntelligentsii Yakutii (1922-1938 gg.). Yakutsk: 

Akademiya nauk Respubliki Saha (Yakutiya), İns. gumanitarnıx 

issledovaniy. 

Antonov, E. P. ve Antonova, V. N. (2012). Obrazovanie i nauka. Yakutı 

(Saxa) (Ed. N. A. Alekseev vd.), Moskva: Nauka, s. 449-462. 

Atlasov, A. I. (2018). İzuçenie istorii yakutskoy intelligentsii kontsa xıx i 

naçala xx vekov kak sredstvo patriotiçeskogo vospitanoya 

şkolo’nikov. Molodej’ i nauka vektorı razvitiya: Sbornik materialov 

Vserossisykoy nauçno-praktiçeskoy konferentsii: Yakutsk, s. 105-

107. 

Burtsev, A. A. ve Burtseva, M. A. (2023). “Funktsionirovanie literanurnıx 

allyuziy i reministsentsiy v romane” Vselenskaya Burya”. Voprosı 

natsional'nıx literatur, No: 2, s.: 1-12. 

Butrina, G. A. (Haz.) (2010). Vremya i sobıtiya: kalendar’-sprav. po 

Dal’nesvost. feder. okr. Na 2011 g. Habarovsk: s. 65-66. 

Cyakovskiy, F. N. (2017). “Pismennost' v kontekste tsivilizatsionnoy 

paradigmı”, Severo-vostoçniy gumanitarnıy vestnik, No: 2 (19), s. 

128-130. 

Darbasova, S. D. ve Yegorova, S. İ. (2021). “Tvorçestvo A. E. 

Kulakovskogo v otsenke Yakutskoy literaturnoy kritiki 20-x godov 

XX veka”, LITERA, No: 1, s.: 84-95. 

Duranlı, Muvaffak (2007). “Modern Saha Şiirinin Kurucusu A. E. 

Kulakovskiy ve Onun Eleştirel Eseri “Nehrin Hediyeler”, Türk 

Dünyası İncelemeleri Dergisi, C. 7, S. 1, s. 55-65. 

Ermolaev, T. S. (2007). “İstoriçeskie aspektı stanovleniya 

gosudarstvennostı Yakutii”, Materialı IX Mejdunarodnogo seminara, 

Tom Vıp 8, s. 165-168: Novosibirsk. 

Ersöz, Murat (2024). “Aleksey Eliseeviç Kulakovskiy’in “Saha 

İntellgentsiyatıgar “Saha Aydınlarına” Başlıklı Mektubu”, 

Akademik Dil ve Edebiyat Dergisi, C. 8, S. 2, s. 939-989. 

Fedorov V. İ.-Boyakova S. İ. (2021). “Obşestvenno-politiçeskaya 

situatsiya i natsiolan'no-demokratiçeskoe dvijeniye”, İstorii Yakutii, 

T. 3. s.: 39-52, Nauka: Novosibirsk. 



Ümit ŞAHİN 

271 

Goroxov, P. P. (2024). “Çastnıe periodiçeskie izdaniya Yakutii kak faktor 

yazıkovoy i literaturnoy konsolidatsii regiona v naçale XX veka”, 

Knijnaya Kul'tura: İstoriya i Sovremennost', s. 1-5. 

İllarinova, T. V. - Muhopleva, V. G. (2018). “Narodnıe teatrı Yakutii: 

traditsii i sovremennost”, Mir nauki, kulturı, obrazovaniya, No: 6 

(73), s. 10-12. 

Jirkov, A. N. vd. (2006). Vasiliy Vasiliyebiç Nikiforov-Kyulyumnyur, 

Fotografii-dokumentı., İzd. Biçik: Yakutsk. 

Paiçaje, S. A., Artemeva, E. B. ve Kozhevnikova, L. A. (1998). Knijnaya 

kul’tura Yakutii v xvııı-xx vekax: Novosibirsk. 

Pavlova, V. N. (1998). V. V. Nikiforov-Osnovatel’ Yakutskopy besplatnoy 

narodnoy biblioteki-çital’ni (1897-1905 gg.). Knijnaya kul’tura 

Yakutii v xvııı-xx vekax, sbornik nauçnix trudov, GPNTB SO RAN: 

Novosibirsk, s. 114-127. 

Popova, V. İ. (2025). “Biobibliografiya jizni Vasiliy Fedorova-Mançarı. 

Folk’lornıe i hudojestvennıe proizvedeniya o Mançaarı 

dorevolyutsionnogo perioda”, Voprosı natsional'nıx literatur, No: 1 

(17), s.: 68-76. 

Semenova, V. G.-Toburokov, N. N. (2019). “Rol’ jurnala Saha Sanata v 

zarojdenii Yakutskoy literaturı”, Filologiya: nauçnıe issledovaniya, S. 

6, s. 87-94. 

Sidorov, O. G. (2016). “K voprosu dojurnalistikskix informatsionnıx 

formax Yakutov”, Vestnik Severo-Vostoçnogo Federalnogo 

Universiteta, No: 2, s. 80-88. 

Sivtseva-Maksimova P. V. - Nogovitsın A. P. (2018). “Yakutskaya 

literatura xx. v. kak ob'yekt bibliografii”, Vestnik Buryatskogo 

Gosudarstvennogo Universiteta, No: 2-1, ss. 64-73. 

Sivtsev, İ. E. (2017). “Rol’ V. V. Nikiforova - Külümnür v otmene 

ugolovnoy ssılki v Yakutskuyu oblast”, European Research, s. 347-

349. 

Sleptsov, P. A. (2004). Saxa Tılın Bıhaarıılaax Ulaxan Tılcıta, Bolşoy 

Tolkovıy Slovar’ Yakutskogo Yazıka, T. 4., Nauka: Yakutsk. 

Suleymanov, A. A. (2018). “Yakutiya: poslednie srajeniya Grajdanskoy 

voynı (poxod generala A. N. Pepelyayeva v Yakutiyu v 1922-1923 

gg.)”, Severo-vostoçnıy gumanitarnıy vestnik, No: 3 (24), s. 34-43. 

Toburokov, N. N. (2001). Saha literaturatın istoriyata, Yakutsk. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

272 

Vasil’yeva, D. E. (2017). “Vklad Pisatelya İ. E. Fedoseeva-Dooso v 

reabilitatsii vıdayuşegosya deyatelya Yakutii V. V. Nikiforova-

Külümnüra”, Yakutskiy Arhiv, S. 1, s. 42-45. 



273 

ОСОБЕННОСТИ ЯЗЫКОВОГО ПОВЕДЕНИЯ 

СОВРЕМЕННЫХ АЛТАЙЦЕВ  

Надежда Алексеевна ТАДИНА*

Тенгис Степанович ЯБЫШТАЕВ**

Введение 

Актуальным и недостаточно изученным остается вопрос 

языкового поведения алтайцев в современных условиях 

развития российского общества. Целью данной статьи является 

освещение тенденций развития и своеобразия языкового 

поведения алтайцев в современном российском обществе. При 

изучении данной проблемы нами как антропологами, 

проживающими в среде изучаемого этноса, были использованы 

методы включенного наблюдения, описательный метод и метод 

анализа. Введены в научный оборот официальные документы, 

принятые местными структурами власти для решения проблем 

языковой политики. Вопрос о влиянии социальных факторов на 

процесс образования, этносоциальные ценности алтайцев 

являлся темой нашего предыдущего исследования, поэтому 

будем опираться на опубликованные результаты (Тадина, др., 

2024).  

Следует отметить, что языковое поведение любого народа 

формируется в условиях окружающей этнической среды. 

Охарактеризуем национальный состав населения Республики 

Алтай (далее РА). По данным всероссийской переписи 

населения 2020 г. около 53,6 % составляют русские, 37 % 

* Кандидат исторических наук, доцент, Горно-Алтайский государственный

университет, кафедра истории и археологии, ntadina@yandex.ru, ORCID: 0000-0003-

1363-8735.
** Кандидат исторических наук, Горно-Алтайский государственный университет,

кафедра истории и археологии, teng7891@mail.ru, ORCID: 0000-0002-9200-5954.



Sibirya Çalışmaları - III 

 

274 

алтайцы и 6,3 % казахи. Титульным этносом региона являются 

алтайцы, которые делятся на северные и южные группы.  

К южным алтайцам относят этнолокальные группы – 

алтай-кижи и теленгиты, проживающие в горах Алтая – южной 

и центральной части республики. Алтай-кижи расселены в 

Шебалинском, Онгудайском, Усть-Канском, Усть-Коксинском, 

Шебалинском и Чемальском районах. Этническая группа 

теленгиты в высокогорных Улаганском и Кош-Агачском 

районах. В состав северных алтайцев входят три этнические 

группы – тубалары, челканцы и кумандинцы. Ареал их 

проживания в предгорье Алтая, на севере республики, оттого 

они называются северными алтайцами, проживающими на 

территории современных Майминского, Чойского и 

Турочакского районов.  

Наблюдается стабильный прирост численности алтайцев 

до 73,2 тыс. чел., тогда как в 2002 г. их насчитывалось 62,1 тыс. 

После развала советской страны, в отечественной 

этнографической науке распространилась конструктивистская 

теория, согласно которой статус отдельного этноса получила 

каждая группа северных алтайцев и южная группа теленгитов. 

Они были включены в «Единый перечень коренных 

малочисленных народов Российской Федерации» для получения 

государственных льгот.  

Самой крупной диаспорой, имеющей длительный период 

проживания в регионе, около 150-ти лет, является алтайская 

группа казахов, сформировавшаяся в Кош-Агачском районе. По 

данным последней переписи 2020 г. наблюдается тенденция 

увеличения численности алтайских казахов, становящихся 

этническим большинством района проживания (Итоги…, 2020). 

Российский Алтай включает степной Алтай, в 

административном отношении Алтайский край, и горную часть 

Алтая – Республику Алтай. Большинство населения 

представлено русскими – потомками переселенцев, начавших 

осваивать Алтай около трёх веков назад. Первыми переселились 

старообрядцы, компактно проживающие в Усть-Коксинском 



Надежда Алексеевна ТАДИНА - Тенгис Степанович ЯБЫШТАЕВ 

275 

районе РА. В 2010 г. численность русских сократилась с 56,6 % 

до 53,6 % от численности населения, но продолжают оставаться 

этническим большинством республики. Они преимущественно 

расселены на севере региона, в предгорной части, и в горах, в 

основном, в крупных посёлках и сёлах по Чуйскому тракту.  

О предпосылках изменения языкового сознания 

алтайцев 

На основе анализа собранных сведений можно утверждать 

следующее. Если период с середины XVIII в. до начала XX в. 

можно определить как первый этап модернизации 

традиционного общества алтайцев в составе Российской 

империи, то советский период стал её вторым этапом. В 

досоветский период российская администрация пыталась 

отменить родовую структуру общества алтайцев и изменить их 

родовое сознание. Советская модернизация же сделала ставку на 

другой этнодифференцирующий признак и главный 

идентификационный маркер – на алтайский язык, и шла путём 

изменения языкового сознания алтайцев (Тадина, 2019: 90). 

Практика интегрирования в российское общество показала, 

что у южных и северных алтайцев выработался способ 

адаптации к сложившимся условиям – жить как бы на двух 

уровнях культуры: один уровень – свой родной, привычный и 

понятный, который официально считался отсталым, второй – 

новый, современный, считающийся прогрессивным. После 

присоединения к Российской империи к алтайцам пришел более 

«совершенный» образ жизни, заключавшийся в ношении 

европейской одежды, употреблении продуктов огородничества, 

переходе в стандартные жилища. При домах находились 

хозяйственные постройки для скота, а если позволял климат, то 

огороды и сады. Описанные нововведения в жизни алтайцев 

свидетельствуют о том, что соседство с русскими наложило 

заметный отпечаток на их быт. Большие культурные различия 

русских и алтайцев привели к тому, что скотоводческая 

культура алтайцев была воспринята как «неразвитая», стоящая 

на «докультурной» ступени развития. На уровне массового 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

276 

сознания общесоветские стандарты воспринимались 

прогрессивными, имеющими этническую окраску, присущую 

русской культуре (Тадина, 2022: 256). 

Стереотип восприятия русского этноса как «носителя 

социального прогресса» окончательно сложился в советское 

время. В глазах алтайцев советская власть означала 

превосходство русского народа как государствообразующего 

этноса. Обычно русские люди имели редкие специальности 

инженера, конструктора, летчика, врача, учителя и пр. Все 

достижения индустриальной страны считались успехом 

советского народа, а значит русского. В силу этого, в советский 

период отшлифовался ответный стереотип, утвердившийся в 

сознании не только русских, но и алтайцев – некая 

убежденность в невысоких деловых качествах и низком 

культурном уровне алтайцев, как и других сибирских 

малочисленных народов (Тадина, 2019: 91).  

В таких условиях социалистического общежития каждый 

стремился жить «как все» и не быть изгоем. Неслучайно, 

этническая идентификация алтайцев базировалась не на 

положительных ценностях, а на отрицательных переживаниях 

своей «отсталой» традиционной культуры. Официальным 

запретам сопутствовало внутреннее отталкивание от так 

называемых «пережитков», к ним относились родовая структура 

общества алтайцев, их обычаи и традиции, национальная одежда 

и жилище. В относительно недавнее время порицался переход в 

общении с русского языка на родной. Характерной чертой 

этноязыкового поведения стало то, что в присутствии хотя бы 

одного русскоязычного «неприлично говорить на своём языке», 

дескать «могут говорить непристойности о нём, а он вашего 

языка не понимает». Данный ментальный концепт прочно 

укоренился в сознании алтайцев, сохранивших стереотип 

«этнической второсортности». 

В народной памяти остались воспоминания о русских, 

свободно говоривших на алтайском языке, вследствие того, что 

длительное время, особенно в годы Великой Отечественной 



Надежда Алексеевна ТАДИНА - Тенгис Степанович ЯБЫШТАЕВ 

277 

войны и послевоенные годы, жили в алтайских сёлах. До сих 

пор есть такие русские люди и в каждом районе их наберётся 

около десяти. Считается, что русские, выросшие среди алтайцев 

и оттого свободно говорящие на алтайском языке, с пониманием 

относятся к алтайцам – в чём очередное проявление 

особенности этнической ментальности в этноязыковом сознании. 

Доминантная русскоязычная культура воспринимается 

представителями этнических меньшинств как более престижная, 

ведь русский язык доминирует во всех сферах жизни. Такую 

позицию можно объяснить тем, что в смешанных русско-

алтайских селах распространен русский язык, который обладает 

большим престижем, являясь государственным языком, он 

ближе стоит к культуре современной цивилизации, кроме того, 

выступает языком межэтнического общения. В недавнем 

прошлом незнание русского языка алтайцами становилось 

поводом для насмешек и издёвок. Тот, кто говорил на нём с 

акцентом приравнивался к «необразованным и отсталым». 

Обрусевшие алтайцы стеснялись звучания родного языка, 

особенно в общественных местах.  

Об особенностях языкового поведения алтайцев в 

городе и на селе 

В городе и крупных сёлах, особенно в райцентрах, обычно 

звучит русский язык. Алтайцы, живущие в русско-алтайских 

сёлах, чаще не владеют родным языком, либо понимают, но не 

говорят, либо говорят на разговорном уровне. По факту 

проживания в смешанных сёлах они считаются обрусевшими, и 

другими алтайцами прозваны «туба», в смысле «этническим 

маргиналом». Следует отметить, что среди обрусевших алтайцев 

встречаются «пассивно ассимилированные», стремящиеся 

овладеть родным языком, сохранить этническую 

принадлежность, погрузиться в алтайскую среду, заключив брак 

с владеющими алтайским языком. И, наоборот, в алтайских 

сёлах встречается мнение об отсталости культуры алтайцев, 

обычно так думают потомки учителей, врачей и других 

образованных людей, продвигавших советскую модернизацию. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

278 

Их отличает критическое отношение к распространению 

алтайских имён, они не ставят юрту-«айыл» в своём дворе, 

склоны к нарушению обычая родовой экзогамии, заключению 

этнически смешанных браков, потомки которых могут не 

понимать алтайский язык. 

Особенности языкового поведения алтайцев исторически 

обоснованы. В досоветский период основным письменным 

языком Алтайской духовной миссии был избран язык телеутов, 

считающийся одним из южноалтайских диалектов. К тому же 

телеуты, как и большинство северных алтайцев, первыми в 

Горном Алтае приняли православие. Телеуты близки по языку 

алтай-кижи и неслучайно советской этнографией считались 

группой южных алтайцев. После образования Ойротской 

автономной области в 1947 г., группы северных и южных 

алтайцев было принято считать единым народом – алтайцами, 

согласно преобладавшей примордиальной концепции. В основу 

алтайского литературного языка был положен южный диалект 

алтай-кижи, на котором издавались советские периодические 

издания и художественная литература, велось радиовещание. 

В советских школах моноэтнических алтайских сёл 

алтайский язык являлся языком обучения. В 1958 г. была 

введена реформа школы, к которой остаётся неоднозначное 

отношение в этнической среде алтайцев. Старшее поколение 

помнит о том, что до конца 1960-х гг. в школах алтайских сёл 

преподавание предметов в начальных классах, например 

арифметики, велось на алтайском языке. После реформы 

преподавание было официально переведено с национального 

языка на русский, кроме алтайского языка и литературы. В 

смешанных русско-алтайских сёлах билингвизм алтайцев стал 

заменяться русскоязычием (Тадина, 2022: 257). 

Согласно советской идеологии все народы страны в 

будущем сольются в единую общность, поэтому не обязательно 

знать родной язык. В начале 1970-х гг. развернулась политика 

сокращения национальных школ, местное руководство 

предлагало расформировать единственную национальную 



Надежда Алексеевна ТАДИНА - Тенгис Степанович ЯБЫШТАЕВ 

279 

школу в г. Горно-Алтайске, о которой сегодня говорят как о 

«кузнице кадров» региона. В постсоветское время станет 

актуальным говорить о том, что преподавание диалектно 

отличающегося алтайского литературного языка северным 

алтайцам в школах с русским языком обучения ведет к 

исчезновению кумандинского, тубаларского и челканского 

диалектов. Кроме того, этническое меньшинство алтайцев 

пострадало в результате советской политики ликвидации 

«неперспективных» деревень. Это одна из сторон депопуляции 

северных алтайцев подтверждается данными постсоветской 

общероссийской переписи 2002 г., которой было впервые 

подсчитано, что тубаларов 1,5 тыс. чел., челканцев 830 чел., 

кумандинцев 931 чел. (Национальный…, 2005: 13).  

В постсоветский период в общественной жизни региона 

стала активно обсуждаться проблема сохранения и развития 

алтайского языка. Респонденты отмечают постепенную утрату 

детьми-алтайцами навыков общения на алтайском языке 

особенно в районных центрах и городе. Одну из причин 

связывают с широким развитием Интернета, популярностью 

виртуальных социальных сетей, мессенджеров, видеосервисов 

«YouTube» и «TikTok». В повседневной жизни алтайцев бытует 

определение «Каруселдыҥ балдары» (дети телевизионного 

канала «Карусель»), когда начинают говорить на русском языке 

в результате просмотров мультфильмов. Другая причина 

обусловлена сохраняющимся стереотипом, сложившимся в 

советский период, когда относятся к алтайскому языку как 

недостаточно развитому и используемому лишь в бытовой 

жизни. В среде алтайцев, ассимилированных и 

ориентированных на русское влияние, прослеживается 

осознанный отказ в обучении детей родному языку, даже в тех 

семьях, где родители в совершенстве владеют алтайским языком. 

По их утверждению «алтайский язык не нужен их детям в 

будущей жизни, а владение русским языком – это гарантия 

успешного получения высшего образования и 

профессиональной карьеры». 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

280 

В 1990-х гг. общественная организация «Эне Тил» (Родной 

язык) впервые обратила внимание общественности на проблему 

увеличения алтайцев, не владеющих родным языком (Ябыштаев, 

2019: 141). В 1993 г. Госсобрание – Эл Курултай РА приняло 

закон «О языках народов, проживающих на территории 

Республики Алтай» (далее «О языках РА»), в котором было 

официально провозглашено двуязычие в регионе – 

«Государственными языками в Республике Алтай являются 

алтайский и русский языки». Согласно данному закону 

делопроизводство и документация государственных органов, 

организаций, предприятий и учреждений, расположенных на 

территории республики, должны вестись на алтайском и 

русском языках (Закон…, 1993). 

Несмотря на активизирующийся процесс интегрирования 

алтайцев в российское общество, продолжает бытовать 

установка на необходимость знания родного языка. Как 

показывают данные Всероссийской переписи населения с 1970 

по 2020 гг., сохраняется достаточно высокий уровень владения 

алтайцами родным языком. Зачастую результаты переписи не 

отражают реальной картины (Степанов…, 2012). Более того, 

несмотря на статус государственного языка региона, алтайский 

язык утрачивает социальную значимость и все меньше 

используется в различных сферах общения. 

О результатах мониторинговых исследований языковой 

политики региона 

В конце 2020 г. всемирная организация ЮНЕСКО в 

«Атласе языков мира, находящихся под угрозой исчезновения» 

определила алтайский язык как находящийся «под угрозой» в 

связи с тем, что дети алтайцев не разговаривают на родном 

языке в семье, общественных местах и не изучают в школе. В 

группе «серьезно уязвимый» оказались языки северных 

алтайцев – челканский, тубаларский, кумандинский. 

Специалисты отмечают, что на этих языках разговаривает лишь 

старшее поколение, а дети их не понимают и не желают изучать 

родной язык (В Юнеско…, 2021). Данное заявление вызвало 



Надежда Алексеевна ТАДИНА - Тенгис Степанович ЯБЫШТАЕВ 

281 

широкий общественный резонанс в регионе и критику языковой 

политики Правительства РА. В марте 2021 г. в Научно-

исследовательском институте алтаистики имени С. С. 

Суразакова (далее – Институт алтаистики) в г. Горно-Алтайске 

собралась научно-практическая конференция, посвященная 

проблемам функционирования государственного алтайского 

языка на территории республики. Чиновники заявили, что 

информация ЮНЕСКО недостоверна: «В атласе 2001 года он 

(алтайский язык) был отнесен к языкам, находящимся «под 

серьезной угрозой исчезновения», в следующем атласе, 2010 

года, переведен в категорию «под угрозой исчезновения», то 

есть степень угрозы языку за минувшие годы даже 

уменьшилась» (В республике…, 2021). 

В действительности доминирующим языком структур 

местной власти является русский, лишь некоторые тексты 

федеральных, республиканских законов и правовых актов 

публикуются на двух государственных языках. Оформление 

вывесок государственных учреждений на алтайском языке 

выполнено с большим количеством ошибок. В 2008 г. А. Н. 

Майзина, научный сотрудник Института алтаистики, провела 

лингвистическое исследование по теме «Алтайский язык в 

вывесках». Ею были выявлены многочисленные неточности и 

некорректные написания на алтайском языке названий 

государственных учреждений. С целью их исправления ею были 

даны рекомендации местной власти: разработать единую 

терминологию вывесок, провести работу по унификации 

названий образовательных учреждений РА, органам власти 

осуществлять контроль над качеством написания алтайских 

названий учреждений. Следует отметить, что проблема 

правильного оформления вывесок не решена (Майзина, 2010: 

97–111). 

Аналогичная ситуация с названиями сёл на придорожных 

указателях. Алтайские топонимы должны быть идентичны 

собственным именам согласно правилам перевода и написания. 

Многие из них искажены в русской транскрипции и таковыми 

вошли в «Государственный каталог географических названий». 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

282 

Например, алтайское название села Бел Ажу (Перевал у горного 

хребта) (казахское название Джазатор) значится в 

административных документах как с. Беляши Кош-Агачского 

района. Такие несоответствия можно встретить повсеместно.  

Судопроизводство ведется на русском языке, алтайский 

язык используется крайне редко, а в судебных органах нет штата 

переводчиков. В последней редакции закона «О языках РА» в 

2012 г. предусмотрено ведение делопроизводства лишь на 

русском языке. Бывают ситуации, когда пожилые алтайцы из 

отдаленных сел испытывают трудности судебных 

разбирательств и для разрешения таких ситуаций приглашают 

сотрудников Института алтаистики (Катунин, 2015: 94). 

В мониторинговых исследованиях языковой ситуации 

Института алтаистики был включен вопрос об отношении к 

обязательному изучению в школе алтайского языка детьми-

алтайцами. В 2018 г. в Кош-Агачском, Улаганском, Усть-

Канском, Усть-Коксинском районах 91,7 % респондентов 

высказались за обязательное изучение. В 2019 г. в Чемальском и 

Майминском районах 70 % опрошенных также ответили 

положительно. В 2021 г. в Шебалинском районе 58,1 % 

респондентов поддержали обязательность изучения родного 

языка в школе (Мониторинг 2019; Дилекова, 2023). 

В 2022 г. на официальном сайте Института алтаистики был 

проведен онлайн-опрос. Один из вопросов был сформулирован 

так: «Вы согласны с мнением о необходимости изучения 

алтайского языка в школе детьми алтайской национальности?». 

Положительно ответили 96,6 % опрошенных. Другой вопрос о 

форме изучения алтайского языка в школе детьми алтайской 

национальности: «Если дети должны изучать алтайский, то 

каким должно быть изучение: «Обязательным» или 

«Добровольным»?». 82,8 % ответивших считали, что детям 

алтайцев необходимо обязательное изучение алтайского языка в 

школе, 16,7 % ответивших считали, что дети должны изучать 

алтайский язык добровольно, 0,3 % затруднились ответить на 

вопрос (Дилекова, 2022).  



Надежда Алексеевна ТАДИНА - Тенгис Степанович ЯБЫШТАЕВ 

283 

Таким образом, результаты приведенных мониторинговых 

исследований языковой ситуации в регионе показывают 

высокий уровень владения родным языком в районах 

этнического большинства алтайцев. В районах, где алтайцы 

представляют меньшинство, наблюдается снижение этого 

уровня.  

О принимаемых мерах по улучшению языковой 

ситуации региона 

С целью реализации языковой политики утверждена 

программа «Сохранение и развитие алтайского языка на 2022–

2027 годы». Наблюдаемый спад престижа алтайского языка 

можно объяснить объективным процессом распространения 

русского языка как государственного в сфере обучения, сервиса, 

посредством кино, мультфильмов и пр. Другая сторона 

проблемы заключается в субъективном выборе русского языка 

как ресурса социального продвижения и адаптации в 

современном русскоязычном обществе. Для обрусевших 

алтайцев характерно не двуязычие, а русскоязычный 

монолингвизм: русский язык становится родным. В результате 

обрусевший как «неправильный» из алтайцев испытывает 

чувство промежуточного состояния, находясь между двумя 

этносами, не принимающими его. Русскими как человека 

другого этнического происхождения, иной внешности, хотя и 

говорящего лишь по-русски. Алтайцами как человека, не 

говорящего на родном языке и поэтому не отвечающего 

главному критерию этнической принадлежности – знанию 

родного языка (Tadina vd., 2023: 301). 

Главная причина понижения уровня владения алтайским 

языком детьми, как считает алтайская общественность, является 

доминирование русского языка в детском саду и сокращение 

часов преподавания родного языка и литературы в школе. Так, в 

смешанных по этническому составу крупных селах, районных 

центрах и городе актуальна проблема обучения родному языку в 

детских садах. Респонденты сообщают, что дети, выросшие в 

алтайских селах и свободно говорившие в семье на алтайском 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

284 

языке, поступая в детский сад, переходят на русский язык 

общения в течение двух-трех месяцев. При этом воспитатели 

настаивают, чтобы родители разговаривали с ребенком на 

русском языке, чтобы у него не было языкового барьера в 

общении с другими детьми. В школах республики сокращены 

часы на изучение родного языка и литературы в соответствии с 

федеральным законодательством. Все больше учащихся-

алтайцев не желают изучать алтайский язык по причине 

необходимости подготовки других школьных предметов к сдаче 

ЕГЭ для поступления в престижные вузы. В целом это 

способствует снижению грамотности, утрате навыков 

письменной и устной речи на родном языке.  

В сложившейся языковой ситуации общественные 

организации предлагают принять закон «О введении 

обязательного изучения родного языка детьми-алтайцами». В 

1999 г. общественная организация «Городской курултай 

алтайцев» впервые предложила этот закон: «В целях 

удовлетворения этнических интересов и потребностей 

алтайского населения в вопросах образования Городской 

курултай алтайцев предлагает министерству образования и 

науки РА, администрации г. Горно-Алтайска: ввести 

обязательное изучение родного языка учащимися алтайцами во 

всех типах образовательных учреждений» (Ябыштаев, 2022: 

112). В конце 2000 г. под давлением общественности 

Правительство РА приняло постановление о дополнении закона 

«Об образовании в РА»: «ввести в образовательных 

учреждениях РА обязательное изучение родного языка детьми-

алтайцами с 1 сентября 2001 года». Однако Прокуратора РА 

оспорила его, усмотрев несоответствие федеральному 

законодательству в нарушении прав детей и родителей.   

Общественные объединения «Совет зайсанов» и 

«Курултай алтайского народа» предлагают ряд мер с целью 

повышения социального престижа алтайского языка 

(Педагоги…, 2013). Ввести систему поощрений хорошо 

владеющим родным языком. В случае успешной сдачи 

выпускного экзамена по алтайскому языку предоставлять 



Надежда Алексеевна ТАДИНА - Тенгис Степанович ЯБЫШТАЕВ 

285 

целевое обучение в высшие и средние учебные заведения. При 

приеме на престижную административную работу отдавать 

предпочтение кандидату, хорошо владеющему двумя 

государственными языками – русским и алтайским. Определить 

список профессиональной деятельности, в которой 

предполагается знание алтайского языка – языка титульной 

национальности региона. Одной из главных причин малого 

успеха в огосударствлении алтайского языка является 

недостаток квалифицированных кадров. Ведь для того, чтобы 

алтайский язык полноценно функционировал в структурах 

власти и учреждениях, его должны знать государственные 

служащие (Тыдыкова…, 2016).  

О качестве языкового образования в регионе 

Основным исполнителем программы обучения алтайскому 

языку является Министерство образования и науки РА. В связи 

с введением федеральных государственных образовательных 

стандартов в российское образование в 2012 г. республиканским 

министерством была проведена работа в обновлении подходов 

преподавания алтайского языка и литературы. В целях 

непрерывного обучения алтайскому языку ведётся внедрение 

единого комплекса «детский сад – школа». В 2020 г. был 

запущен проект до 2025 г. – «Полилингвальная модель обучения 

алтайскому языку в дошкольных образовательных организациях, 

расположенных на территории Республики Алтай». Проект 

предполагает организацию «национальных (алтайских) групп», 

в которых будет создана языковая среда. Обучение разделено на 

несколько этапов. На I этапе обучение ведётся на родном языке, 

на II этапе – алтайском и русском языках и на III этапе – 

алтайском, русском и английском языках (Полилингвальную…, 

2020). 

В ФЗ «Об образовании в РФ» установлено право выбора 

родителями, законными представителями несовершеннолетних, 

какой язык в качестве родного будут изучать их дети в школе. 

Известно, что данная поправка была внесена для того, чтобы 

преподавание национальных языков не шло в ущерб русского 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

286 

языка. Согласно «Федеральной образовательной программе 

основного общего образования» на изучение родного языка и 

литературы отведено три часа в неделю. В том числе русский 

язык изучается как родной язык, если родители выбрали его, то 

учащийся получает дополнительные часы на его изучение 

(Майзина, 2019: 196–197). 

Преподавание алтайского языка в школе также зависит от 

этнического состава населенных пунктов. Например, в 

единственном алтайском селе Бешпельтир Чемальского района 

преподается алтайский язык по основной программе, а в 

остальных селах этого нет в связи с нежеланием детей или 

отсутствием учителей алтайского языка. В г. Горно-Алтайске 

считаются «алтайскими школами» республиканская гимназия 

им. В.К. Плакаса и средняя общеобразовательная школа № 7. В 

них обучение ведется с 5 по 11 классы по двум программам: 

хорошо владеющие родным языком и слабо или незнающие 

алтайский язык. При поступлении в 5 класс обязателен экзамен 

по алтайскому языку. Среди учащихся преобладают дети 

городских алтайцев и переехавших в г. Горно-Алтайск из других 

районов республики. 

По программе «Сохранение и развитие алтайского языка 

на 2022–2027 годы» открываются «кабинеты алтайского языка» 

в городских и районных школах с целью повышения качества 

преподавания алтайского языка. Кабинеты оформлены по 

единому брендбуку, оснащены необходимыми материалами, 

стендами, оргтехникой. Подготовка учителей алтайского языка 

осуществляется в Горно-Алтайском педагогическом колледже и 

Горно-Алтайском государственном университете на факультете 

алтаистики и тюркологии, открытом в 2018 г. Региональные 

учебники «Алтайский язык», «Алтайская литература» и 

«История Горного Алтая», подготовленные Институтом 

повышения квалификации, в 2019 г. прошли экспертизу 

Российской академии наук и вошли в федеральный перечень 

учебников. В настоящее время готовится к выходу в свет 

учебник «Алтайский язык» для слабо владеющих и не 

владеющих алтайским языком (Учебники…, 2019). 



Надежда Алексеевна ТАДИНА - Тенгис Степанович ЯБЫШТАЕВ 

287 

О социальной рекламе государственной пропаганды 

родного языка 

В Республике Алтай ежегодно отмечается День алтайского 

языка. Он был утвержден в 2014 г. И его проводят 20 октября, в 

день рождения классика алтайской литературы Л.В. Кокышева. 

Школьники и родители участвуют в конкурсах «Биле бирлигиле 

бек» (Семья крепка ладом), интеллектуальном конкурсе 

«Тийиҥеш» (Бельчонок), конкурсе чтецов «Тирӱ классика алтай 

тилле» (Живая классика на алтайском языке), республиканском 

слете юных поэтов «Амаду» (Мечта). С 2020 г. организуется 

лингвистическая онлайн-смена по углубленному изучению 

алтайского языка и литературы. В Национальном 

драматическом театре им. П.В. Кучияк обновляется репертуар 

постановок на алтайском языке. Ежегодно проводится 

фестиваль алтайских эстрадных песен «Алтай микс» (Саврасова, 

2021: 24).   

Министерство образования и науки РА ведёт работу по 

вовлечению родителей в процесс изучения алтайского языка, 

мониторинг состояния их удовлетворенности качеством 

преподавания. В 2020 г. были организованы серии лекций на 

алтайском языке о культуре, языке, литературе, традициях и 

обычаях алтайского народа. Читали местные учёные и 

общественные деятели региона. Создан сайт «Современный 

родитель», где во вкладке «Изучаем алтайский язык» 

размещены материалы, словари и таблицы по алтайскому языку 

и литературе, учебно-методическая литература, аудиокниги, 

мультфильмы, детские песни, электронный журнал «Чаабычак» 

(Оленёнок) и видеоклипы на алтайском языке. Разработаны 

мобильные приложения «Алтай чöрчöк балдарга» (Алтайские 

сказки детям), «Куучынчы таныктар» (Говорящий алфавит), 

общедоступные в магазине приложений Google Play. 

По программе «Сохранение и развитие алтайского языка в 

Республике Алтай» местным министерством образования и 

науки совместно с ГТРК «Эл Алтай» создан образовательный 

портал «Изучайте алтайский язык онлайн» (altaitil.ru), где 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

288 

размещены необходимые материалы для изучения алтайского 

языка детьми и взрослыми. Планируется загрузить 75 видео 

уроков, распределенных по категориям: «Знакомство», «Дом», 

«Семья», «Природа» и пр. (Чендекова, 2021: 91–92).  

Алтайский язык недостаточно широко представлен в СМИ. 

Единственной республиканской газетой, выходящей два раза в 

неделю на алтайском языке, является газета «Алтайдыҥ 

Чолмоны» (Звезда Алтая), тиражом не более 3-х тыс. 

экземпляров. Кроме того, журналистика не пополняется 

молодыми специалистами из-за отсутствия навыков письма на 

алтайском литературном языке и небольшой заработной платы. 

В г. Горно-Алтайске единственное издательство «Алтын Туу» 

(Золотая гора), выпускающее алтайскую художественную 

литературу на двух языках. Иногда издаются детские журналы.  

Выпуск газет на алтайском языке зависит от 

национального состава районов, где численное преобладание 

алтайцев, например, в Улаганском районе газета «Улагандардыҥ 

солундары» (Новости Улаганского района) или Усть-Канском 

районе «Ӧйдиҥ ӱни» (Голос времени). В районах 

русскоязычного большинства в газетах не публикуют статьи на 

алтайском языке. Ежедневно на телеканалах «Россия 1» и 

«Россия 24» выходит в эфир республиканское телевидение «Эл 

Алтай». Передачи на алтайском языке в течение часа выходят 

утром, в неудобное и непопулярное время, поэтому не 

охватывают большую часть зрителей-алтайцев. Неслучайно на 

популярном видеохостинге Youtube создан одноименный канал.    

Популяризируя родной язык среди маленьких зрителей, 

ГТРК «Эл Алтай» с 2015 г. проводит переозвучивание на 

алтайском языке мультфильмы, включает в телепередачи и 

размещает на сайте телерадиокомпании. Озвучены 

мультфильмы «Мама для мамонтенка», «Крошка Енот», 

«Испорченная погода» и несколько серий современного 

популярного мультфильма «Тиг и Лео». В 2020 г. был снят 

мультфильм на алтайском языке по мотивам народной сказки 

«Ырысту». Группа инициативной молодежи ведет работу по 



Надежда Алексеевна ТАДИНА - Тенгис Степанович ЯБЫШТАЕВ 

289 

переводу на алтайский язык интерфейса социальных сетей 

«Вконтакте» и «Википедии» (Начались…, 2020). 

В рекламных, торговых вывесках, названиях магазинов, 

коммерческих центров и объявлении общественного транспорта 

отсутствует алтайский язык. В 2013 г. руководство аэропорта 

отказалось от объявлений на алтайском языке, объяснив: «нам 

не понравился человек, который это записал, мужским голосом 

таким, командным, пассажир же человек, должна быть какая-то 

в голосе доброта, а у меня такое впечатление, куда бы убежать» 

(Маркова). В 2021 г. житель г. Горно-Алтайска предложил 

Министерству регионального развития РА, чтобы объявления 

автовокзала и аэропорта звучали не только на русском языке, но 

и алтайском языке. Ему ответили о невозможности использовать 

алтайский язык в голосовых объявлениях, потому что будет 

«излишний шумовой фон» и это противоречит рекомендации 

Ассоциаций аэропортов и автоперевозчиков о снижении 

частоты голосовых сообщений. Ответ чиновников был 

распространен по виртуальным сетям и через мессенджеры и 

широко обсуждался общественностью (Чиновники…, 2021). 

Основная причина неудач языковой политики заключается 

в том, что принимаемые местные законы являются «слишком 

мягкими и не устанавливают обязательности использования 

алтайского языка. Формулировка текста статей не дает четкого 

ответа на вопрос: обязательно ли использование алтайского 

языка в работе государственных учреждений и органов власти 

или его использование просто разрешается» (Тыдыкова, 2010: 

28). Кроме того, министры и депутаты-алтайцы не пользуются 

правом выступления на родном языке на сессиях и заседаниях 

комиссий регионального правительства и парламента, в 

противном случае это могло бы способствовать повышению 

престижа алтайского языка. 

Заключение 

Таким образом, на фоне этнокультурных процессов 

Республики Алтай формируются стратегия и формы проявления 

языкового поведения алтайцев. Актуальными остаются 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

290 

проблемы сохранения и развития алтайского языка, и 

распространения общения на нем среди подрастающего 

поколения алтайцев. В сфере образования принимается 

комплекс взаимосвязанных государственных программ для 

детей дошкольного и школьного возрастов. Благодаря 

поддержке Правительства РА создаются условия для 

преподавания алтайского языка и литературы в школе: издаются 

учебники, оснащаются кабинеты, открыт единый Интернет-

портал для изучения родного языка детьми и взрослыми. Однако 

проводимые мероприятия не расширяют сферы использования 

алтайского языка как языка домашнего (семейного) общения и 

групповой коммуникации на территории компактного 

проживания алтайцев. В общественном пространстве города, 

крупных сел и райцентрах отсутствует алтайская языковая среда.  

Тот факт, что слабое владение родным языком алтайцев из 

смешанных русско-алтайских сел и г. Горно-Алтайска может 

стать основанием смены этнической идентичности и приведет к 

полной ассимиляции в русскоязычной среде. Такой результат 

реален в силу следующих обстоятельств. Увеличивается 

тенденция осознанного отказа родителями от обучения детей 

родному языку в связи с малой востребованностью алтайского 

языка в сфере местной власти, торговли, обслуживания и 

бизнеса. Региональная власть испытывает необходимость в 

разработке политики социального престижа алтайского языка. 

Для этого нужно поэтапное языковое планирование, прежде 

всего, расширить функционирование алтайского языка в 

структурах местной власти, определить ряд административных 

должностей, в которых необходимо знание языка титульного 

этноса республики – алтайского языка.  

Особенности языкового поведения алтайцев состоят в том, 

что, несмотря на сложную ситуацию о престиже алтайского 

языка, не меняющуюся на государственном официальном 

уровне, тем не менее, общение на родном языке продолжает 

бытовать в семье, с родственниками и во внутриэтнической 

среде. Сложившаяся традиция основана на представлении об 

алтайском языке как главном этническом признаке, без которого 



Надежда Алексеевна ТАДИНА - Тенгис Степанович ЯБЫШТАЕВ 

291 

невозможно существование традиционной культуры и 

менталитета согласно алтайской поговорке: «Тил јокко албаты 

болбос» (Без языка не будет народа). 

 

Источники 

В республике разработают специальную госпрограмму по сохранению 

алтайского языка (2021) // Новости Горного Алтая. URL: 

https://www.gorno-altaisk.info/news/129255: 16.08.2025. 

В Юнеско отнесли алтайский язык под угрозой исчезновения (2021) // 

Национальный акцент. URL: https://nazaccent.ru/content/34210-v-

yunesko-otnesli-altajskij-yazyk-k.html: 16.08.2025. 

Закон Республики Алтай от 3 марта 1993 года № 9-6 «О языках 

народов, проживающих на территории Республики Алтай» 

(1993) // Электронный фонд. Правовой и нормативно-

технической документации. URL: http://docs.cntd.ru/document/ 

802008526: 16.08.2025. 

Итоги Всероссийской переписи населения (2020) // Федеральная 

служба государственной статистики по Алтайскому краю и 

Республике Алтай URL: https://22.rosstat.gov.ru/folder/186415: 

16.08.2025. 

Национальный состав населения по Республике Алтай (2005). Горно-

Алтайск: стат. сборник Алтайстат. Т. 2. 111 с. 

Начались съемки первого российского мультфильма на алтайском 

языке (2020) // Новости Горного Алтая. URL: https://www.gorno-

altaisk.info/news/121591: 16.08.2025. 

Педагоги предложили принять закон об обязательном изучении 

детьми-алтайцами родного языка (2013) // Новости Горного 
Алтай. URL: https://www.gorno-altaisk.info/news/26003: 16.08. 2025. 

Полилингвальную модель обучения алтайскому языку внедряют в 

Республике Алтай (2020) // Новости Горного Алтая. URL: 

https://www.gorno-altaisk.info/news/122144: 16.08.2025. 

Учебники по алтайскому языку и литературе для 5-9 классов 

включены в федеральный перечень (2019) // Институт 

повышения квалификации и профессиональной переподготовки 

работников образования Республики Алтай. URL: 

https://ipkrora.ru/kafedra/646-uchebniki-po-altajskomu-yazyku-i-

https://www.gorno-altaisk.info/news/129255
https://nazaccent.ru/content/34210-v-yunesko-otnesli-altajskij-yazyk-k.html
https://nazaccent.ru/content/34210-v-yunesko-otnesli-altajskij-yazyk-k.html
http://docs.cntd.ru/document/802008526
http://docs.cntd.ru/document/802008526
https://22.rosstat.gov.ru/folder/186415
https://www.gorno-altaisk.info/news/121591
https://www.gorno-altaisk.info/news/121591
https://www.gorno-altaisk.info/news/26003
https://www.gorno-altaisk.info/news/122144
https://ipkrora.ru/kafedra/646-uchebniki-po-altajskomu-yazyku-i-literature-dlya-5-9-klassov-vklyucheny-v-federalnyj-perechen


Sibirya Çalışmaları - III 

 

292 

literature-dlya-5-9-klassov-vklyucheny-v-federalnyj-perechen: 

16.08.2025. 

Чиновники Минрегиона получили нагоняй от Хорохордина (2021) // 

Новости Горного Алтая. URL:  https://www.gorno-altaisk.info/ 

news/132180: 16.08.2025. 

 

Литература 

Дилекова, С. Д. (2022) Информация о дистанционном опросе, 

проведенном в рамках реализации проекта «Мониторинг 

языковой ситуации в Республике Алтай» в 2022 году // Научно-

исследовательский институт алтаистики им. С. С. Суразакова. 
URL: https://niialt.ru/attachments/article/625/1_20230125-distancionnyj 

-opros-monitoring-2022.pdf: 16.08.2025. 

Дилекова, С. Д. (2023) Современное состояние алтайского языка // 

Sibirya Çalışmaları – I. İzmir. 137−145.   

Катунин, Д. А. (2015) Языковое законодательство Республики Алтай 

// Природные условия, история и культура Западной Монголии 

и сопредельных регионов: Материалы XII международной 

научной конференции. г. Ховд, Монголия, 18–21 сентября 2015 

г. Том II: Гуманитарные и социальные науки.  Ховд; Томск: 

Издательский Дом Томского государственного университета. С. 

94–97. 

Майзина, А. Н. (2010) Функционирование алтайского языка в 

официальном делопроизводстве // Языкова ситуация и языковая 

политика в Республике Алтай. Горно-Алтайск: ГНУ РА «НИИ 

алтаистики им. С. С. Суразакова». С. 97−111. 

Майзина, А. Н. (2019) О результатах мониторинга по изучению 

языковой ситуации в Республике Алтай // Башкирский язык и 

литература в условиях глобализации и полиэтнической среды: 

опыт и перспективы (матер. конф.). Уфа: ИИЯЛ УФИЦ РАН. С. 

192−200. DOI 10.31833/conf_ihll2019.038. 

Маркова, Ю. (2013) Аэропорт Горно-Алтайска отказывается 

говорить на родном языке // ГТРК «Горный Алтай». URL:  

https://elaltay.ru/altaj-berilteler/e-irgi-solundar/34-novosti/novosti-

dnja/1148-2013-08-02-04-34-17: 16.08.2025. 

Саврасова, О. С. (2021) Алтайский язык в современном 

образовательном пространстве: достижения и задачи // О 

https://ipkrora.ru/kafedra/646-uchebniki-po-altajskomu-yazyku-i-literature-dlya-5-9-klassov-vklyucheny-v-federalnyj-perechen
https://niialt.ru/attachments/article/625/1_20230125-distancionnyj-opros-monitoring-2022.pdf
https://niialt.ru/attachments/article/625/1_20230125-distancionnyj-opros-monitoring-2022.pdf
https://elaltay.ru/altaj-berilteler/e-irgi-solundar/34-novosti/novosti-dnja/1148-2013-08-02-04-34-17
https://elaltay.ru/altaj-berilteler/e-irgi-solundar/34-novosti/novosti-dnja/1148-2013-08-02-04-34-17


Надежда Алексеевна ТАДИНА - Тенгис Степанович ЯБЫШТАЕВ 

293 

функционировании государственного алтайского языка на 

территории Республики Алтай. Горно-Алтайск: БНУ РА 

«Научно-исследовательский институт алтаистики им. С. С. 

Суразакова».  С. 23−30. 

Степанов, В. В. (2012) Критический анализ программы Всероссийской 

переписи населения 2010 // Демоскоп Weekly. URL: http:// 

www.demoscope.ru/weekly/2012/0531/analit01.php: 16.08.2025. 

Тадина, Н. А. (2019) О трёх этапах модернизации родового общества 

алтайцев // Известия Иркутского государственного 

университета. Серия Геоархеология. Этнология. Антропология. 

Т. 28. С. 88–97. 

Тадина, Н. А. (2022) Об изменении этноязыкового сознания советских 

алтайцев // Социально-экономические и культурные аспекты 

взаимодействия славянских и тюркских народов СССР: итоги и 

перспективы: сб. материалов межд. науч. конф-ии, посвященной 

100-летию образования СССР. Барнаул: Изд-во Алт. ун-та. С. 

255−261. 

Тадина, Н. А., Ябыштаев, Т. С. (2024) Опыт языковой политики в 

Республике Алтай // Государственная языковая политика и 

проблема формирования общероссийской идентичности: 

региональные практики / Отв. ред. М. А. Омаров. Москва: РГГУ. 

С. 330–355. ISBN 978-5-7281-3387-2. 

Тыдыкова, Н. Н. (2010) О функционировании алтайского языка как 

государственного языка в Республике Алтай // Языковая 

ситуация и языковая политика в Республике Алтай: сб. науч. ст. 

Горно-Алтайск: ГНУ РА «НИИ алтаистики им. С. С. 

Суразакова»; Горно-Алтайская республиканская типография. С. 

22−44. 

Тыдыкова, Н. Н. (2016) О двуязычии в Республике Алтай // Звезда 

Алтая. Электронная газета. URL: https://www.zvezdaaltaya.ru/ 

2016/06/o-dvuyazychii-v-respublike-altay/: 16.08.2025. 

Чендекова, А. Б. (2021) О направлениях работы Министерства 

образования и науки Республики Алтай с родительской 

общественностью по повышению мотивации детей к изучению 

алтайского языка // Алтайский язык в XXI веке: сохранение и 

развитие (матер. конф.). Горно-Алтайск: БНУ РА «НИИ 

алтаистики им. С. С. Суразакова». С. 91−92. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

294 

Ябыштаев, Т. С. (2019) Пути возрождённого зайсаната в Республике 

Алтай // Вестник Томского государственного университета. 

История. № 440. С. 139−145. 

Ябыштаев, Т. С. (2022) Родовое движение алтайцев в конце XX – 

начале XXI века: Диссертация канд. истор. наук: 5.6.4. / 

Ябыштаев Тенгис Степанович. Горно-Алтайск. 246 с. // 

Кунсткамера. URL: https://www.kunstkamera.ru/files/doc/diss/ 

yabyshtaev_dissertaciya.pdf: 16.08.2025. 

Tadina, N. A., Tzib, A. V., Yabyshtaev, T. S. (2023) Main Trends in the 

Policy of Regionalism Formation in the Republic of Altai // 

Proceedings of Topical Issues in International Political Geography: 

Conference proceedings. Pp. 294−308. https://doi.org/10.1007/978-

3-031-20620-7_26. 

 

  

https://doi.org/10.1007/978-3-031-20620-7_26
https://doi.org/10.1007/978-3-031-20620-7_26


295 

ANALYSIS OF THE EVENKI SONG: AN 

INTERDISCIPLINARY STUDY 

Nikolay URTEGESHEV* 

Olga MOROZOVA** 

Ekaterina TIRON*** 

1. Experience of acoustic analysis of Evenki vocal speech.

1.1. Introduction 

For a long time, the singing or vocal art of the peoples of the 

North has attracted and continues to attract a significant number of 

researchers, including acoustic phoneticians and ethnomusicologists. 

Vocal speech is a form of sound speech that, like any other type of 

speech activity, possesses its own characteristic features. Despite 

sharing a common mechanism of sound production, it is important to 

note that there are distinct differences between vocal speech and 

ordinary speech: specificity in acoustic structure, greater amplitude 

of vocal fold vibration resulting in increased sound power and 

loudness, the presence of prolonged vowels, various timbral features, 

constant movement of the fundamental tone, and a number of other 

properties (Morozov, 1977: 2008). 

It should be noted that not all the aforementioned acoustic 

parameters are subject to free variation, as is characteristic of 

ordinary speech. For instance, variations in vowel duration form the 

* Doctor of Philology, Institute of Philology of the Siberian Branch of Russian Academy of

Sciences, Novosibirsk, Russian Federation; Amur State University, Blagoveshchensk,

Russian Federation, urtegeshev@mail.ru, ORCID: 0000-0001-8616-4652.
** Doctor of Philology, Amur State University, Blagoveshchensk, Russian Federation,

morozova_olga06@mail.ru, ORCID: 0000-0002-0950-1886.
*** Candidate of Art History, Institute of Philology of the Siberian Branch of Russian

Academy of Sciences, Novosibirsk, Russian Federation krupich_katja@mail.ru, ORCID:

0000-0001-9012-0476.



Sibirya Çalışmaları - III 

 

296 

rhythm, while the melody of vocal speech is constituted by changes 

in the fundamental frequency (F0). These parameters are 

predetermined in advance by the musical notation of a vocal piece or, 

in the case of performing an Northern improvised song (“I sing about 

what I see”), by the tradition of folk performance.  

Acoustic distinctions between sung and spoken speech also 

encompass various types of musical stylistic embellishments, such as 

vibrato (a specific property of vowels that is absent in ordinary 

speech), increased “flight” (or “carrying power”) of the voice, and so 

on (Rzhevkin, 1936). In the work “Foundations of Vocal Pedagogy”, 

the aforementioned features were also indicated as typical 

characteristics of the singing voice (Dmitriyev, 2007). However, in 

their research, the authors do not employ the concept of “vocal 

speech,” but rather use the term “singing voice.” I. I. Levidov 

referred to singing as “musical speech” or “musicalized speech” 

(Levidov, 1939). Thus, research into vocal speech began long before 

the term “vocal speech” itself emerged. 

The main acoustic features of vocal speech determine the 

uniqueness of its auditory perception. Vocal speech is also 

characterized by a number of peculiarities in the physiological 

mechanisms of production (a specific type of breathing, laryngeal 

function, resonance, etc.). Furthermore, “the articulatory-acoustic 

basis of intonation incorporates the articulatory-acoustic basis of 

speech but is not reducible to the latter, as it contains elements 

absent in speech” (Kondratyeva, Mazepus, 1990: 80). All these 

features must be considered not only within the framework of 

musicology but also from the perspective of acoustic-articulatory 

speech formation (Mazepus, 1998), which is the focus of the present 

section. Moreover, the relevance of our study is underscored by its 

unique material—the phonetic analysis of an Evenki lyrical song 

improvisation, a genre characterized by a lack of research on its 

acoustic properties and the declining practice of its performance 

traditions. 



Nikolay URTEGESHEV - Olga MOROZOVA - Ekaterina TIRON 

297 

1.2. Material and methods 

The aim of the present study is to provide an acoustic-

articulatory description of Evenki song folklore and to attempt to 

correlate the articulatory-acoustic changes in the performer's vocal 

tract with the listener's perceptual perception; such an analysis is 

being conducted for the vocal speech of the Amur Evenki for the first 

time. 

The material for the analysis consisted of the female sung 

speech of the Evenki people from the Chakigir clan (the clan's 

designation is documented in the work of (Vasilevich, 1958: 584)), 

residing in the village of Ust-Nyukzha, Tyndinsky Municipal District, 

Amur Oblast. Audio recordings of the lyrical song ikēn (performer – 

Galina Andreevna Abramova, age 60+) were made by V. A. 

Kremlyova in the acoustic chamber of the Laboratory of 

Experimental Phonetic Research at the Department of Foreign 

Languages of Amur State University (February 2024). The research 

is conducted from the standpoint of the Novosibirsk Phonetic School 

named after V. M. Nadelyaev. For the acoustic analysis of the song 

material, sound signal processing software packages Speech 

Analyzer, PRAAT, and Audacity were used. The notation of the song 

material was carried out using Speech Analyzer and Adobe Audition. 

 
 

Агдыгачин мигдыкэтнэл! You roar like thunder! 

Тогогочин дюгэлденэл! You burn like fire! 

 

Figure 1 – Notation of the first two-line stanza of the tune of an 

improvisation song 

 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

298 

1.3. Results and discussion 

This section presents data on the acoustic-articulatory and 

timbral characteristics of Evenki vowel phonemes: /i:/, /i/, /ɜ:/, /ɜ/, /a/, 

/о/, /u:/, /u/. 

Based on the results of an acoustic analysis of Russian vocal 

speech conducted in the study (Sysoyenko, 2017), it was established 

that the formant patterns of vowels in vocal speech are characterized 

by a high level of fundamental frequency (F0), which consequently 

leads to an increase in the values of the first (F1) and second (F2) 

formants—a phenomenon not typical for vowels in the flow of 

ordinary speech. These patterns were also confirmed by us during the 

phonetic analysis of the Evenki song improvisation; however, some 

discrepancies were also recorded. A table presenting the acoustic 

characteristics of vowel phonemes in the Evenki song is provided 

below. 

 

Table 1. Acoustic characteristics of vowels in Evenki vocal speech 

 

Phoneme Duration (ms) F1 (Hz) F2 (Hz) Additional 

Articulation 

Types мин макс 

/i:/ 451 550 573 2029 Pharyngealization 

/i/ 68 108 589 1763 Epiglottalization, 

Glottalization 

/ɜ:/ 684 1459 730 1934 Pharyngealization, 

Tenseness 

/ɜ/ 120 230 697 1325 Epiglottalization, 

Pharyngealization, 

Tenseness 

/a/ 124 734 688 992 Epiglottalization, 

Pharyngealization, 

Tenseness 

/о/ 200 293 719 1270 Epiglottalization, 

Pharyngealization, 

Tenseness, 

Radicalization 

/u/ 105 240 555 1293 Velarization, 

Pharyngealization, 

Glottalization 



Nikolay URTEGESHEV - Olga MOROZOVA - Ekaterina TIRON 

299 

As can be seen from Table 1, the analysis of vowel duration 

recorded the minimum and maximum values of this durational 

characteristic. This was done to illustrate the fact that vowel duration 

in vocal speech is dependent on the metrical-rhythmic features of the 

poetic structure of the musical piece. Consequently, the temporal 

duration of segments in Evenki sung speech can vary (it can be short, 

long, or extra-long, which is determined by the segment's position in 

the syllabo-rhythmic scheme of the melody). This stands in contrast 

to spoken speech, where vowel length in Evenki is a phonological 

property, as the Evenki vocalic system contains long and short 

vowels that play a decisive role in distinguishing word forms by 

meaning.  

Analysis of the obtained data on the formant structure of vocal 

characteristics, presented in Table 1, reveals that Evenki vowels of 

high and mid tongue heights /i:/, /i/, /ɜ:/, /ɜ/, /о/ are realized in 

singing as more open in the oral cavity and degrounded (i.e., the 

lower jaw lowers during their articulation), thereby increasing the 

volume of the oral cavity vertically (maximal lingual aperture). 

Additionally, there is an increase in radical aperture—the distance 

between the root of the tongue and the posterior wall of the pharynx. 

In contrast, [a]-like vowels are not sung as very open; they are 

characterized by a rather narrow mouth opening during their 

realization 1 . For [u]-like vowels, no variability associated with 

changes in formant values in vocal speech was observed. 

Consequently, the direct correlation “high fundamental frequency 

(F0) of vowels →  increase in their F1 and F2 values” is 

characteristic, in our data, only for non-labialized vowels of high and 

mid tongue heights in Evenki sung speech. 

As an example of degeneration, the production of the high 

front vowel /i:/ can be cited. In the second syllable of the word 

agdygachin (‘like thunder’), the articulation of the phoneme /i:/ 

consists of two components and is perceived auditorily as an [ɛ]-like 

 
1 It is possible that the individual performing style of the speaker is a factor, characterized 

by an absence of the habit of opening the mouth wide during singing or by the presence of 

mandibular tension. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

300 

vowel. The acoustic characteristics of the first segment of the vowel 

are: L = 76 ms, F1 = 586 Hz, F2 = 2107 Hz, with an intensity of -9.9 

dB against a background of pharyngealization and phonatory tension. 

The second segment of the vowel shows: L = 375 ms, F1 = 591 Hz, 

F2 = 2393 Hz, with an intensity of -13.4 dB. Based on the provided 

values of the vowel's acoustic parameters, it can be concluded that 

the high front vowel /i:/ is realized as a more open vowel, 

characterized by degrounding over a long duration (451 ms). This is 

associated with the natural and free movement of the mandible 

downward and slightly forward during singing. 

1.3.1. Sound-pitch change in vowel phonation 

Based on the analysis of even the first word agdygachin (‘like 

thunder’) of the Evenki song, it should be noted that stationary 

portions on the formant pattern are not typical for the realization of 

Evenki vowels. Instead, sustained passages exhibit a rhythmically 

subordinate prolongation of sounds. Undoubtedly, this manner of 

vocalizing vowels with continuous pitch variation in their phonation 

presents a challenge for phonetic analysis. Consequently, it is 

necessary to apply a segmented analysis of the vowel (splitting the 

vowel into several segments) to accurately characterize the emerging 

acoustic effects and the timbre of the vocal setting. 

The variant of the phoneme /a/ in the first syllable of the word 

agdygachin (‘like thunder’) begins without a glottal onset, without 

devoicing; the vowel's phonation is realized smoothly, without glottal 

stops. The formant characteristics of the vowel vary throughout its 

entire duration, indicating a constant change in the tongue's position 

within the oral cavity relative to the palatal vault along both the 

horizontal and vertical axes. This results in qualitative changes in the 

vocal setting, altering the timbral coloring of the vowel.  

From a musical perspective, the vowel carries the initial 

element of a short syllabo-rhythmic unit (its final element being the 

vocalic release of the sound g)2. Throughout the phonation of the 

 
2 The poetic text of the song is organized according to the principle of alternating stanzas 

and a refrain, based on the repetition of the synsemantic word agagëllei. Musically, the 

stanza and the refrain are not differentiated. Both the stanza and the refrain consist of two 



Nikolay URTEGESHEV - Olga MOROZOVA - Ekaterina TIRON 

301 

entire vowel, an ascending glissando is observed, from a low а (56.5 

st3) to a high с (60.7 st) of the first octave. The extreme segments, 

especially the final one, are more prolonged in time (see Fig. 2). The 

total duration is 124 ms. The acoustic characteristics are as follows: 

initial (excursive) segment: F1 = 736 Hz, F2 = 1081 Hz; vowel 

steady state: F1 = 893 Hz, F2 = 1289 Hz; final vowel phase 

(recursion): F1 = 821 Hz, F2 = 1506 Hz; the vowel's intensity is -3.4 

dB. Towards the end of the vowel’s realization, its intensity 

increases. Furthermore, the sound wave undergoes additional 

modulations due to the involvement of laryngeal articulations. As a 

result, the final part of /a/ is more epiglottalized compared to the 

initial part. Additionally, pharyngealization is registered towards the 

end of the vowel; perceptually, it lends the vocal setting a certain 

compressed, constrained, “muffled”, and tense quality.  

 

Figure 2 – Melogram of the first line of an improvisation song 

 
lines (distichs). The poetic lines are 8-syllable verses with a caesura after the 4th syllable 

(4+4) and are realized in a typical syllabo-rhythmic structure:  ❑    :  ❑   . 

The melody of each line has a descending, undulating contour; furthermore, the initial and 

final segments of the two lines are musically identical (ab cb). The modal-scale organization 

of the melody is a five-step anhemitonic octave scale with a foundation on the lower sub-

tertian: G b c d g. In general, this melody is typical for Evenki lyrical songs (ikën), which 

are characterized by drawn-out melodies with an undulating melodic contour, a tetrachord 

within the span of a fifth as the basis of the mode-scale (in our case, the step G has been 

added to the basic tetrachord), initial ascending fourth leaps, and final third movements 

(Kardashevskaya, 2022). 
3 St is the abbreviated designation for a semitone, the same as a half step. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

302 

The realization of the phoneme /a/ in the third syllable of the 

word agdygachin (‘like thunder’) constitutes a trifthongoid. It 

features an [ɜ]-like onset, transitioning into an [a]-like phonation, and 

subsequently returning to a narrower, final “ɜ”-type quality. 

Pharyngealization, or a small aryepiglottic aperture, is registered on 

the first two components of the vowel. Such typical pitch and quality 

changes [ɜ~a~ɜ] within the supraglottal cavity resonators likely allow 

the performer to avoid a flat sound in the voice, imparting an effect 

of phonatory depth or three-dimensionality. The vowel /a/ again falls 

on a short unit of the syllabic rhythm, which is again realized as an 

ascending glissando, this time from the note с (60.5 st) to g (67.1 st) 

of the first octave. In this instance, the upper zone (from 66.6 to 67.1 

st) is statistically prominent. The acoustic characteristics of the 

vowel are as follows: first [ɜ]-like component: L = 46 ms, F1 = 649 

Hz, F2 = 2299 Hz; segment intensity is -8.2 dB. Second [a]-like 

component: L = 49 ms, F1 = 758 Hz, F2 = 2230 Hz; segment 

intensity is -7.3 dB. Third [ɜ]-like component (lacking 

pharyngealization): L = 36 ms, F1 = 782 Hz, F2 = 2255 Hz. Judging 

by the high values of the second formant, the tongue body is 

positioned in the anterior part of the oral cavity, nearly abutting the 

anterior half of the hard palate. The fourth component represents a 

devoiced portion of the vowel, during the generation of which an 

unmotivated constriction arises at the level of the vocal folds, i.e., 

glottalization. The role of this fourth component is the gradual 

"braking" or damping of the vowel's phonation; this segment 

prevents an abrupt cessation of the sound.  

1.3.2. Vocal insertions in combination of consonants 

It is noteworthy that consonant clusters, permitted medially in 

Evenki words, are realized in the song with a vocal insertion. For 

instance, the consonant combination /ɡd/ in the word agdygachin 

(‘like thunder’) is filled with a vocal insertion for melodic 

prolongation [ɨ] (IPA)4 or [ъ] (UUFT)5. Its acoustic characteristics 

are as follows: L = 68 ms, F1 = 589 Hz, F2 = 1763 Hz (during the 

 
4 IPA — International Phonetic Alphabet (Handbook, 1999). 
5 UUFT — Universal Unified Phonetic Transcription (Nadelyaev, 1960). 



Nikolay URTEGESHEV - Olga MOROZOVA - Ekaterina TIRON 

303 

modulation of the vocal wave, the intermediate part of the tongue 

dorsum is distanced from the posterior half of the hard palate (index 

48.2)), which characterizes the vowel as semi-wide, mid-central (or 

neutralized). The vowel's low intensity (-13.3 dB), combined with its 

ultra-short duration, indicates weak loudness strength and a reduced 

vowel quality. Such a vocal insertion (an enclitic) disrupts the 

syllabic structure of the word but does not alter the musical meter 

and rhythm: it is also realized within the duration of an eighth note, 

forming, together with the preceding vowel, the first short syllabo-

rhythmic unit (see Fig. 3).  

 

Figure 3 – Realization of the vocal insertion [ɨ] ([ъ]) in the consonantal 

cluster /ɡd/ in the word agdygachin ‘like thunder’. The boundaries of the 

insertion are shown by vertical lines 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

304 

In musicology, this technique is termed vocalization; its 

function is typically to fragment the normative syllabic rhythm, 

increasing the metrical-rhythmic pulse frequency of the base text. 

Subordinate to the overall rhythmic-melodic design of the song, the 

enclitic does not form an independent unit within the syllabo-

rhythmic scheme but is incorporated into its normative structure. 

Here we observe an instance of mismatch between the actual 

realization of the word and the basic syllabo-rhythmic structure of 

the text. Furthermore, such a vocal insertion, by separating the 

consonant cluster and due to its greater temporal extension compared 

to a “non-vocalized” pronunciation, creates a “softening” effect, 

mitigating the abrupt transition from a dorsal to a coronal articulation 

during the production of the two stop consonants. 

1.3.3. Additional articulations 

During the analysis of the song material, significant attention 

was paid to additional articulatory characteristics, which, in our view, 

should be documented when analyzing segmental units. The 

additional articulatory characteristics of vowels presented in Table 1 

are explained by the varying degrees of involvement of different 

parts of the larynx in speech production. 

Thus, the aryepiglottic folds and the epiglottis model epiglottal 

or epiglottic sounds. “The aryepiglottic folds frame the entrance to 

the larynx on both sides; on one end, they are attached to the lateral 

surface of the epiglottis, and on the other, to the apices of the 

arytenoid cartilages” (Rostovtsev et al., 2013: 8). The vibration 

created by the folds produces an additional acoustic effect known as 

a “creaky voice,” referred to as epiglottalization. On the acoustic 

oscillogram, the vibrations of the aryepiglottic folds appear as dips in 

amplitude, where each subsequent wave peak is lower than the 

previous one. Visually, the pattern of these amplitude dips on the 

oscillogram resembles a “comb,” and on the spectrogram, it 

resembles an “accordion” (Urtegeshev, 2022: 24).  



Nikolay URTEGESHEV - Olga MOROZOVA - Ekaterina TIRON 

305 

An example of the inclusion of additional articulations 

(epiglottalization and pharyngealization6) during the vocalization of 

the back vowel /a/ is shown in Figure 4. As can be seen, the 

oscillogram shows darkened areas in the zero-axis zone; on the 

spectrogram, this vowel noise is registered in the range from 2.5 kHz 

to 4 kHz (see Figure 4), which corresponds to a narrow aryepiglottic 

aperture or pharyngealization. 

 

Figure 4 – Epiglottalization and pharyngealization of the vowel /aː/, 

realized in the absolute beginning of the word agdygachin ‘like thunder’ 

Analysis of the Evenki song material revealed that secondary 

articulations are not necessarily maintained throughout the entire 

vowel phonation. For instance, pharyngealization may be present at 

the onset of the segment but may be absent in its medial and final 

portions. As shown in the oscillogram in Figure 5, the first two 

components are pharyngealized, more intense, and tense compared to 

the third component, which lacks the aforementioned characteristics. 

The fourth component constitutes a devoiced portion of this vowel. 

 
6  Pharyngealization is an additional articulatory process involving constriction of the 

aryepiglottic folds, resulting in a compression effect without a pulse (absence of stop or 

fricative bursts) (Urtegeshev, 2022: 25). 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

306 

In our view, this segment serves to gradually dampen the vowel’s 

phonation, ensuring a smooth transition to the following consonant.  

 

Figure 5 – Distribution of additional types of articulation during phonation 

of the vowel /a/: the first two parts are pharyngealized, the last two parts of 

the vowel are realized without additional particulations. An example of the 

implementation of [a] in the third syllable /ɡa/ of the word agdygachin ‘like 

thunder’ 

1.3.4. Chanted vowels and acoustic techniques within them 

that create musical effects 

Sung speech is rich in diverse articulatory-acoustic techniques 

that allow the performer to create a unique timbral sound 

characteristic of the benchmark of this local singing tradition. The 

primary domain for the realization of various musical techniques is 

vowel sounds, whose articulation enables the performer to “engage” 

articulatory-acoustic techniques such as compression, constriction, 

tension, etc., to achieve effects of dense, interrupted, and intense 

sound. 

Analysis of Evenki sung speech has documented performance 

techniques such as the prolongation (chanting) of vowels, mordents, 

cascades, sporadic insertions of glottal stops, harsh glottalization, and 

the adduction (compression) of the true vocal folds toward the false 

vocal folds to create emphasis or a pause.  

 

 

 



Nikolay URTEGESHEV - Olga MOROZOVA - Ekaterina TIRON 

307 

The positional-combinatorial variant of the phoneme /i/ in the 

suffix -gachin7 of the word agdygachin is realized as a semi-wide 

[e]-like vowel. It is incorporated into the most melodically 

elaborated, extra-long element of the syllabo-rhythmic scheme of the 

melody: during its production, a descending movement of the song’s 

melody occurs within a major third, with a total duration of 1355 ms 

(see Fig. 6).  

The analyzed vowel, illustrated in Figure 6, corresponds to the 

extra-long fourth syllabo-rhythmic unit (  is subdivided into 

four rhythmic elements) 8  and consists of two components, each 

complex in its composition. The acoustic characteristics of the first 

vowel component, corresponding to a quarter-note duration (805 ms), 

are as follows: the first part—L = 136 ms, F1 = 606 Hz, F2 = 1209 

Hz; the second part—L = 595 ms, F1 = 604 Hz, F2 = 2355 Hz. From 

a pitch perspective, this component is relatively even (62.4 st, 

corresponding to the note d), with a slight descent at the end (to 61.6 

st).  

Following the second part of the first vowel component, a 

special technique is realized — a vocal insertion with glottalization, 

which marks the boundary between components. This insertion, 

characterized by harsh glottalization within the element, occurs 

against a background of epiglottalization, glottalization, and strong 

laryngeal constriction. Its transcriptional representation may be 

rendered as [wѴеʡ]. The acoustic characteristics of the vowel with 

harsh glottalization are: L = 74 ms, F1 = 588 Hz, F2 = 2231 Hz. 

 

 
7 The suffix -gachin following a noun conveys the meaning of likeness or similarity. Bira 

'river' — birgachin ‘like a river’, ‘as if a river’, ‘similar to a river’ (Vasilevich, 1958: 750). 
8 In addition to the vowel, consonants are also included in this syllabo-rhythmic unit. The 

sonorant /n/ acquires an extended sound duration, which corresponds to the final eighth-note 

value. Vocalization of the sonorant does not occur here, as its onset does not coincide with 

the metric pulse. The initial consonant [ʧ] of this syllable also belongs to this same syllabo-

rhythmic unit. It should be noted that the role of an initial consonant is not always fixed, as 

such consonants may sometimes be perceived as if from an anacrusis (especially in initial 

consonant clusters), occupying the duration of the preceding syllabic note. The specific 

positioning of a consonant may be related to its inherent quality. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

308 

Figure 6 – Realization of a vowel from the suffix -chin 

The second component of the highly open realization of the 

phoneme /i/ in the suffix -gachin is structurally complex –a fusional 

tripartite vowel (550 ms). It is sung by the performer as three 

descending pitches within a major third (d–c–b), comprising two 

sixteenth notes and one eighth note (see Fig. 1). The first pitch is 

realized as an ascending glissando from c (60.0 st) to d (62.8 st), 

serving as an additional means of emphasizing this initial element of 

the second component relative to the preceding one, which occupies 

the same pitch level. The second pitch is steady (c – 59.2 st), and the 

third is steady with a slight pitch rise of approximately a semitone in 

its third part (b – 56.9 st and 57.6 st). During the articulation of this 

component, epiglottalization and vowel loudness intensify. Its 

acoustic characteristics are as follows: first part: L = 155 ms, F1 = 



Nikolay URTEGESHEV - Olga MOROZOVA - Ekaterina TIRON 

309 

628 Hz, F2 = 2327 Hz, intensity = -5.8 dB; second part: L = 199 ms, 

F1 = 531 Hz, F2 = 2205 Hz, intensity = -5.4 dB; third part: L = 196 

ms, F1 = 617 Hz, F2 = 2368 Hz, intensity = -9.9 dB.  

Analysis of the total duration of the complex multicomponent 

structure of the vowel /i/ reveals that the melodic-rhythmic pattern of 

the tune and the durations of all vowel parts correspond, i.e., the 

musical and phonetic components operate synchronously: 731 ms + 

155 ms + 199 ms + 196 ms (see Fig. 6). 

1.4. Conclusion 

The conducted study allows for the following conclusions: 

1. The main acoustic features of vocal speech include:  

1) Greater vowel duration, dictated by adherence to the typical 

syllabo-rhythmic structure of the melody; 

2) Wide variability in vowel duration, linked to specific 

positions within the syllabo-rhythmic structure; 

3) The emergence of additional vowels during consonant 

vocalizations, which typically play a subordinate role to the overall 

syllabo-rhythmic structure, do not form independent syllabo-

rhythmic units, but are incorporated into preceding normative 

syllables of the base text; 

4) A wider range of pitch variation, where pitches significant 

for the modal organization of the melody are emphasized using 

various means (typically greater duration, accents, ascending or 

descending glissandi to the target pitch, etc.). These pitches are not 

realized as precise points but allow for zonal realization 

(Kondratyeva, 2018); 

5) Diverse realizations of melodic contours (steady, ascending 

and descending glissandi, vibrating, and mordent-like), made 

possible by the increased vowel duration; 

6) The paramount role of vowels in the metrical-rhythmic 

highlighting of syllabic organization in vocal speech and the 

periodicity of the melody's metric organization as a whole; 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

310 

7) Specific breathing patterns, determined by the compositional 

structure of the melody; 

8) Greater phonatory effort, associated with the need to sustain 

a greater airflow in singing. 

2. The result of the experimental-phonetic analysis of the 

Evenki song text is the documentation of the following phonetic 

phenomena: Improvised songs demonstrate extensive acoustic fusion 

of vowels, characterized by the generation of multi-peaked vocal 

settings at the level of the vocal folds; modulation of the primary 

vocal wave is observed due to various oro-pharyngo-laryngeal 

articulations that overlap as they pass through the vocal tract during 

the phases of the vowel (onset, steady state, and offset). Due to 

melodic prolongation, a drawn-out vowel can consist of two to 

eleven components, each characterized by a different combination of 

secondary articulations. 

3. A characteristic articulation for multi-peaked (multi-

component) vowels is an elevated laryngeal position, involving 

compression (strong constriction) of the vocal folds. When cord 

constriction is synchronized with the activity of the upper 

articulatory apparatus, melismas are produced. The described 

prolongation of sounds accompanied by pitch variation presents a 

significant challenge for phonetic analysis. 

4. Analysis of the collected material has identified key 

characteristics of the acoustic organization of speech related to 

segmental structure, i.e., the presence/absence of stationary portions, 

the presence of “interruptions” [“smychki”]; a specificity in the 

performance of components in Evenki vocal speech was also noted 

(prolonged vowel sounds, all i-like sounds are sung as [e]-like). 

5. The analysis revealed significant deviations of the 

performer's rendition from the provided orthographic transcription of 

the song. Elision of consonants was recorded, and protracted, fully-

formed vowels dominate in all phonetic positions (81% of their total 

number). 



Nikolay URTEGESHEV - Olga MOROZOVA - Ekaterina TIRON 

311 

In our view, a promising direction for Evenki language 

research is the experimental-phonetic analysis of recorded sung 

speech, for instance, using available folklore materials 

(Obryadovaya..., 2014) in comparison with Orochon folk folklore 

(Gao Hejie, 2022). This will serve the goals of preserving and 

revitalizing the endangered languages of the transboundary regions 

of Russia and China.  

2. Мелизмы Melismas 

2.1. Introduction 

This section presents an attempt to provide the reader with an 

understanding of how the functioning of melismas in sung speech 

can be explained from the perspective of the articulatory mechanisms 

involved in the process of vocal phonation. 

It should be noted that melismatic ornamentation is an integral 

part of music, including the song folklore of the Indigenous peoples 

of the Far North, Siberia, and the Far East. Researchers of sung 

speech agree that melismas help enrich the melodic component of 

vocal speech, making it more vivid, distinct, and unique 

(Khudoykulova, 2023: 1412). The term “melisma” originates from 

the Greek mélisma and is interpreted as “the performance of a single 

syllable of text with simultaneous movement between several 

different notes” (Leurda, 2019). When melismas are used in vocal 

performance (including folk singing), a more agile method of sound 

production is formed, based on constant semitonal movement and 

more flexible intonational lines of the melodic curve. According to P. 

S. Vasilyev, melismas, in addition to their function of decorating the 

melody, also possess performance-related properties: 1) they serve as 

a connecting link in the chain of adjacent sounds; 2) they fill the 

voids of long notes and prolong their sound; 3) they enliven the 

musical texture and emphasize each sound, among others (Vasilyev, 

2022: 17). 

Let us examine in more detail the methods of decorating the 

melodic line with the most common auxiliary techniques: the 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

312 

appoggiatura, the mordent, and the glissando. These will be 

discussed in the “Discussion” section of this article. 

The appoggiatura, as an auxiliary sound or group of sounds, is 

employed before the main note being ornamented (Muzykal'naya..., 

1981: 914). It activates the melodic motion, lending it smoothness 

and complexity (Vasilyev, 2022: 18-19).  

The mordent, akin to a trill, is used to emphasize and 

accentuate the principal note. This type of melisma is executed 

through the rapid alternation of the principal note with an adjacent 

upper or lower auxiliary note (Muzykal'naya..., 1976: 663). The 

mordent may be single or multiple, ascending or descending. Like 

the appoggiatura, it does not disrupt the fundamental rhythmic 

pattern of the melody and is performed within the duration of the 

principal note (Vasilyev, 2022: 19). 

In classical musicology, glissando is more often categorized 

among the articulations (strokes) applied to musical instruments, 

though it is sometimes also considered a distinct type of melisma. 

Glissanding involves the smooth sliding of the voice from one pitch 

to another and is immanently inherent to vocal performance. 

However, not all instances of glissanding are perceptible to the 

listener. R. Ambrazhavičius states that a very fast glissando 

connection between tones “is not perceived at all by the listener. A 

slightly slower one is perceived as legato. An even slower glissando 

connection is already distinctly perceived as a glissando. And finally, 

a very slow glissando is no longer perceived as a change in pitch but 

is heard as the intonation of a steady pitch” (Ambrazhavičius, 2013: 

88). 

As the foregoing discussion demonstrates, the role of melismas 

as a vivid expressive device in vocal art is difficult to overstate. The 

vocal ornamentation employed by performers within the song 

tradition smooths out melodic angularities, serves to enhance the 

musical expressiveness of folk song improvisation, emphasizes 

characteristic points in the melody, and imparts a unique sonority to 

the musical texture. It is also necessary to note, on the one hand, the 

universality of these techniques of melismatic ornamentation, and on 



Nikolay URTEGESHEV - Olga MOROZOVA - Ekaterina TIRON 

313 

the other hand, the fact that a specific set of favored performative 

melismatic devices shapes the distinctiveness of the musical tradition 

of a given ethnic group. Our investigation of vocal ornamentation 

through the means of phonetic analysis will enable the identification 

of a number of features pertaining to the physiological mechanisms 

of its production. 

2.2. Results and discussion 

2.2.1. Experimental phonetic analysis of melismas based on 

Evenki song speech 

During the stage of experimental-phonetic analysis of the song 

material, difficulties arose in defining certain phonetic phenomena. 

By referring to data from applied musicology, we identified the 

insertion into the intonational contour of phonation of melodic 

figures (various types of glissanding, appoggiaturas, mordents) 

which ornamented the main melodic pattern of the analyzed Evenki 

song opening. Let us examine the most salient examples of the 

phonetic realization of vocal melismatic ornamentation.  

2.2.1.1. Chanted and acoustic techniques within vowels that 

create musical effect of grace note 

Figure 7 presents the spectrogram and intonogram of the 

realization of the final syllable /nɜ:/ from the word migdykеtnеl (‘you 

[pl.] make noise’). Overall, the vowel constitutes a triphthong “eae”. 

The first segment of the vowel corresponds to the appoggiatura, 

while the second and subsequent segments correspond to the 

principal tone of the melody (Fig. 7). In musical-rhythmic terms, this 

is the first of two quarter-note durations in the melodic prolongation 

of this syllable (the second quarter-note, where the pitch changes, is 

not considered here). The appoggiatura is realized as an unprepared 

one (i.e., Accacciatura), meaning its onset falls on the beat, at the 

beginning of the note's duration (in classical musicology, this is 

termed an appoggiatura from above or upper appoggiatura). 

The appoggiatura, realized on the pitch c (60 st), in this case 

serves to fill the melodic leap through a step (pitches d – b). The 

intonogram clearly displays two pitches (c and b). The first is 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

314 

approached by a descending glissando (on the sonorant sound [n]), 

and the second by a descending-ascending glissando (on the 2nd 

vowel component). The 3rd component initially features an 

ascending glissando towards a relatively steady segment. The 4th 

component is divided into ascending and descending parts. The 5th 

component is not distinctly defined in terms of pitch. Overall, the 

fundamental frequency of this principal melodic tone is 57.5 st, 

which corresponds to a b lowered by a quarter tone; however, it is 

perceptually heard as a b, since the pitch reaches 58 st towards the 

end of the note. 

The acoustic characteristics of the vowel components are as 

follows: 

1) [vнѴВd
49.2

9]: AD = 131 ms; pharyngealization10 is registered, 

with a background of epiglottalization 11  (“soft” creakiness); the 

amplitude of the glottal wave is maximal for this speaker, i.e., the 

vocal folds are oscillating along their entire length: intensity (I) = -

8.6 dB (37%); the following formants are registered: F1 = 781 Hz (4 

steps of distance), F2 = 1074 Hz (9.2 – focus between the back of the 

tongue dorsum and the soft palate – velarized or, traditionally, a back 

vowel); The larynx smoothly descends, moving from an initial value 

of 60 st (262 Hz) down to 59.1 st (248 Hz). 

 

 
9 The indices indicate secondary articulations of vowels based on the position of the tongue 

dorsum in the oral cavity relative to the palatal vault (Urtegeshev, 2023: 232). 
10  Pharyngealization is a secondary articulation involving the constriction of the 

aryepiglottic folds, resulting in an acoustic effect of compression without a pulse (absence of 

stop or fricative bursts) (Urtegeshev, 2022: 25). 
11  Epiglottalization is a secondary articulation characterized by the vibration of the 

aryepiglottic folds, resulting in the acoustic effect of a “soft” creaky voice (Urtegeshev, 

2022: 25). 



Nikolay URTEGESHEV - Olga MOROZOVA - Ekaterina TIRON 

315 

 

Figure 7 – First line notation, an oscillogram, a tonal weighting chart, an 

intonogram of the realization of the beginning of the triphon «eae» of the 

final syllable /nɜ:l/ from the word migdyketnel ‘make noise’, where grace 

note is realized 

2) [vѴнѴЕdѳ
59.2]: AD = 122 ms; the vocal component is characterized 

by prominent pharyngealization and epiglottalization (“soft” creak); 

the active part of the vocal folds decreases – the amplitude of the 

glottal wave diminishes (resulting in lower loudness): (I) = -8.6 dB 

(37%) at its peak and = -13.5 dB (21%) at its lowest point. This 

component triggers the following changes in the oral cavity: the 

tongue body shifts slightly downward and forward – F1 = 830 Hz (5 

steps of retraction – degeneralization – lowering of the jaw); F2 = 

1181 Hz (9.2 – focus between the back of the tongue dorsum and the 

soft palate – a velarized or, traditionally, a back vowel). The larynx 

drops sharply, moving from 59.1 st (248 Hz) down to 55.9 st (206 

Hz). 

3) [vнЕ58.2]: AD = 243 ms; pharyngealization is registered, with 

epiglottalization as a background feature; a decrease in the amplitude 

of the glottal wave is observed, i.e., the active part of the vocal folds 

is reduced compared to the previous segment (resulting in lower 

loudness): (I) = -11.9 dB (25%) at its peak. The formant structure is 

as follows: F1 = 880 Hz (5 steps of retraction – degeneralization); F2 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

316 

= 1787 Hz (8.2 – focus between the medial part of the tongue dorsum 

and the second half of the hard palate – a neutralized or, traditionally, 

a mid-vowel). The larynx is slightly raised and remains in this 

position throughout the phonation of this component, located in the 

upper tone zone: 56.4 st (213 Hz) → 57.4 st (225 Hz) → 57.5 st (227 

Hz). 

4) [vнЕ68.1]: AD = 270 ms; pharyngealization is registered, with 

epiglottalization as a background feature; the amplitude of the glottal 

wave is at its maximum for this speaker, i.e., the vocal folds vibrate 

along their entire length: I = -8.8 dB (36%). The following formant 

readings were recorded: F1 = 922 Hz – the distance between the 

tongue dorsum and the palatal vault has increased due to the 

lowering of the jaw (6 steps of retraction – degeneralization); F2 = 

1853 Hz – a forward displacement of the tongue body is observed 

(8.1 – focus between the central part of the tongue dorsum and the 

very beginning of the second half of the hard palate – a palatalized or, 

traditionally, a mid-vowel). The larynx remains almost unchanged in 

a single position throughout the phonation of this component, located 

in the upper tone zone: 57.5 st (227 Hz) → 57.4 st (225 Hz). 

5) [wvнЕ58.2Ѥа ќ]: AD = 85 ms; pharyngealization, epiglottalization, 

and moderate glottalization are registered (manifesting as strobass12 

in the vocalic portion) with a transition to pure attenuation [aќ] (I = -

34 dB (2%)), and further into a glottal stop followed by a small 

glottal impulse [w], which presumably arose in place of the 

consonant [lˊ]. The amplitude of the glottal wave with glottalization 

is small; the tense vocal folds oscillate over a small area: I = -20.5 dB 

(9%). Compared to the previous component, a decrease in formant 

values is observed: F1 = 864 Hz – the distance between the tongue 

dorsum and the palatal vault has decreased due to the raising of the 

jaw (5 steps of retraction – degeneralization); F2 = 1739 Hz – a 

backward displacement of the tongue body is observed (8.2 – focus 

between the medial part of the tongue dorsum and the mid-section of 

the second half of the hard palate – a neutralized or, traditionally, a 

 
12 The type of phonation in which the vocal folds vibrate but are practically lax. (Isherwood, 

2013: 120). 



Nikolay URTEGESHEV - Olga MOROZOVA - Ekaterina TIRON 

317 

mid-vowel). The larynx dropped sharply downward, approximately 

into the mid-tone zone: 57.4 st (225 Hz) → the second value could 

not be measured due to strong attenuation (data missing), but it can 

be estimated to be approximately 51 st (160 Hz), based on data from 

the vowel following the glottal impulse.  

Thus, in the phonation of the vowel /ɜ:/, five distinct 

components can be identified. These components are realized with a 

falling intonation contour over the first two components, which 

levels out on the subsequent ones. A break (inflection) in the 

intonation curve occurs on the second component, where the grace 

note (appoggiatura) reaches the target main sound. This phonation is 

characterized by prominent pharyngealization and epiglottalization 

(“soft” creak). 

2.2.1.2. Chanted and acoustic techniques within vowels that 

create musical effect of mordent 

Figure 8 presents the spectrogram and intonogram of the 

realization of the second syllable /de:/13 from the word migdyketnel 

(‘you all make noise’). A musical ornament—a mordent – is realized 

on the vocalic component of the analyzed syllable, registered during 

the second eighth-note duration of the melisma on the vowel type “e” 

(the sound c). It is noteworthy for this single ascending mordent that 

the interval between the principal and auxiliary tones here reaches 

five semitones (the specific pitch height allocated for each element of 

the mordent is as follows: 59.6 ‒ 64.6 ‒ 59.8 st, i.e., lowered с ‒ 

lowered е ‒ lowered с). 

The following articulatory and acoustic changes are observed 

before, during, and after the phonation of the mordent in the vowel 

components:  

1) Before the mordent [vне38.3]: AD = 368 ms; background 

epiglottalization (“soft” creak) is observed, with occasional 

pharyngealization; the maximal engagement of the vocal folds for 

this speaker results in the maximum amplitude of the glottal wave 

(sustained high loudness is registered throughout the phonation of 

 
13 The phonetic transcription of the syllable *-da-* is [de Ѣee]. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

318 

this component): (I) = -6.2 dB (49%). The tongue configuration in 

the oral cavity is as follows: the tongue body is positioned in the 

mid-oral cavity – F1 = 589 Hz (3 steps of retraction – semi-wide); F2 

= 1445 Hz (8.3 – focus between the medial part of the tongue dorsum 

and the last third of the posterior half of the hard palate – a 

neutralized or, traditionally, a mid-vowel). The larynx remains 

almost unchanged in position throughout the production of this 

component, located in the upper tone zone: 62.1 st (296 Hz) → 61.9 

st (292 Hz) → 60.5 st (270 Hz) at the end of the sound. 

2) Mordent [vѴнѴ(еd
39.2е48.3еʲ37.1-7.2)]: AD = 294 ms; throughout the 

phonation of this component, an intensification of pharyngealization 

and epiglottalization is registered; fusion articulation is observed, i.e., 

within a single vocalic nucleus, two points of intensity enhancement 

are noted, resulting in the auditory perception of two consecutive 

vowels without a pause, resembling a discontinuous vowel (a 

triphasic vowel). First phase: AD = 126 ms, I = -5.9 dB (51%) – peak, 

F1 = 527 Hz (3 steps), F2 = 1042 Hz (9.2 – focus between the back 

of the tongue dorsum and the soft palate – a velarized or, 

traditionally, a back vowel). The larynx descends and then rises 

sharply, located in the upper tone zone: 60.4 st (268 Hz) → 59.6 st 

(255 Hz) → 62.8 st (307 Hz). Second phase: AD = 48 ms, I = -13.9 

dB (20%) – lowest point, F1 = 642 Hz (4 steps), F2 = 1303 Hz (8.3 – 

focus between the medial part of the tongue dorsum and the last third 

of the posterior half of the hard palate – a neutralized or, traditionally, 

a mid-vowel). The larynx rises steeply to a peak, then descends 

sharply, located in the upper tone zone: 62.9 st (310 Hz) → 64.5 st 

(340 Hz) → 62.7 st (305 Hz). Third phase: AD = 120 ms, I = -7.2 dB 

(44%) – peak, F1 = 507 Hz (3 steps), F2 = 2686 Hz (7.1-7.2 – focus 

between the central part of the tongue dorsum and the first and 

second sections of the anterior half of the hard palate – a palatalized 

or, traditionally, a front vowel). The larynx descends steeply to its 

lower limit, rises smoothly, and then descends again, located in the 

upper tone zone: 62.3 st (298 Hz) → 59.0 st (247 Hz) → 60.0 st (261 

Hz) → 59.7 st (257 Hz). 



Nikolay URTEGESHEV - Olga MOROZOVA - Ekaterina TIRON 

319 

 

 

Figure 8 – First line notation, an oscillogram, a tonal weighting chart, an 

intonogram of the realization of the second syllable /dɜ:/ from the word 

migdyketnel ‘make noise’, where mordent is realized 

The mordent constitutes a single-nucleus, triphasic vowel with 

two points of intensity increase—at the beginning and at the end of 

phonation—resulting in a fusion vowel (perceptually similar to two 

sounds uttered very cohesively without a glottal insertion). At these 

points of heightened intensity, a 3rd degree of retraction is observed, 

in contrast to the 4th degree registered in the transitional segment 

between them. The entire vowel is semi-wide. The movement of the 

tongue dorsum relative to the palatal vault progresses from a 

velarized (back) configuration initially to a palatalized (front) 

configuration by the end of the sound. The active part of the vocal 

fold’s changes from the first intensity nucleus to the second, notably 

decreasing during the second phase—the transitional segment.  

Within the high tone range, the larynx smoothly descends, then 

sharply rises to a peak, steeply descends again, and finally ascends 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

320 

smoothly—the change in laryngeal position over time resembles the 

form of the uppercase Cyrillic letter Л. 

3) After the mordent [wнѴеʲ37.1-7.2]: AD = 71 ms; 

pharyngealization and “soft” glottalization are registered; this is a 

muffled component with weak vocal fold activity – the amplitude of 

the glottal wave is small (loudness is very weak): (I) = -18.2 dB 

(12%) – at its peak (at the onset of phonation), = -28.4 dB (4%) – at 

its lowest point (at the site of glottal closure). The following formant 

structure is observed (at the extreme point where formants are 

present): F1 = 508 Hz (3 steps of retraction), F2 = 2725 Hz (7.1-7.2 – 

focus between the central part of the tongue dorsum and the first and 

second sections of the anterior half of the hard palate – a palatalized 

or, traditionally, a front vowel). The larynx remains in virtually the 

same position, located in the upper tone zone: 59.6 st (255 Hz) → 

59.4 st (252 Hz). 

2.2.1.3. Chanted and acoustic techniques within vowels that 

create musical effect of glissando 

As mentioned above, glissando involves a gradual change in 

pitch. Accordingly, it can be ascending or descending. The analysis 

revealed the active use of glissando in the song tradition of the 

Evenki of the Chakigir clan (13 instances of glissando are shown in 

Fig. 1). This paragraph provides the reader with an example 

description of a glissando recorded after the 5th vocal component of 

the vowel /ɜ:/ in the word migdyketnel (‘you all make noise’) (Fig. 9), 

described in Section 2.2.1.3. This glissando has an ascending 

direction and is realized from the note е (52 st) to the fundamental 

tone g (55 st). 

After a sharp intensity drop and a rapid descent of the larynx 

into the mid-tone zone, a smooth ascent or pitch rise is observed (see 

Fig. 9). The following articulatory and acoustic changes were 

registered in the components during this event: 

1. [vѴнѴ(еќѢе)d49.2]: AD = 55 ms; at the onset of the vocalic 

component, attenuation (initially attenuated) with pharyngealization 

and epiglottalization is registered – [vнѴеќ]; on the full-sonority 



Nikolay URTEGESHEV - Olga MOROZOVA - Ekaterina TIRON 

321 

component, pharyngealization and intensified epiglottalization are 

observed; the amplitude of the glottal wave is small, i.e., the vocal 

folds do not vibrate along their entire length: intensity (I) = -13.6 dB 

(21%). The following formants were registered: F1 = 712 Hz (4 steps 

of retraction) – traditionally a semi-wide vowel, F2 = 1075 Hz (9.2 – 

focus between the back of the tongue dorsum and the soft palate – a 

velarized or, traditionally, a back vowel). The larynx rises smoothly, 

located in the mid-tone zone: 52 st (165 Hz) → 53.4 st (178.4 Hz). 

2) [vѴнѴеd
49.2]: AD = 97 ms; the vocal component is characterized 

by prominent pharyngealization and epiglottalization, with 

radicalization (an increase in hardness/tenseness with noisiness) 

registered at the onset of phonation. The active part of the vocal folds 

increases – the amplitude of the glottal wave becomes larger 

(resulting in higher loudness): (I) = -10.1 dB (31%) at its peak, = -

14.8 dB (18%) at its lowest point. This component triggers the 

following changes in the oral cavity: the tongue body shifts slightly 

downward and backward – F1 = 744 Hz, while remaining in the 

same position – at the same 4th step of retraction, F2 = 1026 Hz – a 

slight backward displacement of the tongue body (9.2 – focus 

between the back of the tongue dorsum and the soft palate – a 

velarized or, traditionally, a back vowel). The larynx rises smoothly, 

located in the mid-tone zone: 53.4 st (178.4 Hz) → 54.5 st (191 Hz). 

3) [vнѴеd
49.2]: AD = 268 ms; registered – pharyngealization (at 

the onset and offset of phonation), with a background 

epiglottalization; the active part of the vocal folds corresponds to the 

previous component – the amplitude of the glottal wave is 

maintained (loudness remains practically at the same level): (I) = -

11.3 dB (27%) – at the peak, = -13.5 dB (21%) – at the lowest point 

(during the transition to the next component); starting from this 

component, the following changes occur in the oral cavity: the 

tongue body shifts slightly downward and forward – F1 = 778 Hz, 

but while maintaining its previous position at the 4th degree of 

aperture, F2 = 1197 Hz – a slight fronting of the tongue body (9.2 – 

focus between the back of the tongue dorsum and the soft palate – 

velarized or, traditionally, a back vowel); toward the end of 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

322 

phonation, an increase in the second formant is observed, indicating 

a forward shift of the tongue body (F2 = 1382 Hz – focus between 

the medial part of the tongue dorsum and the hard palate – 

neutralized or, traditionally, a mid-vowel (8.3)); the larynx remains 

in a stable position, situated within the mid-frequency range – 55 st 

(196 Hz) → 54.8 st (194 Hz). 

4) [vнѴе48.3]: Dur = 167 ms; registered – pharyngealization 

(strong in the middle of the phonation), with a background 

epiglottalization; the active part of the vocal folds corresponds to the 

previous component – the amplitude of the glottal wave is 

maintained (loudness remains practically at the same level): (I) = -

11.4 dB (27%) – at the peak (at the end of phonation), = -14.7 dB 

(18%) – at the lowest point (during the transition to the previous 

component); the following changes occur in the oral cavity on this 

component: the tongue body shifts slightly upward and forward – F1 

= 691 Hz (4th degree of aperture), F2 = 1382 Hz (8.3 – focus 

between the medial part of the tongue dorsum and the posterior part 

of the hard palate – neutralized or, traditionally, a mid-vowel); 

toward the end of phonation, an increase in the second formant is 

observed, indicating a further forward shift of the tongue body (F2 = 

1564 Hz – focus between the medial part of the tongue dorsum and 

the hard palate – neutralized or, traditionally, a mid-vowel (8.2)); the 

larynx remains in practically the same position, situated within the 

mid-frequency range – 55.3 st (199 Hz) – peak → 54.9 st (195 Hz). 

 
 



Nikolay URTEGESHEV - Olga MOROZOVA - Ekaterina TIRON 

323 

 

Figure 9 – First line notation, an oscillogram, a tonal weighting chart, an 

intonogram of the realization of the end of the triphon «eae» of the final 

syllable /nɜ:l/ from the word migdyketnel ‘make noise’, where glissando is 

realized 

5) [неѥќѢе48.3]: Dur = 80 ms; registered – pharyngealization; the 

glottal wave decays to zero – a cessation of vocal fold activity 

(transition to whisper): (I) = -18.6 dB (12%) – at the peak (at the 

onset of phonation), = -33.8 dB (2%) – at the lowest point (in the 

finale); at the point of sound production – F1 = 670 Hz (4th degree of 

aperture), F2 = 1564 Hz (8.2 – focus between the medial part of the 

tongue dorsum and the hard palate – neutralized or, traditionally, a 

mid-vowel); the larynx position cannot be determined – fundamental 

frequency (F0) indicators are absent. 

During the glissando, the following changes are observed: 

Intensity (I) = -26.8 dB (5%) →  -13.3 dB (22%); Fundamental 

Frequency (F0) = 52 st (165 Hz) – at the lowest point → 55.3 st 

(199 Hz).  

2.3. Conclusion 

Emphasizing an interdisciplinary approach and phonetic 

analysis of melismatics in the performance interpretations of the song 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

324 

folklore of the Ust-Nyukzha Evenks of the Amur region, we have 

arrived at the following conclusions: 

1) in the sung speech of the Evenks, alongside standard 

syllable-by-syllable singing of the melody from note to note, there 

exists intonational ornamentation – methods of embellishing the 

main melodic line with auxiliary techniques (appoggiaturas, 

mordents, glissando, strobas). These melodic "embellishments" are 

not obligatory and do not disrupt semantic integrity, but they create 

the uniqueness of the performance tradition, making it expressive 

and distinctive; 

2) the acoustic-articulatory characteristics of the appoggiatura 

are realized in the initial phase of a pharyngealized and epiglottalized 

vowel with a falling intonation contour on the first two components 

and leveling off on the subsequent three. The inflection point of the 

intonation curve occurs on the second component, where the 

appoggiatura reaches the main tone it was approaching; 

3) the identified phonetic mechanism for the formation of an 

ascending mordent has the following acoustic-articulatory 

implementation algorithm: stage 1 – inclination and tension of the 

vocal folds, where the F0 pitch falls, followed by an intensification 

of oscillation, during which F0 rises; this process is accompanied by 

epiglottalization and pharyngealization; stage 2 – relaxation of the 

vocal folds, during which the sound intensity decreases; stage 3 – 

declination (lowering of the intonation contour) and tension of the 

vocal folds; 

4) the registered variety of strobas in our case is a type of 

timbral phonation (similar to “vocal fry” or “creaky voice”) wherein 

harsh glottalization occurs, accompanied by pharyngealization. Its 

mechanism consists of the vocal folds being in the position of a 

glottal stop; they are tensely pressed together, and this glottal stop 

allows the passing air to create a rattling sound; 

5) the analysis showed the active use of glissando in the song 

tradition of the Chakigir clan of Evenks. This musical technique was 

realized both in the smooth development of the melody and in its 



Nikolay URTEGESHEV - Olga MOROZOVA - Ekaterina TIRON 

325 

jagged, leap-like movement, as well as in the repetition of a scale 

degree. In both cases, a smooth rise (gain in height) of the larynx was 

registered against a background of initially muffled to subsequently 

full-sounding vowel phonation. 

Thus, melismatics existing in folk singing, as a phenomenon 

complementing an individual musical style, requires the investigation 

of its articulatory-acoustic mechanisms to fill the gaps existing in 

ethnomusicology and linguistics. For Evenki song folklore, this type 

of research is promising since, from the perspective of experimental 

phonetics, Evenki song material has not yet been subjected to such 

acoustic analysis.  

3. Conclusion 

The results demonstrate the following acoustic features in the 

vocal speech of the Evenks, of which the main ones are the following: 

1) longer duration of vowels, due to their subordination to the 

structure of the slogorhythmic typification of the chant; 2) the 

appearance of additional vowels during consonant vowels, 3) a large 

amplitude of pitch changes in the voice, 4) a variety of melodic 

contours (smooth, gliding ascending and descending, vibrating and 

mordent-shaped), 5) acoustic correlates of additional articulations of 

vowels (epiglottalization, glottalization, pharyngealization, 

radicalization), which are explained by the different involvement of 

the parts of the larynx during the performance of the analyzed song 

material. 

Based on the conducted interdisciplinary and instrumental 

phonetic research, the following fundamental conclusions can be 

formulated regarding the acoustic and articulatory nature of 

melismatic ornamentation in the song folklore of the Ust-Nyukzha 

Evenks: 

1. Systematic ornamentation: The sung performance tradition 

of the studied Evenki community is characterized by a developed 

system of intonational ornamentation that extends beyond simple 

syllabic singing. This system employs a set of specific techniques 

(appoggiaturas, mordents, glissando, and strobas/vocal fry) which 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

326 

serve as key markers of the tradition's unique identity and expressive 

power, without compromising the semantic integrity of the text. 

2. Appoggiatura mechanism: The acoustic realization of the 

appoggiatura is defined by its specific position in the initial phase of 

a vowel characterized by complex laryngeal settings 

(pharyngealization and epiglottalization). Its articulatory dynamic 

follows a defined intonation contour: a fall on the initial two 

components, an inflection point upon reaching the target tone, 

followed by stabilization of pitch and intensity over the subsequent 

three components. 

3. Mordent articulatory algorithm: The phonetic mechanism 

of the ascending mordent is a multi-stage articulatory gesture. It 

involves a precise sequence of laryngeal adjustments: a complex 

initial maneuver combining vocal fold inclination (F0 fall) and 

subsequent tension (F0 rise), accompanied by pharyngeal/epiglottal 

constriction; a phase of muscular relaxation manifesting as a drop in 

intensity; and a final phase of renewed tension and declination 

(intonation fall). 

4. Strobas as a timbral effect: The identified type of strobas is 

acoustically categorized as a harsh, glottalized timbral phonation 

(akin to vocal fry or creaky voice), co-articulated with 

pharyngealization. Its production mechanism is based on creating a 

tense glottal stricture, where the tightly adducted vocal folds vibrate 

irregularly at a very low frequency, generating a perceptually salient 

rattling or bubbling sound from the turbulent airflow. 

5. Glissando and laryngeal kinematics: The pervasive use of 

glissando is a defining feature, realized across various melodic 

contexts (stepwise, leaping, repeated notes). Its production is 

fundamentally linked to a controlled, smooth elevation of the larynx, 

which is directly correlated with a simultaneous and significant 

increase in both fundamental frequency (F0) and subglottal pressure, 

resulting in a marked rise in intensity from an initially muffled to a 

full-voiced phonation. 



Nikolay URTEGESHEV - Olga MOROZOVA - Ekaterina TIRON 

327 

6. Theoretical and methodological contribution: This study 

confirms that the phenomenology of folk melismatics requires 

rigorous instrumental analysis to decode its articulatory-acoustic 

foundations. The research fills a significant gap in ethnomusicology 

and linguistic phonetics by providing the first experimental-phonetic 

analysis of the Evenki song tradition, thereby establishing a 

foundational methodology and a set of empirical benchmarks for 

future cross-cultural studies of vocal ornamentation. 

 

Bibliography 

Амбразявичюс Р. (2013). “Акустические методы исследования 

звуковысоты в традиционном пении”. Вопросы 

этномузыкознания. 4 (5), 82–101.  

Васильев П. С. (2022). “О музыкально-выразительных функциях 

мелизмов в инструментальном исполнительстве”. Сохранение и 

развитие традиций отечественной музыкальной культуры. 

Чебоксары : Плакат, 17–20. 

Дмитриев Л. Б. (2007). Основы вокальной методики. Москва: Музыка. 

Кардашевская Л. И. (2022). Песенный фольклор эвенков Якутии. 

Автореф. дис… канд. иск. Новосибирск. 

Келдыш Ю. В., Белый В. А., Виноградов В. С., Данилевич Л. В., 

Друскин М. С., Левашева О. Е., Моравек И. И., Протопопов В. 

В., Ямпольский И. М., Ярустовский Б. М. (1976). Музыкальная 

энциклопедия. Т. 3. Москва: Советская энциклопедия. 

Келдыш Ю. В., Белый В. А., Виноградов В. С., Данилевич Л. В., 

Друскин М. С., Левашева О. Е., Нестьев И. В., Протопопов В. В., 

Хохлов Ю. Н. (1981). Музыкальная энциклопедия. Т. 5. Москва: 

Советская энциклопедия.  

Кондратьева Н. М. (2018). “Статистическое установление звукоряда 

одного музыкально-фольклорного образца: специфика высотной 

шкалы чалканского похоронно-поминального плача сыгыт”. 

Вестник музыкальной науки. 2 (20), 104-111. 

Кондратьева Н. М., Мазепус В. В. (1990) “Изучение артикуляционно-

акустической базы народного интонирования”. Проблемы 

культуры в условиях Сибири и перестройки. Тезисы докладов 

Республиканской научной конференции. Кемерово. Т. 3, 79‒82. 



Sibirya Çalışmaları - III 

 

328 

Левидов И. И. (1939). Певческий голос в здоровом и больном 

состоянии. Ленинград, Москва: Искусство. 

Леурда О. П. (2019). “Вокальные мелизмы в процессах 

стилистического развития американской популярной музыки”. 

Universum. Филология и искусствове-ение. 10 (67), 4–8. 

Мазепус В. В. (1998). “Артикуляционная классификация и принципы 

нотации тембров музыкального фольклора”. Фольклор. 

Комплексная текстология. Москва: Наследие, 4-51. 

Морозов В. П. (2009). “Вокальная речь. Психоакустические 

исследования”. В сборнике: Научная сессия памяти академика 

РАН Л.М. Бреховских и профессора Н.А. Дубровского. 167-196. 

Морозова О. Н. (2021). Парадигматика и синтагматика звуковых 

систем тунгусских языков Верхнего Приамурья (на материале 

эвенкийского и орочонского языков). Дисс. ... д. филол. н. 

Благовещенск. 

Наделяев В. М. (1960). Проект универсальной унифицированной 

фонетической транскрипции (УУФТ). Москва, Ленинград. 

Обрядовая поэзия и песни эвенков (2014). Новосибирск: Гео.  

Ржевкин С. Н. (1936). Слух и речь в свете современных физических 

исследований. Москва, Ленинград: ОНТИ НКПТ СССР. 

Ростовцев М. В., Кармазановский Г. Г., Литвиненко И. В. (2013). 

Лучевая диагностика рака гортани (тактика, трудности, 

ошибки). Москва: Издательский дом Видар-М. 

Сысоенко В. В. (2017). “Типологические характеристики гласных 

вокальной речи”. Филологические науки. Вопросы теории и 

практики. 5-1 (71).  

Уртегешев Н. С. (2014). “Формантные показатели «веляризации». 

Часть I”. Алтаистика. 48–60. 

Уртегешев Н. С. (2022). Гортань: основная и дополнительная 

артикуляция [Электронный ресурс] // Родные языки и культуры 

в современном изменяющемся мире. 2. https://rodnoyyazyk.ru/ 

index.php/journal/article/view/29 

Уртегешев Н. С. (2023). “Уклад языка в ротовой полости как 

дополнительная артикуляция гласных”. Сибирский 

филологический журнал. 1, 226–242.  



Nikolay URTEGESHEV - Olga MOROZOVA - Ekaterina TIRON

329 

Handbook of the International Phonetic Association. A Guide to the Use of 

the International Phonetic Alphabeth. (1999). Cambridge. 

Isherwood N. (2013). The Techniques of Singing/Die Techniken des 

Gesangs. Germany: Bärenreiter. 

高贺杰《森林的回声：关于鄂伦春人歌唱的音乐民族志》，重庆：西

南大学出版社，2022 年 , 288。Гао Хэцзе. (2022). «Эхо леса: 

музыкальная этнография народного пения орочонов», Чунцин: 

Southwest University Press, 288. 

References 

Ambrazevičius, R. (2013). Akusticheskie metody issledovaniya 

zvukovysoty v tradicionnom penii [Acoustical methos in the study of 

pitch phenomena in traditional singing]. Voprosy etnomuzykoznaniya 

[Issues of ethnomusicology], 4 (5), 82–101. (In Russ.). 

Dmitriev L. B. (2007). Osnovy vokalnoj metodiki [Outlines of vocal 

technique]. Moscow: Muzyka Press, 2007. 

Handbook of the International Phonetic Association. A Guide to the Use of 

the International Phonetic Alphabeth. (1999). Cambridge. 

Isherwood, N. (2013). The Techniques of Singing/Die Techniken des 

Gesangs. Kassel: Bärenreiter Press. (In German and English). 

Kardashevskaya L. I. (2022). Pesennyj folklor evenkov Yakutii [Song 

folklore of the Evenks of Yakutia]: avtoref. dis… kand. isk. 

Novosibirsk. 

Keldysh, U. V., Belyj, V. A., Vinogradov, V. S., Danilevich, L. V., Druskin, 

M. S., Levasheva, O. E., Moravek, I. I., Protopopov, V. V.,

Yampol'skij, I. M., Yarustovskij, B. M. (1976). Muzykal'naya

enciklopediya. T. 3: Korto – Oktol' [Music encyclope-dia. Volume 3:

Korto – Oktol]. Moscow: Sovetskaya enciklopediya Press. (In Russ.).

Keldysh, U. V., Belyj, V. A., Vinogradov, V. S., Danilevich, L. V., Druskin, 

M. S., Levashe-va, O. E., Nest'ev, I. V., Protopopov, V. V., Hohlov,

U. N. (1981). Muzykal'naya enciklopediya. Vol. 5: Moscow:

Sovetskaya enciklopediya Press. (In Russ.).

Kondrateva N. M. (2018). Statisticheskoe ustanovlenie zvukoryada odnogo 

muzykalno-folklornogo obrazca: specifika vysotnoj shkaly 

chalkanskogo pohoronno-pominalnogo placha sygyt [Statistical 

search of a scale of one musical-folklore sample: specificity of the 



Sibirya Çalışmaları - III 

330 

pitch scale of the Chalkan funeral-memorial lament sygyt] // Vestnik 

muzykalnoj nauki. 2 (20), 104-111. (In Russ.). 

Kondrateva N. M., Mazepus V. V. (1990). Izuchenie artikulyacionno-

akusticheskoj bazy narodnogo intonirovaniya [Study of the 

articulatory-acoustic base of folk intonation]. Problemy kultury v 

usloviyah Sibiri i perestrojki: Tezisy dokladov Respublikanskoj 

nauchnoj konferencii. Kemerovo. Vol. 3, 79‒82. (In Russ.). 

Leurda, O. P. (2019). Vokalnye melizmy v processah stilisticheskogo 

razvitiya amerikanskoj populyarnoj muzyki [Vocal melismas in the 

processes of stylistic development of American popular music]. 

Universum. Filologiya i iskusstvovedenie, 10 (67), 4–8. (In Russ.).  

Levidov I. I. (1939). Pevcheskij golos v zdorovom i bolnom sostoyanii 

[Singing voice in a healthy and sick state]. Leningrad, Moscow: 

Iskusstvo, Press. (In Russ.). 

Mazepus V. V. (1998). Artikulyacionnaya klassifikaciya i principy notacii 

tembrov muzykalnogo folklora [Articulatory classification and 

principles of notation of timbres of musical folklore]. In Folklor. 

Kompleksnaya tekstologiya. Moscow: Nasledie Press. 24-51. 

(In Russ.).  

Morozov V.P. (2009). Vokalnaya rech. Psihoakustichesie issledovaniya 

[Vocal speech. Psychoacoustic research]. In Nauchnaya sessiya 

pamyati akademika RAN L.M. Brehovskih i professora N.A. 

Dubrovskogo. Moscow, 167-196. (In Russ.).  

Morozova, O. N. (2021). Paradigmatika i sintagmatika zvukovykh sistem 

tunguso-man'chzhurskikh yazykov Verkhnego Priamur'ia (na 

materiale evenkiiskogo i orochonskogo yazykov) [Paradigmatics and 

Syntagmatics of the Sound Systems of the Tungusic Languages of 

the Upper Amur Region (Based on Evenki and Orochon Languages)]. 

Doctoral (D.Sc.) Dissertation in Philological Sciences. 

Blagoveshchensk. (In Russ.).  

Nadelyaev V. M. (1960). Proekt universal'noj unificirovannoj foneticheskoj 

transkripcii (UUFT) [The project of universal unified phonetic 

transcription (UFT)]. Moscow, Leningrad. (In Russ.).  

Obryadovaya poeziya i pesni evenkov [Ritual poetry and songs of the 

Evenks]. Novosibirsk: Geo Press. (In Russ.). 

Rostovcev M. V., Karmazanovskij G. G., Litvinenko I. V. (2013). 

Luchevaya diagnostika raka gortani (taktika, trudnosti, oshibki) 



Nikolay URTEGESHEV - Olga MOROZOVA - Ekaterina TIRON 

331 

[Radiation diagnosis of laryngeal cancer (tactics, difficulties, 

mistakes)]. Moscow: Izdatelskij dom Vidar-M Press. (In Russ.). 

Rzhevkin S. N. (1936). Sluh i rech v svete sovremennyh fizicheskih 

issledovanij [Hearing and speech in the light of modern physical 

research]. Moscow, Leningrad: ONTI NKPT SSSR Press. (In Russ.). 

Sysoenko V. V. (2017). Tipologicheskie harakteristiki glasnyh vokalnoj 

rechi [Typological characteristics of vowels of vocal speech]. In 

Filologicheskie nauki. Voprosy teorii i praktiki. No. 5–1 (71). 

Urtegeshev N. S. (2022). Gortan': osnovnaya i dopolnitelnaya artikulyaciya 

[Larynx: primary and secondary articulation]. Rodnye yazyki i 

kultury v sovremennom izmenyayushemsya mire, no. 2, 16–30. 

Retrieved March 10, 2024 from https://rodnoyyazyk.ru/ 

index.php/journal/article/view/29. (In Russ.). 

Urtegeshev, N. S. (2023). Uklad jazyka v rotovoj polosti kak 

dopolnitel'naja artikuljacija glasnyh [The position of the tongue in 

the oral cavity as an additional articulation of vowels]. Sibirskij 

filologicheskij zhurnal. 1, 226–242. (In Russ.) 

Urtegeshev N. S. (2024). Formantnye pokazateli «velyarizacii». Chast I 

[Formant indicators of “velarization”. Part I]. Altaistika, 48–60. (In 

Russ.). 

Vasil'ev, P. S. (2022). O muzykal'no-vyrazitel'nyh funkciyah melizmov v 

instrumental'nom ispolnitel'stve [The expressive functions of 

melisms in instrumental perfomance]. In A. V. Savaderova (Ed.), 

Sohranenie i razvitie tradicij otechestvennoj muzykal'noj kul'tury 

[Preservation and development of traditions of national musical 

culture]. Cheboksary: Plakat Press, 17–20. (In Russ). 

高贺杰《森林的回声：关于鄂伦春人歌唱的音乐民族志》，重庆：西

南大学出版社，2022 年, 288。Gao Hejie, (2022). Echoes of the 

Forest: A Musical Ethnography of Orochon Folk Singing. 

Chongqing: Southwest University Press, 288. 




