


III. ULUSLARARASI SOSYAL BİLİMLER VE

TÜRK KÜLTÜRÜ SEMPOZYUMU 

Beslenme Kültürü/Gastronomi 

22-24 EKİM 2025

TAM METİN 

 BİLDİRİ KİTABI 

Editör: Prof. Dr. Sebahat DENİZ 

ISBN: 978-625-5721-30-3 

PA Paradigma Akademi Yayınları 

Sertifika No: 69606 

PA Paradigma Akademi Basın Yayın Dağıtım 

Fetvane Sokak No: 29/A 

ÇANAKKALE 

e-mail: fahrigoker@gmail.com

Kapak: Himmet AKSOY

Matbaa: Meydan / 99 Baskı

Sertifika No: 76711 

Kitaptaki bilgilerin her türlü sorumluluğu yazarlarına aittir. 

Bu kitap T.C. Kültür Bakanlığından alınan bandrol ve  

ISBN ile satılmaktadır. Bandrolsüz kitap almayınız. 

Aralık 2025 



iii 

DÜZENLEME KURULU BAŞKANI 

Prof. Dr. Sevinç ARI, Marmara Üniversitesi İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi 

DÜZENLEME KURULU 

Prof. Dr. Sebahat DENİZ (Marmara Üniversitesi) 

Prof. Dr. Halil İbrahim YAKAR (Gaziantep Üniversitesi - GBB Kültür Tanıtım ve 

Tasarım Anonim Şti.) 

Prof. Dr. Leyla COŞAN (Marmara Üniversitesi) 

Prof. Dr. Nuriye GARİPAĞAOĞLU (Marmara Üniversitesi) 

Prof. Dr. Berat Bırfın BİR (Marmara Üniversitesi) 

Prof. Dr. Mehmet AÇA (Marmara Üniversitesi) 

Prof. Dr. Müjgan ÇAKIR (Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi) 

Prof. Dr. Kemalettin KUZUCU (Marmara Üniversitesi) 

Prof. Dr. İlhan ŞAHİN (İstanbul 29 Mayıs Üniversitesi) 

Prof. Dr. Murat ULUSKAN (Marmara Üniversitesi) 

Prof. Dr. Filiz ÇAMLIGÜNEY (Marmara Üniversitesi) 

Prof. Dr. Halim Demiryürek (Bilecik Şeyh Edebali Üniversitesi) 

Prof. Dr. Cenk SESAL (Marmara Üniversitesi - SESAL Laboratuvar Ar-Ge ve 

Danışmanlık Ltd. Şti.) 

Doç. Dr. Osman ÇAVUŞ (Abant İzzet Baysal Üniversitesi) 

Doç. Dr. Siren ÇELİK (Marmara Üniversitesi) 

Doç. Dr. Şule AKTAÇ (Marmara Üniversitesi) 

Dr. Öğr. Üyesi Ayşe Sena SEZGİN (Marmara Üniversitesi) 

Dr. Öğr. Üyesi Burak ÖZSÖZ (Marmara Üniversitesi) 

Dr. Öğr. Üyesi Engin ÇETİN (Marmara Üniversitesi) 

Dr. Öğr. Üyesi Muhammet Emin GEDİKLİ (Marmara Üniversitesi) 



iv 

BİLİM / DANIŞMA KURULU 

Prof. Dr. A. Oğuz İCİMSOY, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Abdülhamit TÜFEKÇİOĞLU, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Bayram Ali KAYA, İstanbul Sabahattin Zaim Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Berat Bırfın BİR, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Burul SAGINBAYEVA, Kırgızistan-Türkiye Manas Üniversitesi, Kırgızistan 

Prof. Dr. Bülent BAYRAM, Kırklareli Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Cevdet YILMAZ, 19 Mayıs Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Danuta CHMİELOWSKA, Varşova Üniversitesi, Polonya 

Prof. Dr. Erhan AFYONCU, Milli Savunma Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Ersen ERSOY, Kütahya Dumlupınar Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Fehmi YILMAZ, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Hacı İbrahim DEMİRKAZIK, Bilecik Şeyh Edebali Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Halil İbrahim ZEYBEK, Gümüşhane Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Haluk Harun DUMAN, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Hamit COŞKUN, Bolu Abant İzzet Baysal Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Hanife KONCU, Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Hasan BOYNUKARA, Tekirdağ Namık Kemal Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Hasan KAYA, Tekirdağ Namık Kemal Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Kemalettin KUZUCU, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Leyla COŞAN, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Lütfi ÖZAV, Uşak Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Mehmet Ali ÇELİKEL, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. M. Fatih KÖKSAL, İstanbul Kültür Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Mehmet Serhat YILMAZ, Kastamonu Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Murat ULUSKAN, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Mustafa BİLİCİ, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Müjgan ÇAKIR, Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi, Türkiye 



v 

Prof. Dr. Nalan TÜRKMEN, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Neslihan KESKİN KOÇ, Ankara Hacı Bayram Veli Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Nihat ÖZTOPRAK, Fatih Sultan Mehmet Vakıf Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Nuran MUHAXHERİ, Priştine Üniversitesi, Kosova 

Prof. Dr. Nuri TINAZ, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Nuriye GARİPAĞAOĞLU, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Okan YEŞİLOT, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Ozan YILMAZ, Sakarya Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Ömür CEYLAN, İstanbul Kültür Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Seyfəddin RZASOY, Azerbaycan Milli Elmler Akademiyası, Azerbaycan 

Prof. Dr. Sueda ÖZBENT, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Suzan CANHASİ, Priştine Üniversitesi, Kosova 

Prof. Dr. Umut KARABULUT, Pamukkale Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Ümran AY, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Vahit TÜRK, İstanbul Kültür Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Yasemin BALCI, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Yavuz BAYRAM, Samsun 19 Mayıs Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Erdinç ARSLAN, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Bünyamin AYÇİÇEĞİ, İstanbul Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Galina MİŞKİNİENE, Vilnius Üniversitesi, Litvanya 

Doç. Dr. Melih ÇOBAN, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Nusret GEDİK, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Osman SEZGİN, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Serkan ACAR, Ege Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Sinem ELKATİP HATİPOĞLU, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Taalaybek ABDİYEV, Kırgızistan-Türkiye Manas Üniversitesi, Kırgızistan 

Dr. Sabohat BOZOROVA, Ali Şir Nevai Özbek Dili ve Edebiyatı Üniversitesi, 

Özbekistan 



vi 

HAKEM KURULU 

Prof. Dr. A. Oğuz İCİMSOY, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Abdülhamit KIRMIZI, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Abdülhamit TÜFEKÇİOĞLU, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Ahmet KANLIDERE, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Ahmet ŞİMŞİRGİL, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Ali SATAN, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Asiye KAKIRMAN YILDIZ, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Aylin KOÇ GİANNOPOULOS, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Ayşegül Selcen GÜLER, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Baki ASİLTÜRK, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Berat Bırfın BİR, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Burçak ŞENTÜRK, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Bülent BAKAR, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Davut HUT, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Dilek TURAN, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Erdal ŞAHİN, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Erdinç ASLAN, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Erhan AFYONCU, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. F. Nalan TÜRKMEN, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Fehmi YILMAZ, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Filiz DIĞIROĞLU, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Gülay BEZER, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Gülden SAĞOL YÜKSEKKAYA, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Gülhanım ÜNSAL, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Gülşen SEYHAN ALIŞIK, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Hakan TAŞ, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Hamza AKENGİN, Marmara Üniversitesi, Türkiye 



vii 

Prof. Dr. Haluk Harun DUMAN, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Hüseyin Sami ÖZTÜRK, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. İshak ARSLAN, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. İlyas KEMALOĞLU, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Kemalettin KÖROĞLU, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Kemalettin KUZUCU, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Leyla COŞAN, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. M. Said POLAT, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Mehmet AÇA, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Mehmet Akif CEYLAN, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Mehmet Ali ÇELİKEL, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Mehmet Fatih AYSAN, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Mehmet GÜNEŞ, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Muhammet GÜR, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Murat KOÇ, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Murat ULUSKAN, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Mustafa BİLİCİ, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Nuri TINAZ, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Nuriye GARİPAĞAOĞLU, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Okan YEŞİLOT, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Ömer ZÜLFE, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Ömerül Faruk BÖLÜKBAŞI, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Recep AHISHALI, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Sebahat DENİZ, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Selman CAN, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Sevinç ARI, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Sueda ÖZBENT, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Şerafettin Can ERDEM, Marmara Üniversitesi, Türkiye 



viii 

Prof. Dr. Ufuk GÜLSOY, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Uğur DEMİR, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Ümran AY, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Üzeyir ASLAN, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Yasemin BALCI, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Yasemin TÜMER ERDEM, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Prof. Dr. Yüksel ÇELİK, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Ahmet Emrah SİYAVUŞ, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Ahmet ÖNAL, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Ali ÇİFÇİ, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Asil ÖZDOĞRU, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Aslı FİŞEKÇİOĞLU, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Atilla KARATAŞ, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Bahattin YALÇINKAYA, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Celal ŞENOL, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Deniz KURMEL, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Derya OĞUZ, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Ekmel GEÇER, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Elif KÖK, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Elif YILMAZ ŞENTÜRK, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Erdal YILMAZ, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Esra KARTAL SOYSAL, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Göksel YIKMIŞ, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Güler DOĞAN AVERBEK, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Güssün GÜNEŞ, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Habib TEKİN, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Halil KURT, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. İlker YİĞİT, Marmara Üniversitesi, Türkiye 



ix 

Doç. Dr. Mehlika KARAGÖZOĞLU, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Melih ÇOBAN, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Nursel UYANIKER, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Nusret GEDİK, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Onur Kemal BAZARKAYA, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Osman COŞKUN, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Serap DEVRAN, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Serdar Oğuzhan ÇAYCIOĞLU, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Seval AKSOY KÜRÜ, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Sevcan YILMAZ KUTLAY, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Simay İKİER, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Sine DEMİRKIVIRAN, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Sinem ELKATİP HATİPOĞLU, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Siren ÇELİK, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Tuğba YILMAZ, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Üzeyir YASAK, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

Doç. Dr. Yunus UĞUR, Marmara Üniversitesi, Türkiye 

SEKRETERYA 

Arş. Gör. Semanur AĞCA, Marmara Üniversitesi 

Arş. Gör. Zeliha YERLİ, Marmara Üniversitesi 

Arş. Gör. İhsan TUNAY, Marmara Üniversitesi 

Arş. Gör. Murat ESRİNGÜ, Marmara Üniversitesi 

Arş. Gör. Şahin KILINÇ, Marmara Üniversitesi 

Arş. Gör. Çağdaş Burak KARATAŞ, Marmara Üniversitesi 

Arş. Gör. Büşra GÜLER, Marmara Üniversitesi 





xi 

SUNUŞ 

Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu (SOBİTÜRK), ilki 

“Cumhuriyet’in 100. Yılı” temasıyla 2023 yılında, ikincisi “Afet” temasıyla 2024 yılında 

gerçekleştirilmiş olan sempozyumların devamı olarak, 2025 yılında “Beslenme Kültürü / 

Gastronomi” temasıyla üçüncü kez gerçekleştirilmiştir. Sempozyuma ev sahipliği yapan 

Marmara Üniversitesi İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültemiz, önceki sempozyumlarda 

olduğu gibi, bu yıl da, bilimsel birikime ve yaratıcı düşünceye sahip ulusal ve uluslararası 

katılımcıları bir araya getirerek, ülkemiz gastronomi alanına toplumsal, kültürel ve 

tarihsel bağlamda önemli katkılar sağlamayı amaçlamıştır. 

Beslenme kültürü sempozyumumuz, tarih boyunca toplumların kimliklerini ve sosyal 

yapısını şekillendiren çok boyutlu bir olgu olarak ele alınmıştır. Osmanlı saray 

mutfağından, Anadolu’nun gastronomi kültürüne, beslenmenin nesiller arası 

aktarımından, dijital çağda gelişen yeni yemek ritüellerine; sosyolojik etkilerinden 

kültürel aktarım süreçlerine kadar birçok özgün konu, gastronomi konusunda uzman olan, 

yaklaşık 60 katılımcı tarafından derinlemesine tartışılmıştır. Gastronominin edebiyat, 

sanat ve kültürle etkileşimi, sürdürülebilirliğin ve hijyenin beslenmedeki rolleri, 

programın önemli başlıkları olmuştur.  

Sempozyumda Türk Beslenme Kültürü üzerine farklı disiplinlerin bakış açılarıyla yapılan 

sunumlar, Türk Beslenme kültürünün birçok yönüyle incelenmesini sağlamıştır. Sunulan 

bildirilerin başlıca konuları; Türk beslenme kültürüne özgün yemek türleriyle ilgili yerel 

araştırmalar, Anadolu beslenme kültürüne dair somut örnekler, Türk yemek ritüelleri, 

Türk Dünyası yemek kültürü, kültürel dönüşüm sürecinde Türk mutfağının dönüşümü, 

Osmanlı Sarayı yemek kültürü, Türkiye coğrafyası ve coğrafyanın toprak yapısının 

yemek biçimlerini şekillendirmesi, beslenmenin kültürel kimlik ile ilişkisi, Türk 

Mutfağının başka ülkelerin mutfak kültürüne etkileri, Türk misafirperverliğinin 

mutfaktaki işlevi şeklinde özetlenebilir. Farklı bilimsel disiplinlerden gelen 

araştırmacıların Türk Beslenme Kültürüne bakışlarını sundukları bildirilerinin, ortak bir 

sempozyumda tartışılması, beslenme konusuna çok disiplinli yeni bir perspektif 

kazandıracaktır.  

Sempozyum, Bolu Abant İzzet Baysal Üniversitesi, Gaziantep Üniversitesi, Bilecik Şeyh 

Edebali Üniversitesi, Marmara Üniversitesi ve Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi 



xii 

iş birliğiyle yapılmaktadır. Bilimsel etkinliğimiz, Gaziantep Büyükşehir Belediyesi ve 

Cumhurbaşkanlığı Milli Saraylar Başkanlığı’nın sponsorlukları ve Sesal Laboratuvar ile 

Rektörlüğümüzün kıymetli destekleri ile gerçekleşmiştir.  

Geleneksel hale gelmiş olan sempozyumumuz bilimsel yönüyle, TÜBİTAK tarafından 

desteklenmeye layık görülmüştür. Sempozyumun beslenme kültürüne, disiplinler arası ve 

özgün yaklaşımlar kazandırmasını, toplumsal farkındalığı artırmasını diliyoruz. 

Katkı sağlayan tüm kurum ve kuruluşlara, katkı sunan tüm paydaşlara, sempozyum bildiri 

kitabı sponsorumuz Aspava Restoran’ın sahibi Recep Şimşek’e, emeği geçen sempozyum 

düzenleme kuruluna, sekreterya ekibine, katılımcılara ve öğrencilerimize şükranlarımızı 

sunarız.  

Prof. Dr. Sebahat DENİZ 

İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi Dekanı 



13 



14 



15 



16 



17 



18 



19 

İçindekiler 

Sebahat DENİZ - Türk Mutfağının En Eski Beslenme Unsurlarından Biri Olan 

“Kavut”Un Türk Kültüründen Yansımaları ...................................................................... 1 

Yasin YILDIZ - Kültür Varlıklarının Korunması Kapsamında Saray Mutfakları ........ 21 

Halûk Harun DUMAN - Kopuz-Saz ve Kımızın İzinden Türk Dünyası Yemek 

Kültürü ............................................................................................................................ 41 

Mehmet AÇA - Gastromilliyetçilik ve Yemek Davamız .............................................. 55 

Mehmet Ali ÇELİKEL - Sömürgecilik Sonrası İngiliz Romanında Yemek, Kültür ve 

Kimlik ............................................................................................................................. 65 

Aslı FİŞEKÇİOĞLU - Dijital Kültürde Statü Endişesiyle Dönüşen Türk Yemek 

Ritüelleri ......................................................................................................................... 83 

Ahmet Emrah SİYAVUŞ - İklim, Toprak ve Ürün Coğrafyası Teruar Kavramı 

Üzerinden Anadolu’nun Gastronomik Zenginliği ........................................................ 103 

Badea MIHAELA, Presadă DIANA - The Role of Food Topics in Developing 

Students English Communicative Skills ....................................................................... 117 

Cahit BAKIR - John Freely’nin İstanbul Anlatılarında Gastronomi ve Kültürel Kimlik 

İlişkisi ........................................................................................................................... 127 

Mahinur Gözde KASURKA - Posthumanist Ethics of Consumption in Margaret 

Atwood’s The Year of the Flood .................................................................................. 139 

Danuta CHMİELOWSKA - Türk Mutfağının Polonya Beslenmesine Etkisi 149 

Furkan ABİR - Julia Pardoe’nin Sultanlar Şehri İstanbul’unda Sofra Kültürü ve 

Modernlik İmgeleri ....................................................................................................... 161 

Büşra KARAYIL, Çağla ÖZER - Malzeme ve Mutfak Kültürü Tasnif ve Tahlili Arşiv 

Taraması: Türk Folklor Araştırmaları (1949-1980) ..................................................... 175 

Muhammed Enes AYDEMİR - Türk Misafirperverlik Kültürünün Mutfaktaki İşlevi: 

ASPAVA Kültürü Örneği ............................................................................................. 187 

Fatma PEKŞEN - Asya Esintili Alatlı Pilav ............................................................... 201 





1 

Türk Mutfağının En Eski Beslenme Unsurlarından Biri Olan 

“Kavut”un Türk Kültüründen Yansımaları 

Sebahat DENİZ*

Özet 

Kavut, Türk mutfağının en eski tahıl gıdalarından biridir. Sözlüklerde “kavut, kavud, gavut, gavud, kagut, 

kagurt, kogut, govut, gavıt, ḳavıt, govruk, goyut” gibi farklı ifadelerle yer alan kavut genel tanımıyla, kavrulmuş 

tahıldan dövülerek elde edilen una ve aynı zamanda bu una şeker, pekmez, şerbet, tatlı yemiş gibi çeşitli 

malzemeler karıştırılarak elde edilen yiyeceğe de verilen addır. Kavut, bütün Türk coğrafyasında bilinen bir 

üründür. Anadolu sahasının doğusundan batısına kuzeyinden güneyine tamamında görülmekle beraber özellikle 

doğu kısmında daha yaygın bilinen ve kullanılan bir gıda unsurudur. Bunun yanı sıra Türklerin yaşadığı diğer 

bütün coğrafyalarda (Türkistan, Balkanlar, Akdeniz vd.) da kavut bilinmektedir. Türk dünyasının çeşitli 

bölgelerinde kavutun bir Nevruz yiyeceği olarak yapıldığı da görülmektedir.   

Kavutun yaygın olarak yapılışı; arpa ve buğdayın bütün olarak kavrulmasından sonra öğütülüp yağ, şeker, su 

(veya süt) ile kaynatılan şerbetle karıştırılarak helva haline getirilmesi şeklindedir. Ancak bazı yörelere göre 

farklılıklar göstermektedir. Oldukça besleyici özelliğe sahip olan kavutla yapılan gıdalar, yumuşak olmaları 

sebebiyle çocukların ve yaşlıların, besin değerinin yüksek olması sebebiyle lohusa kadınların beslenmesinde 

önemli bir yere sahiptir. Eskiden özellikle helva şeklinde yapılan kavutun, kavrulan tahılın aromatik kokusunun 

güzelliği sebebiyle misafir yiyeceği olarak da revaçta olduğu bilinmektedir. Ayrıca kavutun, yokluk dönemlerinde 

kurtarıcı bir gıda olduğu kabul edilmektedir.   

Bir dilde bir unsur etrafında söz varlığı oluşması ve edebi ürünlerde kullanılması o unsurun o dili kullanan 

toplumun kültüründe önemli bir yere sahip olduğunu göstermektedir. Türk mutfak kültüründe çok önemli bir yere 

sahip olan kavutla ilgili de atasözü, deyim, tekerleme gibi söz varlıkları oluşmuştur. Ayrıca fıkra, şiir, hikaye gibi 

edebî ürünlerde de kavuta rastlanmaktadır. Bu bildiride kavutun Türk kültüründeki yeri ve önemi belirlenmiş, 

yörelere göre farklılıklar tespit ve tasnif edilmiş, Türkçede kavut etrafında şekillenen söz varlıkları ve kavuta 

rastlanan edebi ürünler örneklerle değerlendirilmiştir. Bu çalışmada, Türk mutfağının en eski ve unutulmaya yüz 

tutmuş beslenme unsurlarından biri olan kavutun, kültürümüzdeki yeri ve önemine dikkatleri çekerek, besin değeri 

oldukça yüksek olan bu gıdanın kaybetmekle karşı karşıya olduğu değeri tekrar kazanmasına ve modern mutfakla 

buluşmasına zemin hazırlamak hedeflenmiştir. 

Anahtar Kelimeler: Türk mutfağı, kavut, tahıl, şeker, meyve, söz varlığı  

* Prof. Dr., Marmara Üniversitesi İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi

e-mail: sebahat@marmara.edu.tr

mailto:sebahat@marmara.edu.tr


III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı

2 

Reflections of “Kavut,” One of the Oldest Nutritional Elements of Turkish 

Cuisine, in Turkish Culture 

Abstract 

Kavut is one of the oldest grain-based foods in Turkish cuisine. In various dictionaries, it appears under several 

orthographic variants, including kavut, kavud, gavut, gavud, kagut, kagurt, kogut, govut, gavıt, ḳavıt, govruk, and 

goyut. In general terms, kavut refers to a flour obtained by roasting and pounding grains, as well as to the food 

prepared by mixing this flour with ingredients such as sugar, molasses, syrup, or sweet nuts. It is a product known 

throughout the entire Turkic world. Although kavut is found across Anatolia, from east to west and north to South, 

it is especially common and widely consumed in the eastern regions. Furthermore, kavut is known in other 

geographies inhabited by Turkic peoples, including Turkistan, the Balkans, and the Mediterranean basin. In several 

regions of the Turkic world, it is also prepared as a traditional food during Nevruz celebrations. 

The typical preparation of kavut involves roasting whole barley or wheat, grinding it, and then mixing it with a 

syrup made of oil, sugar, and water (or milk) to form a halva-like dish. Nevertheless, regional variations exist. 

Foods made with kavut are notably nutritious; due to their soft texture, they are traditionally considered suitable 

for children and the elderly, while their high nutritional value makes them particularly important in the diet of 

postpartum women. Historically, kavut, particularly in the form of halva, was favored as a guest dish for its 

aromatic, roasted flavor. It has also been regarded as a life-saving food in times of scarcity and hardship. 

The formation of lexical items and their appearance in literary works around a particular concept indicates the 

significance of that concept in the culture of the society using the language. Kavut, which occupies a prominent 

place in Turkish culinary culture, has given rise to various linguistic expressions, including proverbs, idioms, and 

tongue twisters. Moreover, it appears across numerous literary genres, including anecdotes, poems, and short 

stories. This paper identifies and classifies regional variations of kavut, examines its role and importance within 

Turkish culture, and evaluates linguistic expressions and literary references to kavut through illustrative examples. 

The study aims to draw attention to kavut, one of the oldest and nearly forgotten nutritional elements of Turkish 

cuisine, by highlighting its cultural and nutritional significance and by paving the way for its reintegration into 

contemporary culinary practices. 

Keywords: Turkish cuisine, kavut, grain, sugar, fruit, lexical heritage 



Sebahat Deniz 

3 

 

Giriş 

İnsanoğlu yaratıldığından beri en önemli ihtiyaçlarından biri beslenme olmuştur. 

Toplumların içinde yaşadıkları coğrafya, o coğrafyada var olan bitki ve hayvan çeşitliliği, 

toplumun beslenme alışkanlıkları ve kültürünü oluşturur. Bu sebeple de dünya üzerinde farklı 

mutfak kültürleri oluşmuştur. Eskiden beri hayvancılık ve tarımla uğraşan Türklerin mutfak 

kültürünün temelini et ve süt ürünleri ile yağlı hamur işleri oluşturmuştur (Yaman vd., 2021: 

492). Eski Türklerden beri bu özelliğin Türk mutfağında hâlâ devam ettiği, et ve ekmeğin 

sofraların baş tacı olduğu görülmektedir (Kut, 1996: 39). Türk mutfağının en eski tahıl 

gıdalarından biri “kavut”tur.  

Literatürde kavutla ilgili yapılan çalışmalar oldukça az olup bunlar, genellikle kavut 

ununun besin değeri, kimyasal ve mikrobiyolojik özellikleri gibi daha ziyade gastronomi ve 

kimya alanıyla ilgili çalışmalardır. Bunların dışında şehir mutfakları üzerine hazırlanmış 

kitaplarda veya makalelerde “kavut” başlığı altında ele alınmış ve daha ziyade yapılışıyla ilgili 

bilgiler veren çalışmalar da mevcuttur. Ancak, kavutun kültürel değeri ve önemi ile dil ve 

edebiyat açısından değerlendirme çalışmaları yok denecek kadar azdır. Bu sebeple bu çalışma 

böyle bir ihtiyaca binaen hazırlanmıştır.  

Etimolojik sözlüklerde kavut kelimesinin; “ka-”kökünden geldiği, bu kökten ka:g, ka:ğ, 

ka:b, ka:v kelimelerinin, bu kelimelerden de ka:g/ğ/v:ı/ur- fiilinin türediği ve kelimenin 

ka:g/ğ/v:ı/urt ve ka:ğ/v:(u)t şeklinde bugünkü hâlini almış olabileceği bilgisi yer almaktadır 

(Clauson, 1972: 610; Tietze, 2016: 180-181). 

Dîvânu Lugâti’t-Türk’te “qagut, qavut ve talkan” şeklinde 3 kez geçen (Kaşgarlı Mahmud, 

2005: 392, 415, 524) kelimenin bütün Türk coğrafyasında bölgelere göre farklı ağız özellikleri 

gösterdiği ve kavut, kavud, gavut, gavud, kağut, koğut, kogut, gavıt, ḳavıt, kagurt, kovut, govut, 

govruk, goyut vs. gibi farklı şekillerde telaffuz edildiği görülmektedir.  

Arapça “es-sevîyk/savîk”, Farsça “pist, püst, âbkâme ve kübîde” kavut unu karşılığında 

kullanılan kelimelerdir. Kaynaklarda Bedevî Arapların kavutu dağarcığa basıp özellikle zâd-ı 

râh (yol azığı) olarak kullandıkları belirtilmektedir (Tarama Sözlüğü, 1969: 4/2364-2365). 

Buradan hareketle Mükemmel Osmanlı Lugâti’nde Arapça “sevîk (c. esvîka)” kelimesi, “kavut 

dedikleri kavrulmuş un ki Bedevî Araplar “zâd-ı râh” derler” şeklinde tanımlanmıştır (Nazîmî 

Ali / Faik Reşad, 2002: 457). 

Kavut kelimesinin sözlüklerde yer alan anlamlarına bakıldığında; güncel TDK Türkçe 

sözlükte “Kavrulmuş ve dövülmüş tahıl ununa pekmez, şeker veya tatlı yemiş katılarak yapılan 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

4 

 

yiyecek” ve “güneşte kurutulmuş peynir” olarak iki farklı anlamı verilen kavut hakkında, 

Dîvânu Lugâti’t-Türk’te “qagut” maddesinde; “Darıdan yapılan bir yemeğin adı. Darı önce 

kaynatılır, daha sonra kurutulur ve öğütülür, son olarak yağ ve şekerle karıştırılır. Bu, yeni 

doğum yapmış kadınlara verilen yemeklerden biridir, bkz. qavut.” şeklinde bilgi verilmiştir 

(Kaşgarlı Mahmud, 2005:392). Halk ağzından derleme yoluyla hazırlanan Derleme 

Sözlüğü’nde kavut, “Kavrulmuş ve dövülmüş tahıl unu; kavrulmuş ve dövülmüş tahıl ununun 

şeker ya da tatlı yemişle karışımı, helva; kavrulduktan sonra öğütülen tahıl unu; kurutulmuş 

armuttan çekilerek elde edilen un; ince bulgur; kavrulmuş buğday; bulgur kepeği” olmak üzere 

altı farklı anlamda yer almıştır (Derleme Sözlüğü, 1975: 8/2695). TDK tarafından hazırlanan 

Tanıklarıyla Tarama Sözlüğü’nde de kavut, “kavrulmuş hububat unu” olarak tanımlanmıştır 

(Tarama Sözlüğü, 1969: 2363)..  

Clauson’ın Etimolojik Sözlüğü’nde kavutla ilgili olarak çeşitli kaynaklara atıfla 

“kavrulmuş buğdayın öğütülerek un haline getirilmesi; bu undan yapılan bir lapa; darıdan 

yapılan bir çeşit yiyecek; darı haşlanır, kurutulur ve ezilir; elde edilen un eritilmiş tereyağı ve 

şekerle karıştırılır; bu, doğum yapan kadınlar için bir besindir; darı unu (sawīq), eritilmiş 

tereyağı ve şekerle karıştırılarak yenir; kavrulmuş tahıldan yapılan un; buğday ve baklagillerden 

un yapılır ve yenir.” şeklinde tanımlara yer verilmiştir (Clauson, 1972: 610). Ayrıca, “Kuru 

dutun havanda dövülmesiyle elde edilen çerez”, “öğütülmüş dut kurusundan yapılan helva” 

(Derleme Sözlüğü, 1972: 6/2095) anlamları da yapılan alan çalışmalarından elde edilen bilgiler 

arasındadır. Bütün bu tanımlardan hareketle kavutun genel olarak “kavrulmuş tahıldan 

dövülerek elde edilen una ve aynı zamanda bu una şeker, pekmez, şerbet, kurutulup öğütülmüş 

tatlı yemiş gibi çeşitli malzemeler karıştırılarak elde edilen yiyeceğe verilen ad” şeklinde 

tanımlandığı görülmektedir.  

Derleme Sözlüğü’nde ve yapılan alan çalışmalarından elde edilen bilgilere göre “kavut” 

bütün Türk dünyası coğrafyasında (Türkistan, Balkanlar, Akdeniz, vs.) bilinen bir üründür. 

Anadolu sahasının doğusundan batısına kuzeyinden güneyine tamamında görülmekle1 beraber 

 
1Türkiye'de Halk Ağzından Derleme Sözlüğü’nde “kavut”la ilgili elde edilen bilgilerin kaynakları; Adana (Kadirli), 

Afyon (Dinar *Kızılköy, Sandıklı), Ağrı (Doğubeyazıt), Ankara (Polatlı-Şabanözü), Antalya (Kaş), Artvin 

(Yusufeli *Uşhum Köyü-Erkinis-Şavşat), Bayburt, Bolu, Burdur (Çeltek *Yeşilova), Bursa (İnegöl*Çeltikli köyü- 

Kurna), Çankırı, Çorum, Denizli (Çivril *Çöplü köyü), Diyarbakır, Düzce (Elemen Köyü), Elazığ (Ağın-Baskil-

Keban), Erzincan (Cenciğe), Erzurum, Eskişehir (Alpı), Gaziantep (Kilis), Giresun, Gümüşhane (Bayburt, 

Şebinkarahisar), Isparta (İğdecik-İlyas, Keçiborlu, Şarkikaraağaç *Bağıllı,*Gölkonak), İstanbul (Kartal), İzmir 

(Urla), Kahramanmaraş, Kars (Sarıkamış), Kastamonu (Araç-Karabüzey, Daday *Eldüren köyü), Kayseri, 

Kırşehir, Konya, Kütahya, Malatya, Manisa (Kemaliye *Alaşehir),  Niğde (Bor), Ordu (Ünye), Samsun (Bafra), 

Sinop, Sivas ( Ağrakos-Divriği *Eşke köyü, Gemerek *Çepni köyü-Gürün *Telin-Suşehri-Zara), Tokat (Artova-

Karkıncık), Trabzon, Tunceli (Nazımiye), Van (Erciş), Yozgat (Yerköy), Kerkük yöreleridir. (Derleme Sözlüğü, 

1972: 8/2695)  



Sebahat Deniz 

5 

 

bugün daha çok Anadolu’nun doğu bölgesinde yaygın olarak bilinen ve kullanılan bir gıda 

unsurudur.  

Kavutun Yapılışı ile İlgili Tarifler, Yörelere Göre Farklılıklar 

Yukarıdaki tanımlarda da görüldüğü üzere kavut yapımıyla ilgili en genel uygulama, 

buğday ve arpa gibi tahıl tanelerinin belirli bir sıcaklıkta kavrulduktan sonra taş değirmende 

veya el değirmeninde öğütülerek elde edilen kavut ununa eritilmiş yağ (tereyağı), şeker ve 

su/süt karışımını katıp yoğurmak şeklindedir (Yaman vd., 2021: 492). Kavutun yaygın olarak 

yapımı bu şekilde olmakla beraber yörelere göre birtakım farklılıklar da arz etmektedir. Bu 

farklılıklarda, yörelerde yetişen tahıl ürünlerinin çeşitliliği de etkili olmaktadır. Kavut ununun 

elde edilişindeki farklı uygulamalar şu şekilde sıralanabilir: Sadece buğday tanelerinin kavrulup 

el değirmeninde veya taş değirmende öğütülmesiyle; buğday taneleri yanı sıra bölgede yetişen 

tahıl çeşitliliğine göre arpa, mısır, nohut, ay çekirdeği, kabak çekirdeği vs. gibi tahılların ayrı 

ayrı kavrularak el değirmeninde veya taş değirmende öğütülüp birbirine karıştırılmasıyla; 

buğday, arpa gibi tahıl tanelerinin haşlanıp kurutulduktan sonra taş değirmende öğütülmesiyle; 

tahıl tanelerinin güneşte kavrularak el değirmeninde veya taş değirmende öğütülmesiyle; armut, 

ahlat (kocaş) gibi meyvelerin kurutulup yenilmeyecek kısımları alındıktan sonra dövülüp 

öğütülmesiyle elde edilen kavut unu ve armut, ahlat (kocaş) gibi meyvelerin kurutulup 

yenilmeyecek kısımları alındıktan sonra dövülüp öğütülerek elde edilen unun kavut ununa 

karıştırılmasıyla elde edilen un. Kavut ununun elde edilişinde bu şekilde bazı farklılıklar 

olmakla beraber hepsinin de ortak yönü tahılın kavrulduktan veya haşlandıktan sonra taş 

değirmende öğütülmesidir. Çünkü unun, şerbet katılınca hamurlaşmaması esastır. 

Kavut ununun yapılışındaki bu farklılıklar, kavut unundan elde edilen yiyeceklerde de 

kendisini göstermektedir. Kavut unuyla yapılan gıda türlerinin; tatlı helva şeklinde; eğlencelik 

olarak un halinde; tatlı kuru meyvelerle tatlandırılmış çerez şeklinde ve kavut unuyla yapılmış, 

çorba, yağlı, tuzlu yemekler şeklinde olduğu görülmektedir. Kavut unuyla yapılan bu farklı 

gıdaların yörelere göre farklılıkları aşağıda verilen birkaç örnekle daha iyi anlaşılacaktır: 

Türk Patent Marka Kurumu tarafından 2018 yılında tescillenen Van kavutu, Van havzasına 

has bir buğday olan tîr buğdayından elde edilir ve Evliya Çelebi’nin bildirdiğine göre süt, darı 

ve tereyağı ile pişirilir. “Sütte bekletilmiş ve öğütülmüş kabuklu buğday unu ile tereyağının 

kavrulmasıyla üretilen Kavut’un besin değeri yüksek olup, tarihte erken kalkanların gıdası 

olarak bilindiğinden peygamber sofralarında yer bulmuş, yöre insanının hem kahvaltı hem de 

sahur sofrasından eksik olmamıştır.” (Türk Patent Marka Kurumu, 2018). Kavrulmuş buğday 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

6 

 

ununun sade yağda pişirilmesiyle elde edilen kahvaltılık bir yiyecek olarak da tarif edilir 

(Yiğiter, 2023:83). 

Gümüşhane’de, tereyağı ve kavut unu kavrulup soğuk su ilave edilerek kaynatılıp tuz 

eklenerek çorba yapılır. Bunun kavurma eti de katılarak yapılmış şekli Bayburt kavut çorbası 

olarak Türk Patent Marka Kurumu tarafından 2020 yılında tescillenmiştir. Gümüşhane’de kavut 

unundan helva da yapılmaktadır. Önce kavut unu suda haşlanarak pişirilir. Sıcak bir hamur 

kıvamına geldikten sonra büyük bir kaba aktarılıp üzerine, önceden hazırlanmış şerbet dökülür 

ve kavut üzerine delikler açılarak hamurun şerbeti çekmesi sağlanır. Tereyağı eritilip kızgın 

haldeyken kavutun üzerine dökülerek kavut tatlısı, helva yapılır. Karadeniz mutfağında arpadan 

elde edilen kavut unundan lapa yapılıp ortasına çukur açılır ve içi tereyağlı şerbetle doldurulur. 

Yerken biraz şerbetten biraz lapadan alınarak tüketilir (Yaman vd., 2021: 494). 

Aksaray’da buğday, nohut, arpa, kenevir ve menengiç tohumlarının kavrulup 

öğütülmesiyle elde edilen kavut ununun üzerine pekmez veya süt dökülerek yenilir. Çankırı’da 

ahlat meyvesi dövülerek güneşte kurutulduktan sonra içine kavurga, mısır ve kabak çekirdeği 

katılıp, öğütülerek elde edilen kavut unu öylece tüketildiği gibi şeker, su veya pekmez katılarak 

da yenilir. Erzurum’da çok tüketilen kavut ununa su eklenip karıştırılır, daha sonra üzerine 

tereyağı ve bal veya pekmez dökülerek tatlı olarak yenir. Ayrıca kavut ununa tuz eklenip kaynar 

su ilave edilerek katı bir karışım elde edildikten sonra ortasında açılan deliğe bal veya pekmez 

konularak üzerine, eritilmiş tereyağı dökülmesi de bir başka tüketim şeklidir. Yörede buna 

“haşıl” da denilmektedir. Erzurum’da ayrıca, kavut unu tereyağıyla kavrulup soğuk su ilave 

edilerek kıvam alıncaya kadar karıştırılmak suretiyle çorba şeklinde de tüketilmektedir (Yaman 

vd., 2021: 493-495).  

Bolu’da kavrulmuş buğday ve leblebi ununa toz şeker karıştırılmak suretiyle eğlencelik 

çerez olarak tüketildiği gibi, arpadan elde edilen kavut ununa, önceden hazırlanan şerbet 

karıştırılıp suyunu iyice çektikten sonra küçük toplar haline getirilerek de yenir. Ayrıca kavut 

ununa kurutulup öğütülmüş olan ahlat ve kocaş (olgun küçük armut)ın karıştırılmasıyla ve biraz 

da şeker ilavesiyle elde edilen ve kızıl kavut denilen un, su ile yoğrulup ceviz büyüklüğünde 

toplar halinde de tüketilir. 

  Azerbaycan’da da kavrulmuş buğday, nohut vs. tahıl ununa, tatlandırması için şeker tozu 

vs. karıştırıp çerez olarak yenilir (Azerbaycan Dilinin İzahlı Lügati, 2006: 3/192). 

 

 



Sebahat Deniz 

7 

 

Kavutun Kullanım Alanları  

Kavut, içeriğindeki ruşeym ve kepek içeren tam buğday ve/veya arpa unu sayesinde 

besleyici bir tahıl ürünüdür. Ayrıca, öğütme işleminden önce tahılların kavrulması sebebiyle 

oldukça aromatik bir lezzete sahiptir (Karaoğlu/Kotancılar, 2006: 233). Bu sebeple de hayatın 

pek çok yerinde kullanılan bir beslenme ürünü olmuştur. Yumuşak ve besleyici olması sebebiyle 

mama olarak çocuklara, kuvvet vermesi ve sütü çoğaltması için yeni doğum yapmış kadınlara 

(lohusalara) (Kaşgarlı Mahmud, 2005: 392), kolay çiğnemeleri ve kuvvet vermesi için dişsiz 

yaşlılara yedirilmiş2; besleyici olmasından dolayı iyileşmesi için hastalara da çorba olarak 

içirilmiştir (Yaman vd., 2021: 495).  

Kavut, besleyici ve yumuşak olmasının yanı sıra kuvvet verici ve tok tutucu özelliğe de 

sahiptir. Aynı zamanda kullanıma hazır bir un olması sebebiyle tekrar kaynatma, pişirme, 

kavurma gibi herhangi bir işlem gerektirmemesi onun yolculuk, savaş ve göç zamanlarında 

tercih edilen bir gıda ürünü olmasını sağlamış ve yol azığı olarak da kullanılmıştır. Nitekim 

Kırgızların Coodarbeşim Destanı’nda yol azığı olarak kullanıldığı görülmektedir. Kıpçak beyi 

Er Töştük’ün olağanüstü dünyaya gelen ve dokuz yaşına kadar herkesten gizlenerek büyütülen 

oğlu Coodarbeşim, düşmanı öldürmek için uzak bir yolculuğa çıkar. Annesi onu, “Buradaki 

torbada seni rahatlatacak ve sana güç verecek kavut var, onu yersin. Atın Kıltorko için 

hazırladığım otu da başına bir şey geldiğinde ona yedirirsin.” deyip dualarla yolcu ede. (Kaya, 

2015: 9-10). Yine Manas Destanı’nda, Almambet’in düşmana karşı harekete geçmeden önce 

alpları Sırgak ve Çuvak’a hitaben yapmış olduğu konuşmanın ardından alpların sakinleştikleri 

ve Manas’ın karısı Kanıkey’in hazırlayıp vermiş olduğu kavut, kavurmaçı, kurutulmuş et gibi 

yol azıklarından yiyip atlarını yemledikten sonra “Tanrı’ya tevekkül” diyerek atlarına bindikleri 

anlatılmaktadır (Manas Destanı, 2017: 106). 

Türklerde kavut, her ne kadar günümüzde kaybolmaya yüz tutmuşsa da eskiden hemen her 

evin olmazsa olmazı gıda ürünlerinden biri olmuştur. Yazın hasat mevsimi sonunda buğday, 

arpa gibi tahıl ürünleri elde edildikten sonra, bir sonraki yaza kadar yetecek miktarda kavut unu 

öğütülüp hazırlanır ve kilerlerdeki yerini alır. Kavut ununun bu şekilde kullanıma hazır bir un 

 
2 Azerbaycan’da yapılan alan araştırmasında kavutun dişi olmayan yaşlılar için hazırlanan gıdalardan olduğu 

anlaşılmaktadır: “Kavut, kavrulmuş buğdayın (qovurga) un haline getirilmiş halidir. Daha sonra kavut ununa 

şekerli süt yahut pekmez katılarak yenir. Özellikle kavurga yiyemeyen, dişleri olmayan yaşlılar için yapılmışbir 

çeşni türüdür. Ananemin (1895) dedem için sürekli yaptığı tatlıdır. (Mestan Seferova, 1947/Ağcabedi; Aziz 

Kasımova, 1958/Ağdam)”; “Buğdayı kavurup el değirmeninde çektikten sonra un haline gelir ve bu una kavut 

denir. İçine fındık, ceviz vd. konulduktan sonra yaşlı, özellikle dişi olmayan kişiler un halinde (mannı şeklinde) 

yerlerdi. Bizim yörede süt koymayız; un halinde kaşık kaşık yerdik. (Nazile Abbasova 1965/Ağdam)”. Bu 

bilgilerin derlenmesinde yardımcı olan Doktora öğrencim Günay Gasımova Çatalkaya’ya teşekkürü borç bilirm.  



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

8 

 

olması ve aromatik bir lezzete sahip olması, günlük hayatta acil durumlarda kurtarıcı olarak 

tüketilen bir gıda mahsulü olmasına vesile olmuştur. Özellikle misafirlik kavramının çok 

önemli olduğu ve habersiz gelen misafiri Tanrı misafiri olarak kabul eden Türk kültüründe, 

ona ikramda bulunabilmek için evde hiçbir yiyecek olmasa da hemen kavuttan bir yiyecek 

sunmak bir gelenek halini almıştır. Nitekim Evliya Çelebi de Seyahatname’sinde Van ilini 

anlatırken, orada yaşayan halkın her misafire süt, darı ve tereyağından yapılan kavut helvası 

ikram ettiklerini, kendisinin de yediğini ve tadını çok beğendiğini, çok lezzetli olduğunu 

belirtmiştir (Evliya Çelebi, 2000: 166).  

Diğer taraftan kavut, her evde bulunması sebebiyle yokluk zamanlarının da kurtarıcı 

gıdasıdır. Ancak bir evde kavut ununun bulunmaması bir fakirlik ölçüsü olarak 

değerlendirilmektedir. Nitekim, bir Kırgız destanı olan Eşimkul Menen Zuura’da, çocukları 

olmayan yoksul Eşimkul ile Zuura’yı tedavi edip çocuk sahibi olmalarını sağlayan Hekim’e 

duydukları minnetin karşılığında ona verecek bir şey bulamamanın mahcubiyetiyle üzülerek 

Zuura’nın Hekim’e: “Ey hekim, fakirligin gözü kör olsun bir kavut bile yok sana ikram 

edebilecegim.” demesi de bir evde kavut bulunmamasının bir fakirlik işareti olduğunu 

göstermektedir (Gezer, 2017: 205-210). 1916 yılında, Rus baskısına dayanamayıp Ata Yurdunu 

bırakarak Çin’e kaçan Kırgızların, orada çileli bir hayat yaşadıkları, hatta zorda kalan ailelerin 

bir kâse kavut unu için kızlarını Çin ve Uygur zenginlerine vermek zorunda kaldıkları da 

kaynaklarda yer alan bilgiler arasındadır (Dıykanbayeva, 2014: 112-118).  

Ramin Vekilov’dan derlenen bilgiye göre Azerbaycan’da I. Karabağ Savaşı’nda (1988-

1994) ekmek bulunamadığı veya parasızlıktan ekmek alınamadığı için insanların kavut 

yaptıkları ve onunla ekmek yapıp veya öylece yiyerek karınlarını doyurdukları Azerbaycan 

Türklerinin acı hatıraları arasında yer almaktadır.3 

Kavut, Türklerde sadece zor günlerin değil aynı zamanda düğün, bayram, eğlence gibi 

mutlu ve sevinçli günlerin de yiyeceği olmuştur. Nitekim, Kırşehir’in Hacıbektaş bölgesinde 

buğday kaynatılıp kurutulduktan sonra, el değirmenlerinde öğütülür ve savrularak temizlenir. 

Bu savrulma işlemi esnasında ortaya çıkan kabuk kısımlarına kavut denir ve kuru üzüm, ceviz 

gibi kuru yemişlerle karıştırılarak çerez gibi yenir. Bu çerezin düğün geleneği içinde de 

tüketildiği görülmektedir. Düğünde bayrak kaldırılmasını takip eden gün, erkek evinden kız 

evine götürülen süslenmiş ikramlık hayvanın yanında, bir tepsinin içine hazırlanan kavut 

karışımı çerez de bulunur (Öçalan, 2005: 10-13). Diğer taraftan Uygurlarda da kavut çayı düğün 

 
3 Ramin Vekilov, 1975 doğumlu/Kazah/Azerbaycan-Gürcistan bölgesi. (Derleyen: Günay Gasımova Çatalkaya, 

Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Eski Türk Edebiyatı Anabilim Dalı Doktora öğrencisi.) 



Sebahat Deniz 

9 

 

içecekleri arasında bulunmaktadır. Sarı Uygurlar olarak da bilinen Yuğurların, çay kasesine 

kavut, tereyağı, kaymak koyup üzerine demlenmiş sütlü çay doldurmak suretiyle yaptıkları 

kavut çayı en sevdikleri çaydır.  Kaynaklarda, Yuğurların düğün gelenekleri içinde gelin alınıp 

damat evine gelindiğinde misafirlerin önüne pişi ve kavut çayı getirildiği belirtilmektedir 

(Davut/Canbuz, 1998: 470,474). 

Eskiden çocukların da en önemli eğlenceliklerinden biriydi. Meselâ Bolu’da leblebi 

tozunun içine şeker tozu karıştırılarak elde edilen kavuttan yapılan bu eğlencelik mahalle 

bakkallarında küçük şeffaf poşetlerde satılırdı. Kavutu yerken konuşmak veya ıslık çalmak 

imkansızdı. Dolayısıyla çocuklar bunu eğlenceye dönüştürür, kavut yiyen arkadaşlarını 

ağzındaki kavutu dışarı püskürtsün diye güldürmeye çalışırlardı veya kavutu ağzına alan çocuk 

onu karşısındaki arkadaşının yüzüne püskürterek şakalaşırlardı.4 

Türk dünyasında Yenigün / bahar bayramı olarak kutlanan Nevruz’da hazırlanan özel 

yiyecekler arasında kavutun da bulunduğu bilinmektedir. Evlere bolluk bereket getirdiğine 

inanılan kavut, Türk dünyasının çeşitli bölgelerinde yapılmaktadır. Kırgızların, Nevruzda kutsal 

kabul ettikleri “sümölök yemeği” içine kavut kattıkları ve yeni yılın ilk gününde Nevruza özel 

olarak "Auz köcö" denilen "kavut" yemeği yaptıkları bilinmektedir (Çay, 1988: 75).    

Türklerde Hıdrellez gelenekleri içinde de kavuta rastlanmaktadır. Kars’ın Çağlayan 

köyünde yapılan bir Hıdırellez ritüeli buna örnek verilebilir: Hıdrellezden bir gün önce geceden 

kavut pişirilir ve bir tabağa konulup üstü sıvazlandıktan sonra bir tekneye alınır, yanına ayna, 

tarak, makas ve at nalı konulur, sonra bir dilek tutularak kimsenin girmeyeceği temiz bir odaya 

bırakılır ve ertesi gün olması beklenilir. O gece Hızır’ın eve gelip aynaya bakarak saçını 

tarayacağına, kavuttan yiyeceğine ve atına bineceğine ve böylece atının nalı da iz olarak 

kavutun üstünde kalacağına inanılır. Ertesi sabah güneş doğarken odaya gidilir ve kavutun 

üzerinde Hızır’a ait bir iz varsa dileğin gerçekleşeceğine ve o yılın bereketli geçeceğine inanılır 

ve kurban kesilip dağıtılır, kurban kesilmezse yılın uğursuz geçeceğine inanılır (Coşan/Öztürk, 

2023: 299-300). Safranbolu’da da Hıdırellez’den bir gün önce dut kurusu, mısır patlağı, kabak 

çekirdeği ve şeker katılarak kavrulan ve dövülüp un haline getirilmek suretiyle hazırlanan kavut 

unu, küçük bez torbalara konularak gece gül dalına bağlanır ve sabah gün doğmadan oradan 

alınıp Hızır’ın dokunduğu inancıyla şifa umularak yenilir (Irmak, 2024: 506-507). 

 
4 Bolu, doğup büyüdüğümüz yer olması bakımından kavutla yapılan bu şakalaşmalar bizim de çocukluğumuzun 

eğlenceli tecrübeleri ve hatıraları arasında yer almaktadır. (Sebahat Deniz) 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

10 

 

Tunceli yöresi inanç kültüründe de Hızır orucu denilen bir oruç tutulur; Şubat sonu Mart 

başına gelen ilk haftanın Salı günü başlayan bu oruç 3 gün sürer. Oruca başlamadan önce evin 

en yaşlı kadını kavut ununu besmeleyle eleyip bir leğene koyarak evin en güzel odasına bırakır 

ve Hızır’ın gelip bu una iz bırakması beklenir. Ardından üç günlük oruca başlanır ve üçüncü 

günün sonunda o undan lokma yapılıp komşulara dağıtılır. Bir diğer uygulamaya göre de Hızır 

ayında Salı günü oruca başlanır, Perşembeyi Cumaya bağlayan gece kavut unundan lokma 

yapılıp üstü kapatılarak bir odaya konur; Hızır’ın gelip bu lokmaya at izi, nal izi, el izi gibi bir 

işaret bir iz koyacağına ve eğer işaret koymuşsa o haneye bereket ve mutluluk getireceğine 

inanılır ve ertesi gün bu lokma komşulara dağıtılır (Geçim, 2024: 51-63). 

Kavutun, Ramazan’da oruç açarken de tüketilen gıdalardan biri olduğu kaynaklardan 

anlaşılmaktadır. Tarama Sözlüğü’nde, XV. yüzyıl âlimlerinden Müfessir Hacı İvazoğlu 

Mehmed tarafından kaleme alınan va’z ve nasihatler içeren Cinânü’l-Cenân adlı eserinden 

iktibasla evliyaların, oruçlarını kavutla açtığına işaret eden “Evliyadan bazısın gördüm orucın 

açıcak avucına biraz kavut koyar, diliyle yalar.” ifadesine yer verilmiştir. Yine aynı yerde XIV. 

yüzyılda Şam’lı İmadüddin İsmail bin Ömer’in Arapça kaleme aldığı tarih kitabının Hızır bin 

Celalüddin tarafından 1438’de yapılan Türkçe tercümesi olan Târih-i İbn-i Kesîr Tercümesi adlı 

esere atıfla verdiği “Oruç tutardı, kavut getirdiler ve su getirdiler orucın sıya. Zait olmuşdı, 

sımadı orucunu, tamam etti.” şeklindeki bilgide kavutun su ile beraber orucu açmak için 

tüketildiğine işaret olunmuştur (Tarama Sözlüğü, 1969: 2364). Kavutun sadece oruç açmada 

değil aynı zamanda sahurda da tüketildiği bilinmektedir (Türk Patent Marka Kurumu tarafından 

2018).  

XIV-XV. yüzyıl âlimlerinden İznikli Hacı Hüseyinoğlu Musa (öl.1423)’nın, insanların yedi 

azasıyla işleyebileceği iyilik ve kötülükleri konu edinen eseri Münebbihü’r-Râkıdîn’den atıfla 

Tarama Sözlüğü’nde Hz. Peygamber’in eşi Safiyye’yi aldığı zaman onu hurma ve kavut ile 

davet ettiği belirtilmektedir (Tarama Sözlüğü, 1969: 2363).  

Kavutla İlgili Türkçe Söz Varlığı ve Edebi Ürünlere Yansıması 

Türk beslenme kültürünün en önemli gıda unsurlarından biri olan kavut, Türk dili ve 

edebiyatında da yer bulmuş, bazı atasözü, tekerleme gibi söz varlıklarının oluşmasına katkı 

sağlamış ve edebî ürünlerde yer almıştır.  

 

 



Sebahat Deniz 

11 

 

Deyim 

Kavut gibi dağılmak: “Birleştirilemeyen, toplanamayan, birbirine yapıştırılamayan, 

dağılan şeyler” için kullanılan bir deyimdir. Daha çok Sivas yöresinde kullanılan bu deyimin 

çıkış sebebi halk kültürü araştırmacısı Müjgan Üçer tarafından şu şekilde açıklanmaktadır:  

Daha önce kavrulup öğütülerek hazır bulunan un, istenildiği zaman, daha çok kış akşamları, 

tatlandırıcı şerbetle karılarak bir tepsiye dökülür. Avuç içinde sıkılarak kolay yenilecek duruma 

getirilir. Elde sıkılmayan kavut dağılır. Bu sebeple dağılan şeylere “kavut gibi dağılıyor” derler.” 

(Üçer, 1994: 87)  

Kavut akıllı: “Sersem, ahmak, kıt akıllı” anlamlarında kullanılan bir deyimdir. Bugün de 

hala Çankırı, Çorum taraflarında “sersem, ahmak” anlamında “kavut akıllı” tabiri kullanıldığı 

görülmektedir.5  

Ağzına govut veren yoktur: Azerbaycan Türkçesinde bu deyim “söylediği sözlere kulak 

veren, dinleyen, verdiği öğüdü tutan yoktur” manasında kullanılan bir deyimdir (Azerbaycan 

Dilinin İzahlı Lügati, 2006: 192).  

Kül talkan (kavut) etmek: “Yıkıp dağıtmak, yerle bir etmek, un ufak etmek” anlamında 

kullanılan bir deyimdir. Bu deyimle Kırgızlar’ın Manas Destanı’nda rastlanmaktadır. Manas’ın 

Alevke Han’la savaşırken onunla karşılaştığı bir sahnede; 

Manas’a yaklaştı ve “Ben burayı bırakıp gitmek istiyorum. Seninle mücadele etmek istemiyorum. 

Müsaade ediniz de ben gideyim.” dedi. Canını sağ bırakması için Manas’a yalvardı. Manas ona “Ey 

Alevke, Alevke! Yaralarımı açma! Seni bu Kırgız ülkesine kim gönderdi? Yaralarıma fazla 

dokunursan kalelerini kül talkan (kavut) ederim.” dedi. Manas’ın tehditlerini dinledikten sonra 

Alevke Han göç hazırlığı yapıp Kasgar’a hareket etti. (İnan, 2017: 26) 

şeklinde bu deyimi kullandığı görülmektedir.  

Atasözü 

Kaba yelsiz kavut yenmez: “İnsanın sevinçli bir zamanında üzüntü sıkıntı çıkması; sevincin 

kursakta kalması” anlamında kullanılan bir deyimdir. Müjgan Üçer’in bu deyimle ilgili Sivas 

yöresinde üç farklı kişiden derlediği üç farklı bilgi mevcuttur. Bu bilgilerden birine göre; 

adamın biri tam kavut yiyeceği sırada esen kabayel yüzünden kavut dağılıp ağzına alamaması 

üzerine canı sıkılmış ve “kabayelsiz kavut yenmez” diyerek talihsizliğinden yakınmış. O 

zamandan beri de söylenir olmuş (Üçer, 1997: 88). Aynı durumu Andreas Tietze, Tarihî ve 

 
5 Bu bilgi Şeyma Ebru Yanık’tan alınmıştır. (Şeyma Ebru Yanık: Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları 

Enstitüsü Eski Türk Edebiyatı Anabilim Dalı Yüksek Lisans öğrencisi.) 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

12 

 

Etimolojik Türkiye Türkçesi Lügâti’nde, Pertev Naili Boratav’dan nakille; “Hoca merhûm bir 

rüzgârlı havada deve üstünde kavut yermiş. Fakat ağzına attıkça yel alır götürür, hiç boğazına 

gitmek kısmet olmazmış.” şeklinde yer vermiştir (Tietze, 2016: 180-181).   Üçer’in derlediği 

bir diğer bilgiye göre; kavut yapılacak buğday, kaba yelde savrularak kabuklarından ayrılır; 

dolayısıyla kavut yapabilmek için kabayele ihtiyaç vardır. Bu sebeple kavutla kabayel arasında 

ilgi kurularak bu sözün söylendiği belirtilir. Üçüncü bilgide ise kışın yapılan kavuta kar 

katıldığı; karın yenebilir olması için de kabayel görüp bulgur bulgur olması gerektiği 

söylenmiştir (Üçer, 1997:88-89). Bu üç derlemeden ilkinde “kaba yelsiz kavut yenmez” sözü 

deyim anlamıyla kullanılırken, diğer iki derlemede ise bu sözün deyimden ziyade kavutun elde 

edilişinde kabayelin gerekliliğine değinildiği anlaşılmaktadır. Bu da farklı bir deyim anlamıyla 

değerlendirilebilir. Dolayısıyla “Kaba yelsiz kavut yenmez” atasözü, “bir işte şartlar uygun 

olmayınca istenilen sonuca ulaşılmaz” anlamını da taşımaktadır.  

Kavutu olan pekmeze katar, aklı olan öğüt tutar / Kavutu olan pekmeze katsın, aklı olan 

nasihat alsın: Öğüt tutmanın faydasına işaret edilen bu atasözü, Dîvânu Lugâti’t-Türk’te yer 

alan bir dörtlükte “Oğlum öğüt algıl / Biligsizlik keter / Talqân kimnig bolsa / Angar bekmes 

qatar” şeklinde geçmektedir (Kaşgarlı Mahmud, 2005: 525). Burada kavutun pekmezle 

karıştırıldığı zaman daha lezzetli ve faydalı olduğu örnek gösterilerek öğüt tutmanın da 

bilgisizliği giderdiği için onun gibi faydalı olduğu anlatılmaktadır. Kaynaklarda bu atasözünün 

Selçuklu çağının başlarında da kullanıldığı bildirilmektedir (Özbay vd., 2024: 7). 

Tekerleme 

Kavudu ye, dağı aş; haşılı ye, köşeyi dolaş: Kavutun en önemli özellikleri arasında 

besleyici, kuvvet verici ve tok tutucu oluşu vardır. Özellikle kavutun çok tüketildiği Erzurum 

ve çevresinde bu özelliğiyle ilgili dillerde kavudu ye, dağı aş; haşılı ye, köşeyi dolaş tekerlemesi 

çok söylenen bir söz olmuştur (Yaman vd., 2021: 495). Bu sözle kavutun, yiyene dağlar aşacak 

kadar kuvvet ve tokluk hissi verdiğine işaret edilmektedir.  

Fıkra 

Kavudun günlük hayatta çok tüketildiği yerlerde  halkın yaşayışına da etki ettiği, fıkralara 

dahi konu olduğu görülmektedir. İspir’de anlatılan bir fıkrada; “Salaçur’da (Aksu’da) 

delikanlılar yemekli bir eğlence (helfene) yapmak istemişler, aralarında para toplamışlar. 

Düşünüp taşınmışlar: Ne alsak acaba? ... et alsak kemiği çıkar, dut alsak sapı (poççiği) çıkar. 



Sebahat Deniz 

13 

 

Yine bir gavut poşiriği, yine bir gavut poşiriği.” demişler.6 Anlatılan bu fıkradan hareketle 

Erzurum İspir’de kavutun hem kolay alınabilen hem vaz geçilemeyen eğlenceliklerden biri 

olduğu da anlaşılmaktadır. 

Şiir 

Türklerde beslenme kültürünün kadim unsurlarından biri olan kavutun şiire yansımış ilk 

örneklerine şimdiki tespitlerimize göre Dîvânu Lugâti’t-Türk’te yer alan bir dörtlükte 

rastlanmaktadır. Bu anonim dörtlükte “talkan” şeklinde geçen kavut, kavutun pekmezle 

karıştırılarak yenildiğine işaretle konu edilmektedir:  

Oğlum öğüt algıl    (Oğlum öğüdümü dinle) 

Biligsizlik keter    ((Ve) cehaletten kurtul) 

Talqân kimnig bolsa    ((Çünkü) kavutu olan kimse) 

Angar bekmes qatâr    (Ona pekmez katar) [yani aklı olan kimse, nasihata 

değer verir.]       (Kaşgarlı Mahmud, 2005: 525) 

Yukarıda zikredildiği gibi Kırgızlar’ın meşhur Manas Destanı’nda kavutun “kül talkan 

(kavut) etmek” deyimi halinde ve yine Kırgızların Eşimkul Menen Zuura destanında, 

yoksulluğun ifadesinde kullanılmıştır (Gezer, 2017:205-210).  

Kırgızların meşhur şairi Kalık Akıev (1883-1953)’in babası Akı’nın vatanından ayrılışını 

ve gittiği yerde çektiği sıkıntıları dile getirdiği aşağıdaki şiirde, kavutun yoksulluğun gıdası 

olduğuna işaretle aç kaldıklarını, kimseyi tanımadıklarını, herkesten kavut istediklerini 

anlatmaktadır.  

Başına düştü çok tasa,  

Kavut sorarak herkesten,  

Tam oldu divane.  

Gittiği tanıdık halk değil,  

Kadın, çocuk aç olsa,  

Sormadan bırakmak akıllı işi değil.  (Musaev/Taştemirov, 2008:113) 

Âşık edebiyatında da yer alan kavut, âşıkların şiirlerine konu olmuştur. 20. Yüzyıl 

âşıklarından Âşık Mehmet Akçay (d.1951), aşağıdaki dörtlüğünde kavutun, memleketi olan 

Van’da kahvaltıda yenen yiyeceklerden biri olduğuna işaret etmiştir. 

 
6 “Dil-Kültür Bağlantısı Açısından İspir Mutfak Kültürü”, http://www.ispir.gov.tr/dil-kultur-baglantisi-acisindan-

ispir-mutfak-kulturu/erişim:28.12.2025. 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

14 

 

 Âşık Çağlariyem deme de hele 

 Sabah olsun kahvaltıya ge hele 

 Murtuğanı kavudunu ye hele 

 Süt yağ kaymak peynir bal bizim elde  (İşleyen, 2021: 224) 

Bir başka Vanlı şair Âşık Celal Yenitürk (d.1952)’ün Van’dan ayrılırken yazdığı ve içinde 

kavutun da yer aldığı “Hoşça kal” başlıklı şiirinin bir dörtlüğü Van’ın coğrafi işaretli 

yemekleriyle ilgilidir. 

 Keledoş sengeser asta kayganak 

 Cılbır şile kavut murtuğa kuymak 

 Umacaş helise bal peynir kaymak 

 Doyamadım hazım sen de hoşça kal  (Yiğiter, 2023: 57) 

Bayburtlu Âşık Celâlî (öl. 1915) de bir şiirinde, kavutun yumuşak ve besleyici olmasından 

dolayı dişi olmayan yaşlılara ikram edildiğini vurgulamıştır.  

 Kara kavut der ki Mevlâ kerimdir 

 Nice dişsizleri mihmân eyledik  (Kurnaz/Tatçı 2000: 252) 

Alevi-Bektaşi inanç kültürü içinde de yer alan kavuta nefeslerde yer verilmiştir. Aşağıdaki 

nefeste Hızır orucunun ardından yapılıp dağıtılan kavut lokmasından bahsederek kavutun 

kavrulmuş buğdaydan elde edildiğine de işaret edilmiştir: 

 Her Şubat ayında üç gün oruçla 

 Anarız Hızır’ı kavruk kavutla 

 Kutlarız Hızır’ı gelen konukla 

 Kurbanlar pişirip sunanımız var  (Geçim, 2024: 56)  

Klasik edebiyatta ise kavuta daha çok mesnevilerde rastlanmaktadır. XIV. yüzyılda yaşamış 

Mehmed adlı bir şairin 1398 (800) yılında kaleme alarak Yıldırım Bayezid’in oğlu Süleyman 

Çelebi’ye sunduğu ve Hozan hükümdarı Numan Şah’ın oğlu Ferruh ile Hıtay hükümdarı 

Hümâyun Şah’ın kızı Hümâ arasındaki aşkı konu edinen 8702 beyitlik Işknâme adlı 

mesnevisinde kavutla ilgili aşağıdaki beyit tespit edilmiştir. Bu beyitte, hikâyenin kötü 

şahıslarından biri olan göçebe beyi Ûç’un, Hümâ’ya âşık olup Hümayun Şah’tan onu istemesi, 

Hümayun Şah’ın bunu kabul etmemesi üzerine onu tehdit edip Hümâ’yı zorla yanına getirtmesi, 

onun kendi hatunu olmasını istemesi, Hümâ’nın ise bunu kabullenmemesi üzerine aşağıdaki 

beyitlerde görüldüğü gibi azarlayarak onu zorla elde etmeye çalışması anlatılmaktadır:  



Sebahat Deniz 

15 

 

Kakıdı didi itme göñlümi tar 

Ki bu giñ dünyede biñ dürlü iş var 

Gönülle gel benim gönlümü avut 

Bişirme hîle ocağında kavut   

Beni yalvartmağ ise yiter olur 

Kaçana kovan âhir yiter olur    (Yüksel, 1965: 245) 

(Öfkelenerek: “Bin türlü iş olan bu geniş dünyada benim gönlümü dar etme; hile ocağında 

kavut bişirip [beni daha fazla uğraştırma], gönüllü olarak gel de benim gönlümü avut. Beni 

yalvarttığın artık yeter, kaçanı kovalamak sonunda yeter” dedi.) 

Aynı zamanda bu beyit, o dönemde kavutun çok bilinen ve ocaklarda en çok kavrulan tahıl 

ürünü olduğunu da düşündürmektedir. 

Dârü’l-fünûn Kütüphanesi yazmaları arasında bulunan Lehçe-i Erzurum adlı bir risalede 

yer alan bir beyitte kavutun tarifi verilmektedir. Bu tarifte kavrulmuş buğday olan kavurganın 

ununa kavut, kurutulmuş yoğurda da keş ve kurut denildiği belirtilmiştir: 

 “Kavurga” oldu kavrulmuş olan buğday unu “kavut” 

 Yoğurdu kurutup dirler adına “keş” dahi “kurut”  (Erik, 2022: 198)  

Yapılan divan taramalarında şairlerin, kavut kelimesini pek kullanmadıkları tespit 

edilmiştir. Klasik Türk şiirinde kavut kelimesinden ziyade zâd-ı râh/reh (yol azığı) ifadesi 

kullanılmıştır. Daha önce de ifade edildiği gibi etimolojik sözlüklerde bedevi Arapların 

kullandığı belirtilen ve Farsça bir tamlama olan zâd-ı râh ifadesinin Osmanlı Türkçesi 

sözlüklerine, “sevîk” kelimesi karşılığında “kavut dedikleri kavrulmuş un ki Bedevî Araplar 

“zâd-ı râh” derler” şeklinde geçmiştir. Bu ifadenin geçtiği beyitlerde ise doğrudan kavut 

anlamında kullanıldığını söylemek pek mümkün değildir. Zira “zâd-ı râh”, yolculuğa çıkarken 

yol için hazırlanan bütün yiyecekler için kullanılan bir ifadedir. Ancak beyitte tarla, harman, 

buğday gibi kelimelerle birlikte geçmesi halinde bunu kavut anlamında değerlendirmek daha 

doğru olacaktır. Nitekim aşağıdaki beyitte 17. yüzyıl şairlerinden Nâ’ilî (öl.1666), “hûşe: 

başak”, “hırmen: harman”, “zâd-ı reh: yol azığı” ve “irtihal: göç, göç etme” kelimelerini bir 

arada kullanarak bir kavut mazmununu ortaya çıkarmaktadır. Beyitte kavutun, göç sırasında yol 

azığı olarak kullanılmasına işaret edilmektedir. Hz. Peygamber için yazılmış olan bir na’ttan 

alınan bu beyitte şair, âhirete göç ederken yanında yol azığı isteyen bir kimsenin, Hz. 

Peygamber yolunda çok dua etmesini ve dua harmanında buğday başağı bulunması yani ettiği 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

16 

 

duaların makbul olması gerektiğini belirtmektedir. Zira başaksız harmanın faydasız olması gibi, 

kabul olmayan duanın da faydası yoktur.  

Olsun yolunda hūşe-i ber-hırmen-i duʿā 

Ol kim ümīd-i zād-ı reh-i irtihāl eder  (İpekten, 2019: 36) 

Göç yolculuğuna çıkarken yanında yol azığı bulunmasını isteyen kimsenin, onun yolunda, duâ 

harmanında başağı olsun. 

18. yüzyıl şairlerinden Erzurumlu Zihnî (öl.1795-1797?) de Nâ’ilî gibi, bir beytinde 

“mahsul, tarla (kiştzâr), zâd-ı râh” kelimelerini bir arada kullanarak kavut mazmununu 

düşündürmektedir. Buğday, tarlanın mahsulüdür, oraya ekilip biçilir ve kavrulduktan sonra 

öğütülür. “Dünya âhiretin tarlasıdır” hadisini hatırlatan bu beyitte şair, herkesin bu fani tarlanın 

mahsulünden yani dünyalık şeylerden yükünü tuttuğuna işaretle kendisine onlar gibi 

yapmamasını, daha şimdiden sonsuzluk ülkesinin yani âhiretin yol azığını hazırlamasını tavsiye 

etmektedir. Tabii ki bu beyitte yol azığından maksat, yapılan ibadetler, hayır hasenat gibi 

Allah’ın rızasını kazanmaya yönelik yapılan amellerdir.  

Mahsûl-i kiştzâr-ı fenâdan yükün tutar 

Tut zâd-ı râh-ı mülk-i bekâyı zamânede  (Macit, 2018: 227)  

Zihnî! Herkes bu fani dünya tarlasının mahsulünden yükünü tutar; sen şimdiden bekâ ülkesinin 

yol azığını hazırla. 

15. yüzyıl şairlerinden Necâtî (öl. 1509) ise göç yolculuğu sırasındaki azığın önemine, 

sevgilinin derdini azık edindiğini söyleyerek değinmiştir ve yolculukta misafire yol azığının ne 

kadar lezzetli geldiğini söylemiştir. İnsan bu dünyada misafirdir ve bir gün gelecek asıl vatanına 

gidecektir. İşte bu yolculuğu esnasında âşığın yol azığı, sevgilinin derdidir. Beyitte ayrıca 

yoldan gelen misafire ikramda bulunmak özelliğine de işarette bulunulduğu söylenebilir. Uzun 

süre yolculuk yapmış ve acıkmış bir kimseye ikram edilen yiyeceğin de ona lezzetli geleceği 

ifade edilmiştir. Bu beyit, Evliya Çelebi’nin yukarıda bahsi geçen Van yolculuğunda kendisine 

ikram edilen kavutun ne kadar lezzetli olduğunu söylemesini hatırlatmaktadır. Türk kültüründe 

gelen misafire ikramda bulunulmakla yetinilmez; misafir oradan ayrılıp tekrar yolculuğa 

çıkacağı zaman da yanına yol azığı konulur. Bu da misafiri mutlu eden bir gelenek olup 

acıktığında onu yediğinde yine aynı lezzeti alacaktır. Necâtî Bey,  

Rihlet güninde derdüŋi dünyâya virmezin 

Zîrâ olur müsâfire zâd-ı sefer leziz   (Tarlan, 1997: 177)  



Sebahat Deniz 

17 

 

(Göç gününde senin derdini dünyaya bırakıp gitmem, yanımda götürürüm; zira misafire 

yolculuk azığı lezzetli gelir.) 

Şeklinde kaleme aldığı bu beytinde sevgilinin, yaşadığı yerden ayrılıp giden âşığına yol 

azığı olarak derdini verdiğini, âşık için bunun çok kıymetli ve lezzetli olduğunu söyleyerek 

âşığın sevgiliden gelen derdi dahi ne şekilde kabul ettiğini anlatmak istemiştir. Nitekim 16. 

yüzyıl şairi Bâkî (öl.1600) de, (Ey sevgili!) Bu müptela can, senin yaşadığın yerden ayrılıp 

gitmeye kalktığında, senden ayrılmanın gamı, kederi, tasası ile feryadı onun yol azığı olur, 

dediği aşağıdaki beytinde onu destekler mahiyettedir. 

Kûyuñdan itse ‘ azm-i sefer cân-ı mübtelâ  

Zâd-ı reh ana gussa vü nâle nevâledür  (Küçük, 1994: 152) 

Klasik Türk edebiyatında kavut/zâd-ı râhın geçtiği bu tür örnekleri çoğaltmak mümkündür.  

Sonuç 

Bir dilde bir unsur etrafında söz varlığı oluşması ve edebi ürünlerde kullanılması o unsurun 

o dili kullanan toplumun kültüründe önemli bir yeri olduğunu göstermektedir. Türk mutfak 

kültüründe çok önemli bir yere sahip olan kavutla ilgili de atasözü, deyim, tekerleme gibi söz 

varlıkları oluşmuş, edebî ürünlerde yer almıştır. Ancak ne yazık ki Türk mutfağının en eski tahıl 

gıdalarından biri olan ve Türk kültüründe öylesine önemli bir yere sahip olan kavut, unutulmaya 

yüz tutmuş ve ülkemizin daha çok doğu bölgesine hapsolmuş bir gıdadır. Besin değeri oldukça 

yüksek olan bu gıdanın bir proje dahilinde bütün Türk dünyasını kapsayacak şekilde saha 

çalışması yapılmak suretiyle kullanım coğrafyasının tespit edilmesi ve daha geniş kapsamlı 

edebî eser taramasının yapılması planlanan kavutun kaybetmekle karşı karşıya olduğu değeri 

tekrar kazanması ve modern mutfakla buluşması önem arz etmektedir.  

Kaynakça  

Azerbaycan Dilinin İzahlı Lügati, (2006). “qovut”. Azerbaycan Milli İlimler Akademisi Yayını, Bakü: Şark-Garb 

Yayınları, Cilt:3, s.192. 

Clauson, Sır Gerard (1972 ). An Etymological Dictionary of Pre- Thirteenth-Century Turkish, Oxford At The 

Clarendon Press. 

Coşan, Aytaç - Öztürk, Yusuf (2023). “Nevruz, koç katımı, Hıdırellez üzerine bir inceleme Çağlayan köyü örneği”. 

21. Yüzyılda Eğitim ve Toplum, Cilt:12, Sayı:34, s.295-307. 

Çay, Abdülhalik (1988). Türk Ergenekon Bayramı Nevruz. Ankara: Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü Yayınları. 

Davut, Rahile - Canbuz, Komuna (1998).  “Yuğur (Sarı Uygur)lar Üzerine Notlar”. (Aktaran: Alimcan İnayet), 

Türk Dünyası Dil ve Edebiyat Dergisi, Sayı:5, s. 466-478. 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

18 

 

Dıykanbayeva, Mayramgül (2014). “1916 Yılındaki Kırgız Millî Mücadelesi: Ürkün”, Uluslararası Türkçe 

Edebiyat Kültür Eğitim Dergisi, Cilt: 3, Sayı: 3, s. 112-126. 

“Dil-Kültür Bağlantısı Açısından İspir Mutfak Kültürü”, http://www.ispir.gov.tr/dil-kultur-baglantisi-acisindan-

ispir-mutfak-kulturu/ Erişim tarihi: 28.12.2025. 

Erik, M. Altan (2022). Halk Bilgisi Mecmuası (İnceleme-Çeviri Metin). Ankara: Atatürk Kültür Merkezi 

Başkanlığı Yayınları (e-yayın). 

Evliya Çelebi (2000). Günümüz Türkçesiyle Evliya Çelebi Seyahatnamesi: Bağdad-Basra-Bitlis-Diyarbakır-

Isfahan-Malatya-Mardin-Musul-Tebriz-Van. 4. Cilt, 1. Kitap, Haz. Seyit Ali Kahraman-Yücel Dağlı, İstanbul: Yapı 

Kredi Yayınları.  

Geçim, Ahmet (2024). Alevilikte Hızır İnancı (Tunceli Örneği). İnönü Üniversitesi Alevilik Araştırmaları Enstitüsü 

Alevilik-Bektaşilik Araştırmaları Anabilim Dalı Yüksek Lisans Tezi (basılmamış), Malatya. 

Gezer, Şule (2017). Kırgız Destanlarında Mitolojik Unsurlar. Erciyes Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Doktora Tezi (basılmamış), Kayseri. 

Irmak, Yılmaz (2024). “Türk Kültüründe Tören Yemeklerine İşlevsel Bir Yaklaşım”. Motif Akademi Halkbilimi 

Dergisi, Cilt: 17, Sayı: 46, s. 486-515. 

İşleyen, Gökhan (2021). Âşık Mehmet Akçay (Hayatı-Sanatı-Şiirleri). Iğdır Üniversitesi Lisanüstü Eğitim 

Enstitüsü, Türk Dili ve Edebiyatı Yüksek Lisans Tezi (basılmamış), Iğdır. 

Karaoğlu, Mehmet Murat - Kotancılar, Halis Gürbüz (2006). “Kavut, a traditional Turkish cereal product: 

production method and some chemical and sensorial properties”. International Journal of Food Science and 

Technology, Sayı: 41, s.233–241 

Kaşgarlı Mahmud (2005). Dîvânu Lugâti’t-Türk. İstanbul: Kabalcı Yayınevi.  

Kaya, Doğan (2015). Kırgız Destanları. Ankara: Salkımsöğüt Yayınları. 

Kurnaz, Cemal-Tatçı, Mustafa (2000), Bayburtlu Celâlî ve Şiir Dünyası. Ankara: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları. 

Kut, Günay (1996). “Türklerde Yeme İçme Geleneği ve Kaynakları”. Eskimeyen Tatlar: Türk Mutfak Kültürü. 

Haz. Samahat Arsel, İstanbul: Vehbi Koç Vakfı Yayınları. 

Küçük, Sabahattin (1994). Bâkî Dîvânı Tenkitli Basım. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları. 

Macit, Muhsin (2018). Erzurumlu Zihnî Dîvânı. Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları. 

http://ekitap.ktb.gov.tr / erişim tarihi: 28.12.2025. 

Manas Destanı, (2017). Terc: Abdülkadir İnan, Ankara: MEB Yayınları. 

Musaev, S.-Taştemirov, C. (2008). “Kalık Akıev ( 1883-1953)”, (çev: Gamze Doğan İnan), Uluslararası Sosyal 

Araştırmalar Dergisi, Cilt:1, Sayı:3, s.112-116. 

Nâ’ilî-i Kadîm (2019). Dîvân. Haz. Haluk İpekten, Ankara: Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları, 

http://ekitap.ktb.gov.tr / erişim tarihi: 28.12.2025. 

http://www.ispir.gov.tr/dil-kultur-baglantisi-acisindan-ispir-mutfak-kulturu/
http://www.ispir.gov.tr/dil-kultur-baglantisi-acisindan-ispir-mutfak-kulturu/
http://ekitap.ktb.gov.tr/


Sebahat Deniz 

19 

 

Nazîmî Ali - Faik Reşad ( 2002 ); Mükemmel Osmanlı Lûgati, (Haz. Nejat Birinci, Kâzım Yetiş vd.), Ankara: Türk 

Dil Kurumu Yayınları. 

Öçalan, Muharrem (2005). “Unutulmaya Yüz Tutan Düğün Geleneklerimizden “Tohumkavut”un İşlevi, Anlamı 

Ve Kökeni Hakkında”, Türk Kültüründe Ayrıntılar: Hediye Sempozyumu, 16-17 Kasım 2005, Marmara 

Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Merkezi, s.10-13. 

Özbay, Gülçin - Semint, Serkan - Tüysüz, Vildan (2024), “A Research on Geographical Indicated Molassesin 

Türkiye”, Anatolia Social Research Journal, Cilt:3, Sayı: 1, s.6-17. 

Tanıklarıyla Tarama Sözlüğü (1969). “kavut”. Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları, Cilt: 4. 

Tarlan, Ali Nihat (1997). Necati Beg Divanı, İstanbul: Milli Eğitim Bakanlığı Yayınları. 

Tietze, Andreas (2016). Tarihî ve Etimolojik Türkiye Türkçesi Lugati, ed. Semih Tezcan, Ankara: Türkiye Bilimler 

Akademisi (TÜBA) Yayınları, Cilt: 4 (K-L), s.180-181 

Türk Patent Kurumu, Sayı: 40, Yayın Tarihi: 01.11.2018, Ankara. 

Türkiye'de Halk Ağzından Derleme Sözlüğü (1972). “goğut”, Ankara: Türk Dil Kurumu Yayınları, Cilt:6, s.2095; 

(1975), Cilt:8, s.2694-2695. 

Üçer, Müjgan (1994). “Sivas Halk Mutfağında Buğday ve Un Orijinli Eski Yemekler”, Türk Mutfak Kültürü 

Üzerine Araştırmalar-Geleneksel Ekmekçilik Hamur İşi Yemekler. ed. Kâmil Toygar, Ankara: Türk Halk Kültürünü 

Araştırma ve Tanıtma Vakfı Yayınları, s. 86-97. 

Yaman, Melek - Karaman, Esma - Keskin, Melike (2021) “Yöresel Tahıl Ürün Olan Kavutun’un Besinsel 

Değerlendirilmesi”, Gastroia: Journal of Gastronomy and Travel Research, Vol. 5, Issue:3, p: 490-504. 

Yiğiter, Nahide Fatma (2023). Âşık Celâl Yenitürk’ün Hayatı, Sanatı ve Yayımlanmamış Şiirleri, Kırşehir Ahi 

Evran Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı Yüksek Lisans Tezi 

(basılmamış), Kırşehir. 

Yüksel, Sedit (1965). Mehmed Işk-nâme (İnceleme-Metin). Ankara Üniversitesi Basımevi.  

 

 

 

 

  

 





21 

Kültür Varlıklarının Korunması Kapsamında Saray Mutfakları 

Dr. Yasin YILDIZ 1 

Özet 

Osmanlı mutfak kültürü, imparatorluğun sosyal yapılanmasını, estetik anlayışını ve siyasî temsil biçimlerini 

yansıtan çok katmanlı bir kurumsal yapıdır. Saray mutfakları ise bu kültürel yapının hem üretim hem de teşkilat 

boyutunun somutlaştığı temel mekânlar olarak öne çıkar. Edirne Sarayı’ndan başlayarak Topkapı Sarayı Matbah-

ı Âmire’sine, ardından 19. yüzyılın modernleşme dinamiklerini barındıran Dolmabahçe ve Yıldız Sarayı 

mutfaklarına uzanan süreç, Osmanlı mutfak geleneğinin mimari, teknolojik ve idari açıdan geçirdiği dönüşümü 

görünür kılmaktadır. Mutfak teşkilatının iaşe sistemi, üretim organizasyonu, sofra düzeni ve Helvahâne geleneği 

gibi bileşenleri tarihsel bağlamında incelendiğinde, saray mutfaklarının yalnızca yemek üretimi gerçekleştiren 

yapılar değil, aynı zamanda devletin temsil, ritüel ve günlük işleyiş mekanizmasının ayrılmaz bir parçası olduğu 

anlaşılmaktadır. Bu çalışmada, söz konusu tarihsel bağlam ile Millî Saraylar İdaresi Başkanlığı’nın günümüzde 

yürüttüğü restorasyon, koleksiyon yönetimi ve müzeleşme uygulamaları bir arada ele alınarak saray mutfaklarının 

üretim alanından kültürel anlatı mekânına dönüşüm süreci değerlendirilmektedir. Bu çerçevede saray 

mutfaklarının maddî mirası, çağdaş müzecilik anlayışı içerisinde yeniden yorumlanmakta ve kamuya 

aktarılmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Millî Saraylar, Osmanlı Mutfağı, Matbah-ı Âmire, Helvahâne, İaşe sistemi, Saray 

Mutfakları, Kültürel Miras, Müzecilik. 

Within the Framework of Cultural Heritage Preservation: 

Ottoman Palace Kitchens 

Abstract 

Ottoman culinary culture represents a multilayered institutional structure that reflects the empire’s social 

organization, aesthetic sensibilities, and political forms of representation. Palace kitchens emerge as principal 

spaces in which both the productive and administrative dimensions of this cultural framework became materially 

manifest. The historical trajectory extending from the Edirne Palace to the Matbah-ı Âmire of Topkapı Palace, and 

subsequently to the Dolmabahçe and Yıldız Palace kitchens shaped by nineteenth-century modernization 

dynamics, reveals significant architectural, technological, and administrative transformations within the Ottoman 

culinary tradition. When examined within their historical context, the provisioning system, organizational 

hierarchy, table etiquette, and the Helvahâne tradition collectively demonstrate that palace kitchens functioned not 

merely as sites of food production but as integral components of the state’s mechanisms of representation, ritual, 

1 Dr., Millî Saraylar Başkanı, Millî Saraylar Başkanlığı, İstanbul/Türkiye E-posta: 

yasin.yildiz@millisaraylar.gov.tr, ORCID: 0000 0002 5199 0898. 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

22 

 

and daily operation. In this study, this historical framework is considered alongside the contemporary restoration, 

collection management, and museological practices carried out by the Directorate of National Palaces, through 

which the transformation of palace kitchens from operational production sites into curatorial and interpretive 

spaces is assessed. Within this scope, the material heritage of palace kitchens is recontextualized through 

contemporary museology and made accessible to the public. 

Keywords: National Palaces, Ottoman Cuisine, Matbah-ı Âmire, Helvahâne, Provisioning System, Palace 

Kitchens, Cultural Heritage, Museology. 

 

GİRİŞ 

Osmanlı mutfak kültürü, imparatorluğun sosyal yapısını, yönetim anlayışını ve estetik 

değerlerini yansıtan en kapsamlı kurumsal alanlardan biridir. Mutfak, Osmanlı saray yaşamında 

yalnızca beslenmeye yönelik bir işlev üstlenmemiş; üretim, teşkilatlanma ve temsil boyutlarıyla 

devlet düzeninin ayrılmaz bir parçası hâline gelmiştir. Bu yönüyle Osmanlı mutfağı, gündelik 

hayat pratiklerinin ötesine geçerek siyasî, iktisadî ve kültürel bir sistem olarak 

değerlendirilmelidir. 

Saray mutfakları, bu sistemin merkezinde yer almış ve Matbah-ı Âmire olarak 

adlandırılan teşkilat yapısıyla saray hayatının sürekliliğini sağlamıştır. Padişah ve hanedan 

mensuplarından saray görevlilerine kadar geniş bir kesime hizmet veren bu yapı, aynı zamanda 

saray teşkilatının en kalabalık ve disiplinli birimlerinden biri olmuştur. Mutfak personelinin 

görev dağılımı, üretim ölçeği ve işleyiş biçimi, Osmanlı devlet anlayışındaki merkeziyetçi 

yapının mutfak organizasyonuna da yansıdığını göstermektedir.2 

 
2 Selçuk Bilge, ‘‘Osmanlı İmparatorluk Dönemi Saray Mutfakları’’, Yıldız Teknik Üniversitesi Fen Bilimleri 

Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi, 2008, s. 145. 



Yasin Yıldız 

23 

 

 

Görsel 1: Lala Mustafa Paşa’nın Ziyafeti, Gelibolulu Mustafa Ali, (Nusretnâme, Milli Saraylar Başkanlığı 

Koleksiyonu, nr. 1365, vr 34B). 

Osmanlı saray mutfağı, yalnızca yemeklerin hazırlandığı bir alan değil; iktidarın temsil 

edildiği, ritüellerin şekillendiği ve toplumsal hiyerarşinin görünür kılındığı bir mekân olarak da 

işlev görmüştür. Sofra düzeni, yemeklerin sunum biçimi, kullanılan kaplar ve mutfakla ilişkili 

törenler, saray protokolünün ayrılmaz unsurlarıdır. Bu bağlamda mutfak kültürü, Osmanlı’da 

estetik ve temsil anlayışının gündelik hayata yansıyan önemli bir boyutunu oluşturur. 

Saray mutfaklarının tarihsel gelişimi incelendiğinde, bu yapıların Osmanlı siyasal ve 

toplumsal dönüşümleriyle paralel bir seyir izlediği görülür. Edirne Sarayı’nda şekillenen erken 

dönem mutfak düzeni, İstanbul’un fethinden sonra Topkapı Sarayı Matbah-ı Âmire’sinde 

kurumsal ve mimari açıdan gelişmiş; 19. yüzyılda Dolmabahçe ve Yıldız Sarayı mutfaklarıyla 

birlikte modernleşme sürecinin etkilerine açık hâle gelmiştir. Bu süreç, mutfak mimarisi, teknik 

donanım ve organizasyon yapısında önemli değişimleri beraberinde getirmiştir. 

Osmanlı mutfak kültürünün temel bileşenleri arasında iaşe sistemi, üretim organizasyonu, 

sofra düzeni ve Helvahâne geleneği özel bir yer tutar. Saray mutfaklarına gıda temini, 

imparatorluğun farklı bölgelerini kapsayan planlı bir sistem dâhilinde yürütülmüş; mutfak 

defterleri aracılığıyla üretim ve tüketim süreçleri ayrıntılı biçimde kayıt altına alınmıştır. 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

24 

 

Helvahâne ise tatlı, şerbet, macun ve ilaç üretimiyle mutfak ile tıbbî bilginin kesiştiği özgün bir 

alan olarak öne çıkmıştır.3 

Günümüzde saray mutfakları, tarihsel işlevlerini sürdürmekten ziyade Osmanlı mutfak 

kültürüne ait maddî mirasın korunması ve sergilenmesi bağlamında yeniden 

anlamlandırılmaktadır. Kültür varlıklarının korunmasına yönelik çağdaş yaklaşımlar, saray 

mutfaklarını üretim merkezleri olmaktan çıkararak birer kültürel anlatı mekânına 

dönüştürmüştür. Bu dönüşüm, mutfak yapıları kadar bu yapılarda kullanılan araç-gereçler, 

porselenler, gümüş sofra takımları ve arşiv belgelerini de kapsayan bütüncül bir miras anlayışını 

beraberinde getirmiştir.4 

Bu çalışmada, Osmanlı saray mutfaklarının tarihsel gelişimi ve mutfak kültürü içerisindeki 

yeri ele alınmakta; söz konusu yapıların günümüzde Millî Saraylar İdaresi Başkanlığı 

tarafından yürütülen restorasyon, koleksiyon yönetimi ve müzeleşme uygulamaları 

çerçevesinde nasıl yeniden işlevlendirildiği değerlendirilmektedir. Saray mutfaklarının üretim 

alanından kültürel anlatı mekânına dönüşüm süreci, Osmanlı mutfak kültürünün korunması ve 

kamuya aktarılması bağlamında incelenerek, bu yapıların çağdaş müzecilik anlayışı içindeki 

rolü ortaya konulmaktadır. 

Osmanlı Mutfak Kültürü ve Saray Teşkilatı 

Osmanlı mutfak kültürü, imparatorluk yapısı içerisinde yalnızca gündelik beslenme 

pratiklerini değil, aynı zamanda devletin idari işleyişini, sosyal hiyerarşisini ve temsil anlayışını 

yansıtan kurumsal bir alan olarak şekillenmiştir. Saray mutfağı, bu kültürel sistemin 

merkezinde yer almış; üretim, dağıtım ve sunum süreçleriyle birlikte Osmanlı yönetim 

geleneğinin sürekliliğini sağlayan temel yapılardan biri hâline gelmiştir. Bu bağlamda mutfak, 

saray teşkilatının ikincil bir unsuru değil, doğrudan işleyişin parçası olan stratejik bir kurumdur. 

Osmanlı saray mutfağı, Matbah-ı Âmire, yalnızca padişah ve hanedan mensuplarına 

değil; Enderun, Harem, Bîrun ve saray hizmetlilerine kadar uzanan geniş bir gruba hizmet 

vermiştir. Günlük üretim kapasitesi, mutfağın ölçeğini ve saray hayatındaki merkezi konumunu 

açıkça ortaya koymaktadır. Mutfak personelinin görev dağılımı, hiyerarşik düzeni ve disiplin 

 
3 Arif Bilgin, ‘‘Seçkin Mekânda Seçkin Damaklar: Osmanlı Sarayında Beslenme Alışkanlıkları’’, Yemek Kitabı, 

ed. M. Sabri Koz, İstanbul: Kitabevi Yayınları, 2003, s. 82. 
4 Emre Madran, ‘‘Tarihi Miras Niteliğindeki Yapılara Müze İşlevinin Verilmesine Kullanılacak Değerlendirme 

Ölçütleri’’, Kent-Toplum-Müze: Deneyimler, Katkılar, Toplumsal Tarih Müzesi Kuruluş Sorunları Sempozyum 

Bildirileri, İstanbul: Tarih Vakfı Yayınları, 2001, s. 106. 



Yasin Yıldız 

25 

 

anlayışı, Osmanlı devlet teşkilatındaki merkeziyetçi yapının mutfak organizasyonuna da 

yansıdığını göstermektedir.5 

 

Görsel 2: 1819 Tarihli Melling’in Gravüründen II. Avlu Ve Mutfaklar Detayı (Melling, Voyage 

Pittoresque de Constantinople et des Rives du Bosphore, İstanbul, 1969). 

Saray mutfağı teşkilatı içerisinde yer alan birimler, işlevsel çeşitlilikleriyle dikkat çeker. 

Has Mutfak, padişaha ve hanedan üyelerine hizmet ederken; Enderun mutfağı, saray iç 

hizmetlilerine yönelik üretim gerçekleştirmiştir. Kuşhâne, sefer hazırlıkları ve özel durumlar 

için çalışmış; Ekmekhâne, sarayın temel besin ihtiyacını karşılamıştır. Bu birimlerin yanı sıra 

Helvahâne, saray mutfağının en özgün ve çok işlevli alanlarından biri olarak öne çıkmaktadır. 

Helvahâne’de yalnızca tatlı ve şerbet üretimi yapılmamış; macun, ilaç ve çeşitli karışımlar 

hazırlanarak mutfak ile tıbbî bilgi arasında doğrudan bir ilişki kurulmuştur.6 

Osmanlı mutfak kültürünün önemli bir diğer bileşeni iaşe sistemidir. Saray mutfaklarına 

gıda temini, imparatorluğun farklı bölgelerini kapsayan planlı ve denetimli bir sistem dâhilinde 

yürütülmüştür. Et, tahıl, yağ, şeker ve baharat gibi temel ürünler, belirli merkezler aracılığıyla 

saraya ulaştırılmış; bu süreç, devletin ekonomik ve lojistik denetim mekanizmalarıyla doğrudan 

ilişkilendirilmiştir. İaşe sistemi, yalnızca mutfağın sürekliliğini sağlamakla kalmamış; aynı 

zamanda Osmanlı yönetim anlayışının merkezi kontrol ilkesini de somutlaştırmıştır.7 

Saray mutfağında yürütülen üretim süreçleri, ayrıntılı kayıt sistemiyle desteklenmiştir. 

Matbah ve Masraf Defterleri, hangi gün hangi yemeklerin pişirildiğini, hangi malzemelerin 

ne miktarda kullanıldığını ve personel dağılımını ayrıntılı biçimde belgelemektedir. Bu kayıtlar, 

 
5 İsmail H. Uzunçarşılı, Osmanlı Devletinin Saray Teşkilatı, Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları, 1945, s. 23. 
6 Arif Bilgin, Osmanlı Saray Mutfağı, İstanbul: Kitabevi Yayınları, 2004, s. 252, Ek: 34. 
7 Arif Bilgin, ‘‘Osmanlı Sarayının İâşesi 1489-1650’’, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Doktora 

Tezi, 2000, s. 19 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

26 

 

Osmanlı mutfak kültürünün yalnızca pratik yönünü değil, aynı zamanda idari ve ekonomik 

boyutunu da gözler önüne sermektedir. Günümüzde bu defterler, Osmanlı gastronomi tarihi ve 

saray yaşamı üzerine yapılan akademik çalışmalar için temel kaynaklar arasında yer 

almaktadır.8 

Osmanlı saray mutfağı, üretim kadar temsil işleviyle de dikkat çeker. Sofra düzeni, 

yemeklerin sıralanışı, kullanılan kaplar ve sunum biçimleri, saray protokolünün ayrılmaz 

parçalarıdır. Gümüş tepsiler, Çin ve yerli üretim porselenler, kristal kaplar ve özel sofra 

takımları, yalnızca estetik tercihleri değil; devletin ihtişamını ve düzen anlayışını da 

yansıtmaktadır. Bu yönüyle mutfak kültürü, Osmanlı’da iktidarın gündelik hayata yansıyan 

sembolik bir dili olarak değerlendirilebilir. 

Sonuç olarak Osmanlı mutfak kültürü, saray teşkilatı içerisinde kurumsallaşmış, üretimden 

tüketime kadar uzanan çok katmanlı bir sistemdir. Saray mutfağı, yalnızca beslenme ihtiyacını 

karşılayan bir alan değil; devletin idari yapısını, ekonomik düzenini ve kültürel temsil anlayışını 

görünür kılan temel kurumlardan biridir. Bu kurumsal yapı, saray mutfaklarının tarihsel 

gelişimini ve günümüzde üstlendiği kültürel miras rolünü anlamak açısından temel bir çerçeve 

sunmaktadır. 

Osmanlı Saray Mutfaklarının Oluşum Evresi: Bursa ve Edirne 

Bursa Sarayı ve Erken Dönem Saray Mutfağı 

Osmanlı Devleti’nin kuruluş ve teşekkül döneminde başkentlik yapmış olan Bursa, saray 

yaşamının ve buna bağlı olarak saray mutfak kültürünün ilk örneklerinin şekillendiği 

merkezlerden biridir. Erken Osmanlı döneminde saray mutfağı, henüz ilerleyen yüzyıllarda 

görülecek ölçekte ve kurumsal karmaşıklıkta olmasa da saray teşkilatının temel ihtiyaçlarını 

karşılayan düzenli bir yapı sergilemektedir.9 Bu dönemde mutfak, daha çok işlevsel bir üretim 

alanı olarak değerlendirilmiş; saray yaşamının günlük ihtiyaçlarına yönelik bir organizasyon 

anlayışı hâkim olmuştur. 

Bursa Sarayı’na ilişkin mutfak yapıları, mimari açıdan sınırlı ölçekte olmakla birlikte, 

saray mutfağının erken biçimlerine dair önemli ipuçları sunmaktadır.10 Üretim kapasitesi, 

padişah ve yakın çevresinin ihtiyaçları doğrultusunda şekillenmiş; henüz çok sayıda birimin 

 
8 Bu tür çalışmalar için kaynak olarak bakınız: Ömer Lütfi Barkan, ‘‘İstanbul Saraylarına Ait Muhasebe 

Defterleri’’, Belgeler, C. IX, Sa. 13, 1979, s. 1-380. 
9 İsmail Hakkı Uzunçarşılı, Osmanlı Devletinin Saray Teşkilâtı, Ankara: TTK Yayınları, s. 3-7. 
10 Doğan Kuban, Osmanlı Mimarisi, İstanbul: YEM Yayınları, 2007, s. 75.  



Yasin Yıldız 

27 

 

ayrıştığı, uzmanlaşmış bir mutfak teşkilatı ortaya çıkmamıştır.11 Bununla birlikte, Bursa 

döneminde saray mutfağının iaşe temelli bir düzen içerisinde ele alındığı ve çevre üretim 

alanlarıyla doğrudan ilişki kurduğu görülmektedir.  

Erken dönem saray mutfağında kullanılan araç-gereçler, pişirme teknikleri ve yemek 

çeşitliliği, büyük ölçüde Anadolu Selçuklu ve beylikler dönemi mutfak geleneğinin devamı 

niteliğindedir. Bu süreklilik, Osmanlı mutfağının ani bir kopuşla değil, mevcut kültürel birikimi 

dönüştürerek geliştiğini göstermektedir. Bursa Sarayı mutfağı, bu anlamda, Osmanlı mutfak 

kültürünün temel kodlarının oluştuğu bir geçiş alanı olarak değerlendirilebilir. 

Edirne Sarayı Matbah-I Âmiresi: Gelenekselleşmenin Başlangıcı Ve 

Günümüzdeki Durumu 

Osmanlı Devleti’nin Edirne’yi başkent olarak benimsemesiyle birlikte saray mutfakları 

hem mimari hem de idari açıdan daha gelişmiş bir yapıya kavuşmuştur. Edirne Sarayı’nda inşa 

edilen mutfak yapıları, Osmanlı saray mutfağının kurumsallaşma sürecinde önemli bir aşamayı 

temsil etmektedir. Bu dönemde mutfak, yalnızca üretim yapılan bir alan olmaktan çıkarak, 

belirli bir organizasyon ve iş bölümü içerisinde faaliyet gösteren bir kurumsal yapı hâline 

gelmiştir.12 

Edirne Sarayı Matbah-ı Âmire’si, pişirme alanları, fırınlar, depolar ve yardımcı 

mekânlardan oluşan bütünlüklü bir kompleks olarak planlanmıştır. Bu düzenleme, saray 

mutfağının mekânsal olarak ilk kez sistematik biçimde ele alındığını göstermektedir. Mutfak 

yapılarının saray bütünlüğü içerisindeki konumu, üretim ve servis süreçlerinin düzenli bir akış 

içinde yürütülmesine olanak sağlamıştır. Böylece mutfak, saray yaşamının sürekliliğini 

sağlayan stratejik bir merkez hâline gelmiştir.13 

Edirne döneminde mutfak teşkilatının büyümesi, saray nüfusunun artması ve saray 

törenlerinin çeşitlenmesiyle doğrudan ilişkilidir. Saray mutfağı, padişah ve hanedan 

mensuplarının yanı sıra, artan sayıda görevliye ve misafire hizmet vermeye başlamıştır. Bu 

durum, üretim ölçeğinin genişlemesini ve mutfak personelinin uzmanlaşmasını beraberinde 

getirmiştir. Pişirme, fırıncılık ve tatlı üretimi gibi alanlarda iş bölümü belirginleşmiş; mutfak 

teşkilatı daha karmaşık bir yapıya kavuşmuştur.14 

 
11 İsmail Hakkı Uzunçarşılı, Osmanlı Devletinin Saray Teşkilâtı, Ankara: TTK Yayınları, s. 25. 
12 İsmail Hakkı Uzunçarşılı, Osmanlı Devletinin Saray Teşkilâtı, Ankara: TTK Yayınları, s. 28-31. 
13 Doğan Kuban, Osmanlı Mimarisi, İstanbul: YEM Yayınları, 2007, s. 81-86. 
14 Suraiya Faroqhi, Food and Nutrition in the Ottoman Empire, London: Variorum Reprints, 2000, s. 41–45. 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

28 

 

Edirne Sarayı mutfakları, ilerleyen dönemlerde Topkapı Sarayı’nda geliştirilecek olan 

Matbah-ı Âmire düzeninin altyapısını oluşturmuştur. Mekânsal organizasyon, işlevsel ayrışma 

ve üretim mantığı bakımından Edirne, Osmanlı saray mutfağının kurumsal hafızasında 

belirleyici bir yere sahiptir. Her ne kadar Edirne Sarayı mutfak yapıları günümüze sınırlı ölçüde 

ulaşmış olsa da, tarihsel kaynaklar ve mimari izler, bu mutfakların Osmanlı mutfak kültürünün 

gelişiminde kritik bir rol oynadığını ortaya koymaktadır. 

18. yüzyıl sonlarından itibaren Edirne Sarayı’nın terk edilmesiyle birlikte Matbah-ı Âmire 

de atıl kalmış ve zamanla büyük ölçüde harap olmuştur. 20. yüzyılın ikinci yarısında yapılan 

sınırlı kazı çalışmaları sonucunda, yapıya ait bazı temel kalıntıları, ocak izleri ve pişirme 

alanlarına ilişkin bulgular belgelenmiştir.15 

    

Görsel 3-4: Edirne Sarayı Matbah-I Amire’nin Restorasyon Öncesi Ve Restorasyon Sürecindeki 

Görüntüleri 

Onaylı projesi doğrultusunda 2009 yılında, TBMM’nin maddi desteği ve İstanbul Rölöve 

ve Anıtlar Müdürlüğü’nün kontrolörlüğünde restorasyon çalışmalarına başlanılan Matbah-ı 

Amire’de, 2012 yılı itibarıyla çalışmaların devam etmiştir. Millî Saraylar İdaresi Başkanlığı’na 

devrinden sonra çalışmaların hız kazandığı Edirne Sarayı’nda Matbah-ı Âmiresi önümüzdeki 

yıllarda orijinal işlevi ile yeniden sergilenmeye hazırlanmaktadır. 

 
15 Mustafa Özer, ‘‘Edirne Yeni Saray Kazısı Saray-ı Cedîd-i Âmire 2010 Yılı Çalışmaları’’, Sanat Tarihi Dergisi, 

23(1), 2014, s.39-66. 



Yasin Yıldız 

29 

 

 

Görsel 5: Edirne Sarayı Matbah-ı Amire restorasyon sonrası görüntüleri. 

Sonuç olarak Bursa ve Edirne saray mutfakları, Osmanlı mutfak kültürünün oluşum ve 

kurumsallaşma sürecini temsil eden iki temel aşamayı yansıtmaktadır. Bursa Sarayı, erken 

dönem saray mutfağının işlevsel ve yerel üretime dayalı karakterini ortaya koyarken; Edirne 

Sarayı, bu yapının kurumsallaşarak imparatorluk ölçeğinde bir mutfak sistemine dönüşmesinin 

ilk örneklerini sunmaktadır. Bu süreç, İstanbul’da inşa edilecek olan Topkapı Sarayı Matbah-ı 

Âmire’sinin tarihsel ve kurumsal zeminini hazırlamıştır.16 

    

Görsel 6-7: Edirne Sarayı Matbah-ı Amire İç Mekân, (Milli Saraylar Fotoğraf Arşivi) 

 

 
16 Halil İnalcık, The Ottoman Empire: The Classical Age (1300–1600), London: Phoenix Press, 1994, s. 25–27. 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

30 

 

Topkapı Sarayı Matbah-ı Âmire: İmparatorluk Ölçeğinde Bir Mutfak 

Sistemi ve Günümüzdeki Durumu 

Osmanlı saray mutfak kültürünün en gelişmiş ve en kapsamlı örneği, İstanbul’da inşa 

edilen Topkapı Sarayı Matbah-ı Âmire’sinde karşımıza çıkmaktadır.17 Fatih Sultan Mehmed 

döneminde temelleri atılan ve 16. yüzyılda gerçekleştirilen genişletme faaliyetleriyle bugünkü 

bütüncül yapısına kavuşan bu mutfak kompleksi, Osmanlı saray mutfağının kurumsal 

olgunluğunu temsil etmektedir. Topkapı Sarayı mutfakları, yalnızca üretim kapasitesi 

bakımından değil; mekânsal organizasyonu, iş bölümü ve idari yapısıyla da imparatorluk 

ölçeğinde işleyen bir sistem olarak değerlendirilmelidir.18 

Topkapı Sarayı Matbah-ı Âmire’si, sekiz büyük kubbeli ana mutfak yapısı etrafında 

şekillenen geniş bir kompleks hâlindedir. Bu yapı içerisinde Has Mutfak, Helvahâne, Kuşhâne, 

Ekmekhâne ve Kilar-ı Âmire gibi farklı işlevlere sahip birimler yer almaktadır. Söz konusu 

birimler, sarayın farklı kesimlerine hizmet verecek biçimde planlanmış; üretim, depolama ve 

servis süreçleri belirli bir düzen içerisinde yürütülmüştür. Bu durum, saray mutfağının 

rastlantısal değil, bilinçli bir organizasyon anlayışıyla kurgulandığını ortaya koymaktadır.19 

 

Görsel 8: Topkapı Sarayı Matbah-ı Amire, (Milli Saraylar Fotoğraf Arşivi) 

Topkapı Sarayı mutfaklarının en dikkat çekici özelliklerinden biri, üretim ölçeğidir. Saray 

mutfağında yalnızca padişah ve hanedan mensupları için değil; Enderun, Harem, Bîrun ve saray 

 
17 Halil İnalcık, The Ottoman Empire: The Classical Age (1300–1600), London: Phoenix Press, 1994, s. 62. 
18 Suraiya Faroqhi, Subjects of the Sultan, London: I.B. Tauris, 2005, s. 120–124. 
19 Halil İnalcık, An Economic and Social History of the Ottoman Empire, Cambridge: CUP, 1994, s. 285–288. 



Yasin Yıldız 

31 

 

görevlileri için de günlük olarak yemek hazırlanmıştır.20 Ayrıca elçiler, sarayda ağırlanan 

misafirler ve resmî törenler için düzenlenen ziyafetler de mutfak üretiminin kapsamına dâhildir. 

Bu durum, Topkapı Sarayı Matbah-ı Âmire’sini erken modern dönemin en büyük kurumsal 

mutfaklarından biri hâline getirmiştir. 

Matbah-ı Âmire’deki işleyiş, sıkı bir hiyerarşi ve disiplin anlayışı üzerine kuruludur. 

Mutfak personeli, görev ve uzmanlık alanlarına göre ayrılmış; aşçılar, fırıncılar, tatlı ustaları ve 

yardımcı personel belirli bir düzen içerisinde çalışmıştır.21 Bu yapı, Osmanlı saray 

teşkilatındaki merkeziyetçi yönetim anlayışının mutfak organizasyonuna yansımasını 

göstermektedir. Üretimin sürekliliği ve kalitesi, sistemli bir denetim mekanizmasıyla 

sağlanmıştır. Topkapı Sarayı Matbah-ı Âmire’sinde yürütülen faaliyetler, ayrıntılı kayıt 

sistemiyle belgelenmiştir. Mutfak defterleri, günlük yemek listelerini, kullanılan malzemeleri 

ve üretim miktarlarını ayrıntılı biçimde ortaya koymaktadır. Bu defterler, mutfağın yalnızca 

pratik işleyişini değil, saray ekonomisi ve iaşe sistemiyle olan ilişkisini de gözler önüne 

sermektedir.22 

Topkapı Sarayı mutfaklarının önemli bir bileşeni olan Helvahâne, saray mutfağının çok 

işlevli karakterini en açık biçimde ortaya koyan birimdir.23 Helvahâne’de tatlı ve şerbet 

üretiminin yanı sıra macunlar, ilaçlar ve çeşitli karışımlar hazırlanmış; bu üretim mutfak kültürü 

ile Osmanlı tıbbî bilgisi arasında doğrudan bir ilişki kurulmasına imkân tanımıştır. Matbah-ı 

Âmire’nin alt birimlerinden biri olan Helvahâne, tatlı, reçel, macun, ilaç ve koku üretiminin 

yapıldığı özgün işlevine gönderme yapacak biçimde düzenlenmiş; burada şeker ve şerbet 

kapları, ölçü takımları, mermer hamur tekneleri ve ilaç yapımında kullanılan cam kaplar 

sergilenmektedir.  

 
20 Suraiya Faroqhi, Food and Nutrition in the Ottoman Empire, London: Variorum Reprints, 2000, s. 55. 
21 Arif Bilgin, Osmanlı Saray Mutfağı, İstanbul: Kitabevi Yayınları, 2004, s. 95-100. 
22 Selçuk Bilge, ‘‘Osmanlı İmparatorluk Dönemi Saray Mutfakları’’, Yıldız Teknik Üniversitesi Fen Bilimleri 

Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi, 2008, s. 82. 
23 Arif Bilgin, ‘‘Klasik Dönem Osmanlı Saray Mutfağı’’, Türk Mutfağı, Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları, 2008, 

80. 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

32 

 

   

Görsel 9-10: Topkapı Sarayı Matbah-ı Amire, (Milli Saraylar Fotoğraf Arşivi) 

Topkapı Sarayı Matbah-ı Âmire teşkilatının en önemli unsurlarından biri de Sultan ve 

ailesine hizmet eden Kuşhâne Mutfağıdır. Topkapı Sarayı’nda Harem bölümünde yer alan 

Kuşhane Mutfağı ise, 2024 yılının Haziran ayında yeni sergileme düzeniyle ziyaretçilere 

açılmıştır. Bu mutfak, arşiv belgelerine göre padişahın özel sofrasının hazırlandığı alan olarak 

tanımlanır; saray mutfağından getirilen yemeklerin sunumu burada yapılmıştır. Sergilemede, 

saray koleksiyonundan tombak, gümüş ve bakır kaplar ile kaşıklar gibi mutfak ve sunum 

gereçleri yer almakta; ayrıca “kuşhane” adıyla bilinen özel tencerelerden gümüş örneklerine de 

yer verilmiştir. Ziyaretçilere daha güçlü bir görsel ve tarihî deneyim sunmak amacıyla o 

dönemde kullanılan malzemelerden de canlandırmalar yapılmıştır. Kuşhane Mutfağı’nın 

restorasyonu ve tekrar ziyarete açılması, saray içindeki gizli hizmet mekânlarının – özellikle 

mutfak ve hizmet birimlerinin – halka açılmasının bir örneğidir. Bu sayede sadece saray 

mimarisi değil, saray hizmet organizasyonu, mutfak kültürü ve sarayda yemek hazırlama 

ritüelleri de görünür hale gelmiştir. 



Yasin Yıldız 

33 

 

 

Görsel 11: Topkapı Sarayı Kuşhane Mutfağı, (Milli Saraylar Fotoğraf Arşivi) 

Milli Saraylar İdaresi Başkanlığı Topkapı Sarayı’nda gerçekleştirilen restorasyon 

çalışmaları kapsamında saray mutfaklarını da ele almıştır. Özellikle mutfakların Marmara 

Denizi cephesinde yer alması ve bu cephedeki istinat duvarı ile ilişkisi nedeniyle, yapıların 

statik durumu ayrıntılı olarak değerlendirilmiştir. Yapılarda görülen statik sorunlar ağırlıklı 

olarak örtü elemanlarında yoğunlaşmaktadır. Kubbeli mekanlarda, filgözleri arasına 

yerleştirilmiş demir gergilerde korozyona bağlı kesit kayıpları ve buna eşlik eden örgü 

deformasyonları tespit edilmiştir. Sütun başlıklarında gözlenen kılcal çatlaklar için gerekli 

tetkikler yapılmış, riskli görülen alanlarda malzeme analizlerine bağlı olarak mikro enjeksiyon 

uygulamaları gerçekleştirilmiştir. Duvar örgülerinin sağlam olduğu alanlarda özgün taş-tuğla 

almaşık örgü sistemi derzli olarak bırakılmış, yapısal sorun tespit edilen bölümlerde ise 

güçlendirme ve sağlamlaştırma çalışmaları yapılmıştır. Mermer ve taş elemanlar ağırlıklı olarak 

kapı ve pencere söveleri ile II. Avlu revaklarına ait sütun, başlık ve kaidelerde 

yoğunlaşmaktadır. Bu elemanlarda görülen yüzey kirlilikleri, biyolojik oluşumlar ve çimento 

esaslı onarımlar temizlenmiş; çatlak bulunan mermer elemanlar uygun kenetleme sistemleriyle 

sağlamlaştırılmıştır. Döşeme kaplamalarında, özgün mermer ve altıgen tuğla kaplamalar bakım 

ve temizlik yapılarak yerinde korunmuş; özgünlüğünü yitirmiş geç dönem ekleri uygun 

malzemelerle yenilenmiştir. Metal elemanlarda yoğun korozyon tespit edilmiş; demir gergiler, 

lokma demir parmaklıklar, menteşeler ve diğer metal aksamlar mekanik ve kimyasal 

yöntemlerle temizlenmiş, ileri düzeyde bozulmuş elemanlar özgün yapım tekniklerine uygun 

olarak yeniden imal edilmiştir. Örtü elemanlarında ise kurşun kaplamalar, kubbe ve tonozlar 

incelenmiş; çatlaklar özgün malzeme ve tekniklerle onarılmıştır. Teşhir çalışmaları 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

34 

 

kapsamında, mutfak yapılarında sergilenecek eserler vitrinler içerisinde düzenlenmiş, elektrik 

ve mekanik tesisatlar yükseltilmiş döşeme altından geçirilmiş, bilgi panoları ve gezi 

güzergâhları ile mekânsal deneyim zenginleştirilmiştir. 

 

Görsel 12-13: Topkapı Sarayı Matbah-ı Amire Restorasyon ve Tefriş Çalışmaları, (Milli Saraylar 

Fotoğraf Arşivi) 

Günümüzde Topkapı Sarayı Matbah-ı Âmire bölümü, bugün Milli Saraylar Başkanlığı’nın 

yürüttüğü restorasyon ve teşhir düzenlemeleriyle Osmanlı mutfak kültürünü temsil eden zengin 

bir koleksiyonun sergilendiği müze alanı olarak işlev görmektedir. Bu bölümlerde, saray 

mutfaklarında kullanılan bakır, pirinç ve gümüş kaplar, tencereler, sahanlar, ibrikler, siniler, 

kahve cezveleri, fincanlar, mangallar ve yemek sunumuna ilişkin araç gereçler özgün mekân 

düzeni içinde teşhir edilmektedir. Restorasyon çalışmalarıyla birlikte mutfak yapıları, üretim 

merkezleri olmaktan çıkarılarak kültürel anlatı mekânlarına dönüştürülmüştür. Bu dönüşüm, 



Yasin Yıldız 

35 

 

Osmanlı mutfak kültürünün çağdaş müzecilik anlayışı içerisinde yeniden yorumlanmasına 

olanak sağlamaktadır. Ziyaretçiler ayrıca mutfak personelinin örgütlenmesini, sarayda yemek 

hazırlık süreçlerini ve Osmanlı mutfak mimarisinin gelişimini açıklayan bilgi panoları 

aracılığıyla dönemin mutfak yaşamına dair bütüncül bir bakış elde etmektedir. Bu sayede 

Matbah-ı Âmire, hem Osmanlı saray mutfaklarının teknik ve sanatsal boyutunu, hem de 

gündelik yaşam ve kültürel süreklilik açısından taşıdığı değeri yansıtan özgün bir sergileme 

alanı hâline gelmiştir. 

     

    

Görsel 14-15-16-17: Topkapı Sarayı Matbah-ı Amire İç Mekân (Milli Saraylar Fotoğraf Arşivi) 

 

 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

36 

 

19. Yüzyılda Dönüşüm: Dolmabahçe Sarayı Mutfakları ve Günümüzdeki 

Durumu 

19. yüzyılda Osmanlı Devleti’nde yaşanan siyasal, toplumsal ve idarî dönüşümler, saray 

yaşamı ve buna bağlı olarak saray mutfaklarının yapısını da doğrudan etkilemiştir. Bu 

dönüşümün mimari ve işlevsel açıdan en belirgin biçimde gözlemlendiği örneklerden biri 

Dolmabahçe Sarayı’dır. Dolmabahçe Sarayı mutfakları, geleneksel Osmanlı saray mutfağı 

anlayışının modern teknikler ve yeni temsil biçimleri doğrultusunda yeniden düzenlendiği bir 

geçiş evresini yansıtmaktadır.24 

Dolmabahçe Sarayı’nda mutfak yapıları, Topkapı Sarayı’ndaki içe dönük ve çok birimli 

mutfak sisteminden farklı olarak, daha rasyonel ve işlev temelli bir planlama anlayışıyla ele 

alınmıştır. Üretim alanları, depolama mekânları ve servis birimleri belirgin biçimde 

ayrıştırılmış; mutfak işleyişi hijyen, denetim ve verimlilik esasları doğrultusunda yeniden 

kurgulanmıştır.25 Bu durum, mutfak mimarisinde teknik donanımın ve işlevselliğin ön plana 

çıktığını göstermektedir. 

Dolmabahçe Sarayı mutfaklarında kullanılan teknik ekipmanlar, 19. yüzyılda saray 

yaşamında benimsenen modernleşme eğilimlerini yansıtmaktadır. Buharlı pişirme sistemleri, 

büyük ölçekli kazanlar ve Avrupa menşeli mutfak araçları, üretim kapasitesini artırmış; mutfak 

faaliyetlerinin daha hızlı ve kontrollü biçimde yürütülmesine olanak tanımıştır.26Aynı zamanda 

porselen servis takımları ve yeni sofra düzeni anlayışı, mutfak ile servis mekânları arasındaki 

ilişkinin yeniden tanımlandığını ortaya koymaktadır. 

Dolmabahçe Sarayı mutfakları, organizasyon yapısı bakımından da dikkat çekicidir. 

Padişah ve hanedan mensuplarına hizmet eden mutfak birimleri ile saray görevlilerine yönelik 

mutfak alanları işlevsel olarak ayrılmıştır.27 Sarayda düzenlenen resm-î kabul ve ziyafetler, 

özellikle yabancı elçilerin ağırlandığı törenler, mutfak üretiminin çeşitlenmesini ve artmasını 

beraberinde getirmiştir. Bu bağlamda saray mutfağı, yalnızca beslenmeye yönelik bir alan değil, 

diplomatik temsilin de önemli bir unsuru hâline gelmiştir. 

Dolmabahçe Sarayı mutfaklarında gözlemlenen dönüşüm, Osmanlı mutfak kültürünün Batı 

ile kurduğu ilişkiyi de yansıtmaktadır. Avrupa mutfağına ait pişirme teknikleri ve sunum 

 
24 Deniz Esemenli, Osmanlı Sarayı ve Dolmabahçe, İstanbul: Homer Kitabevi, 2002, s. 68. 
25 Halil İnalcık, An Economic and Social History of the Ottoman Empire, Cambridge: CUP, 1994, s. 745. 
26 Arif Bilgin, Osmanlı Saray Mutfağı, İstanbul: Kitabevi Yayınları, 2004, s. 145-150. 
27 İsmail Hakkı Uzunçarşılı, Osmanlı Devletinin Saray Teşkilâtı, Ankara: TTK, 1988, s. 210–215. 



Yasin Yıldız 

37 

 

biçimleri, Osmanlı sofra geleneğiyle birlikte uygulanmış; bu durum saray mutfağında melez bir 

mutfak kültürünün ortaya çıkmasına zemin hazırlamıştır.28 Ancak bu süreç, geleneksel mutfak 

anlayışının bütünüyle terk edilmesi anlamına gelmemiş; Osmanlı mutfak kültürü, yeni unsurları 

bünyesine katarak varlığını sürdürmüştür. 

Günümüzde Dolmabahçe Sarayı mutfakları, Osmanlı saray mutfak kültürünün 19. 

yüzyıldaki dönüşümünü belgeleyen tarihî mekânlar olarak değerlendirilmektedir. Bu alanlar, 

üretim işlevlerini yitirmiş olmakla birlikte, kültürel mirasın korunması ve sergilenmesi 

bağlamında yeniden işlevlendirilmiş; saray yaşamının modernleşme sürecine dair önemli 

ipuçları sunan kültürel anlatı mekânlarına dönüşmüştür.  

2009 yılında bu yapılar, Milli Saraylar Tarihi Eser Deposu olarak kullanılmaya başlanmış, 

2011 yılında müze vasfı kazandırılarak ziyarete açılmıştır. 2016 yılında, Milli Saraylar 

Başkanlığı tarafından restore edilerek “Saray Koleksiyonları Müzesi” çatısı altında yeniden 

işlevlendirilmiştir. Saray Koleksiyonları Müzesi; hem müze, hem sergi alanı, hem depo olarak 

çok amaçlı kullanımı ile orijinal bir müzecilik örneğidir. Saray Koleksiyonları Müzesi’nde, 

Osmanlı saray yaşamının gündelik unsurlarını belgeleyen geniş bir koleksiyon 

sergilenmektedir. Bu kapsamda mutfak gereçleri, sofra takımları, porselenler, cam eşyalar, 

kahve ve çay servisleri, bakır kazanlar, sini ve mangallar, müzecilik normlarına uygun 

biçimde teşhir edilmektedir. Ayrıca Yıldız, Hereke ve Avrupa üretimi porselen ve kristal 

parçalar, saray sofralarının zenginliğini yansıtan örnekler de sergilenen eserler arasında yer 

almaktadır.  Ancak müzeyi diğer özelliklerinden ayıran en önemli kısmı depo alanıdır. 

 

Görsel 18: Dolmabahçe Sarayı Mutfakları, Saray Koleksiyonları Müzesi, (Milli Saraylar Fotoğraf Arşivi) 

 
28 Özge Samancı-Arif Bilgin, ‘‘II. Mahmud Dönemi İstanbul ve Saray Mutfağı’’, II. Mahmud Yeniden Yapılanma 

Sürecinde İstanbul, ed. Coşkun Yılmaz, İstanbul, 2010, s. 342.  



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

38 

 

    

Görsel 19: Dolmabahçe Sarayı Mutfakları, Saray Koleksiyonları Müzesi İç Mekân,  

(Milli Saraylar Fotoğraf Arşivi) 

Saray Koleksiyonları Müzesi’nin Depo alanında, Saray, köşk ve kasırların farklı 

mekânlarındaki depolarda muhafaza edilen tefrişte kullanılmayan eserlerin, uygun iklim 

koşullarında, ideal şartlarda ve aynı zamanda izlenebilir tek bir depoda korunması hedeflenmiş, 

olası bir deprem riski de göz önünde tutularak günümüz müzecilik anlayışına göre her tür 

objenin (porselen, cam, tekstil, ahşap, metal vs.) korunması için uygun şartların sağlandığı yeni 

bir depo düzenlenmiştir. 18 Ekim 2016 tarihi itibarıyla ziyarete açılan depo, ülkemizde bu 

anlamda düzenlenmiş ilk ve tek “depo müze” kimliğine sahiptir. 

Sonuç 

Osmanlı saray mutfakları, imparatorluğun idari yapısı, toplumsal düzeni ve kültürel temsil 

anlayışıyla doğrudan ilişkili kurumsal mekânlar olarak tarihsel bir süreklilik göstermektedir. 

Bu tarihsel süreç, saray mutfaklarının yalnızca yemek üretiminin gerçekleştirildiği alanlar 

olmadığını; devletin temsil, ritüel ve gündelik işleyiş mekanizmasının ayrılmaz bir parçası 

olduğunu ortaya koymaktadır. Osmanlı mutfak kültürü, iaşe sistemi, üretim organizasyonu, 

sofra düzeni ve Helvahâne geleneği gibi bileşenleriyle birlikte ele alındığında, çok katmanlı ve 

kurumsal bir yapı olarak değerlendirilmelidir. 

Günümüzde bu mirasın korunması ve kamuya aktarılması sürecinde Millî Saraylar İdaresi 

Başkanlığı, saray mutfaklarını hem mimari yapılar hem de koleksiyonlarla ilişkili kültürel 

alanlar olarak ele alan bütüncül bir yaklaşım benimsemektedir. Millî Saraylar bünyesinde 

yürütülen koruma, restorasyon ve müzeleştirme çalışmaları, Osmanlı mutfak kültürüne ait 

maddî mirasın belgelenmesini ve tarihsel bağlamı içerisinde sunulmasını amaçlamaktadır. Millî 

Saraylar tarafından yürütülen restorasyon projelerinde, saray mutfaklarının özgün mimari 

karakteri korunurken, bu mekânların müze işlevi kazanmasına yönelik çağdaş sergileme 

yaklaşımları benimsenmektedir. Üretim alanları, depolama birimleri ve servis mekânları, 



Yasin Yıldız 

39 

 

tarihsel işlevlerine referansla ele alınmakta; mutfak eşyaları ve sofra takımları, ait oldukları 

kullanım bağlamı göz önünde bulundurularak sergilenmektedir. Bu yaklaşım, saray 

mutfaklarının nesne merkezli sergilemenin ötesinde, tarihsel süreçleri aktaran mekânsal bir 

kurgu içerisinde değerlendirilmesine imkân tanımaktadır. Bu bağlamda Millî Saraylar’ın saray 

mutfaklarına yönelik çalışmaları, Osmanlı mutfak kültürünün gastronomik bir ilgi alanı olarak 

değil, kültürel mirasın önemli bir bileşeni olarak ele alınmasına katkı sağlamaktadır. Saray 

mutfakları, üretim merkezleri olmaktan çıkarak, Osmanlı mutfak kültürünün maddî ve 

mekânsal izlerini taşıyan kültürel bellek alanları olarak yeniden tanımlanmaktadır. 

Bu çerçevede saray mutfakları, günümüzde üretim merkezleri olmaktan ziyade, Osmanlı 

mutfak kültürünü belgeleyen ve yorumlayan kültürel mekânlara dönüşmüştür. Millî Saraylar 

İdaresi Başkanlığı tarafından yürütülen çalışmalar sayesinde bu yapılar, Osmanlı mutfak 

kültürünün tarihsel sürekliliğini yansıtan ve çağdaş müzecilik anlayışı içerisinde yeniden 

değerlendirilen miras alanları olarak ele alınmaktadır. 

Kaynakça 

Bilge, Selçuk. (2008). ‘‘Osmanlı İmparatorluk Dönemi Saray Mutfakları’’, Yıldız Teknik Üniversitesi Fen 

Bilimleri Enstitüsü Yüksek Lisans Tezi. 

Bilgin, Arif. (2000). ‘‘Osmanlı Sarayının İaşesi 1489–1650’’, Marmara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 

Doktora Tezi 

Bilgin, Arif. (2003). ‘‘Seçkin Mekânda Seçkin Damaklar: Osmanlı Sarayında Beslenme Alışkanlıkları’’, Yemek 

Kitabı, ed. M. Sabri Koz, İstanbul, Kitabevi Yayınları. 

Bilgin, Arif. (2004). Osmanlı Saray Mutfağı, İstanbul, Kitabevi Yayınları. 

Bilgin, Arif. (2008). ‘‘Klasik Dönem Osmanlı Saray Mutfağı’’, Türk Mutfağı, Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Barkan, Ömer Lütfi. (1979). ‘‘İstanbul Saraylarına Ait Muhasebe Defterleri’’, Belgeler, C. IX, Sa. 13. 

Esemenli, Deniz. (2002). Osmanlı Sarayı ve Dolmabahçe, İstanbul, Homer Kitabevi. 

Faroqhi, Suraiya. (2000). Food and nutrition in the Ottoman Empire, London: Variorum Reprints. 

Faroqhi, Suraiya. (2005). Subjects of the Sultan, London: I.B. Tauris. 

İnalcık, Halil. (1994). The Ottoman Empire: The Classical Age (1300–1600), London: Phoenix Press. 

İnalcık, Halil. (1994). An Economic and Social History of the Ottoman Empire. Cambridge: Cambridge University 

Press. 

Kuban, Doğan. 2007. Osmanlı mimarisi, İstanbul, YEM Yayınları. 

Madran, Emre. (2001). ‘‘Tarihi Miras Niteliğindeki Yapılara Müze İşlevinin Verilmesine Kullanılacak 

Değerlendirme Ölçütleri‘‘, Kent-Toplum-Müze: Deneyimler, Katkılar, Toplumsal Tarih Müzesi Kuruluş Sorunları 

Sempozyum Bildirileri, İstanbul, Tarih Vakfı Yayınları. 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

40 

 

Özer, Mustafa. (2014). ‘‘Edirne Yeni Saray Kazısı Saray-ı Cedîd-i Âmire 2010 Yılı Çalışmaları’’, Sanat Tarihi 

Dergisi, 23(1). 

Samancı, Özge & Bilgin, Arif. (2010). ‘‘II. Mahmud Dönemi İstanbul ve Saray Mutfağı’’,  II. Mahmud Yeniden 

Yapılanma Sürecinde İstanbul, İstanbul. 

Uzunçarşılı, İbrahim Hakkı. (1945). Osmanlı Devletinin Saray Teşkilatı, Ankara: Türk Tarih Kurumu Yayınları. 

 



41 

Kopuz-Saz ve Kımızın İzinden Türk Dünyası Yemek Kültürü 

Halûk Harun DUMAN1* 

Özet 

Canlılar fiziki gereksinimlerini karşılamak ve hayatta kalmak için yemek zorundadır. İnsan vücudu yiyip 

içmeden ayakta kalacak ve varlığını devam ettirecek bir yapıda değildir. Sağlık için yemek ve beslenmek şarttır. 

Modern tıbbın babası sayılan Hipokrat (M.Ö. 460-370) binlerce yıl önce “Yedikleriniz ilacınız, ilacınız 

yedikleriniz olsun” sözünü boşuna söylememiştir. Tıpkı okuduklarınız, gördükleriniz, yaşadıklarınız ve 

biriktirdiğiniz anılarınız gibi yedikleriniz de sizi siz yapar. Türkleri hareketli ve enerjik kılan, belli bir coğrafyaya 

hapsetmeyen en temel etken onların yemek kültürüdür. Türkler yedikleri yemekler sayesinde binlerce kilometrelik 

yolları rahatça kat ederler. Bu uzak yollar ile zor engelleri aşma azmini ve kararlığını yediklerinden alırlar. Et, süt, 

tahıl, sebze ve meyveyi başlıca gıdaları yapan Türkleri diğer uluslardan ayıran en önemli özellik, bunları farklı 

formlarda -örneğin kurutarak ya da salamura ve turşu yaparak- yemeleri olur. “Türk kimdir?” sorusuna çeşitli 

yanıtlar verilebilir. Bu bildiride üzerinde duracağımız “Kopuz-Saz-Kımız”’, ulusal kimliğin önemli somut 

belirteçleri olacaktır. “Türkler kopuz veya saz çalıp türkü söyleyen, kısrak sütünden kımız yapıp içen insanlardır” 

dersek bir tanımlama da biz yapmış oluruz. Bu iki gösterge Türk tarihinin karanlık dönemlerinden günümüze gelen 

en önemli nesnel unsurlardır. Benzer birleştirici göstergeler Türk Dünyasının yemek kültüründe farklı şekillerde 

karşımıza çıkmaktadır. Bu çalışmada söz konusu kültürün gelişim süreci ele alınacak; coğrafya, iklim, inançlar, 

gelenek-görenekler, sosyal-siyasal yapı ve sağlıklı yaşamın yemek kültürünü nasıl etkilediğine değinilecektir.  

Anahtar Kelimeler: kımız, kopuz, yemek, mantı, Türk dünyası 

Abstract 

Living beings must eat to meet their physical needs and survive. The human body is not designed to remain 

standing and continue its existence without eating and drinking. Eating and nourishment are essential for health. 

Hippocrates (460-370 BC), considered the father of modern medicine, did not say the words ‘Let food be thy 

medicine and medicine be thy food’ in vain thousands of years ago. Just like what you read, see, experience and 

the memories you accumulate, what you eat also makes you who you are. The most fundamental factor that keeps 

Turks active and energetic, preventing them from being confined to a specific geography, is their food culture. 

Thanks to the food they eat, Turks can easily travel thousands of kilometres. They derive their determination and 

resolve to overcome difficult obstacles and long distances from what they eat. The most important feature that 

distinguishes Turks, whose main foods are meat, milk, grains, vegetables and fruit, from other nations is that they 

eat these foods in different forms, for example, dried or pickled. There can be various answers to the question, 

‘Who are the Turks?’ In this paper, we will focus on ‘Kopuz-Saz-Kımız’, which are important concrete indicators 

1* Prof. Dr., Marmara Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü,

hadu@marmara.edu.tr, halukharunduman@gmail.com 

mailto:hadu@marmara.edu.tr
mailto:halukharunduman@gmail.com


III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

42 

 

of national identity. If we say, ‘Turks are people who play the kopuz or saz and sing folk songs, and who make and 

drink kımız from mare's milk,’ we would also be offering a definition. These two indicators are the most important 

objective elements that have come down to us from the dark periods of Turkish history. Similar unifying indicators 

appear in various forms in the culinary culture of the Turkish world. This study will address the development 

process of this culture; it will discuss how geography, climate, beliefs, customs and traditions, social and political 

structures, and healthy living have influenced food culture.  

Keywords: kumys, qopuz, food, Turkish ravioli, Turkic world 

 

Giriş 

Bir aşçım olsa da doldursa kazı, 

Türlü nimetlerle güldürse bizi, 

Öğlene teke, akşama kuzu 

Sabaha kaymakla bal ister gönül 

Karacaoğlan (17. yüzyıl) 

 

Günümüzdeki sazın atası sayılabilecek olan kopuz, Uygurlar (745-840) döneminden beri 

kullanılan telli bir müzik aletidir. Türkü söylerken ve ayinlerde çalınan kopuz, zaman içinde 

sapı, telleri ve gövdesi ile değişikliğe uğrar. Sibirya’dan Türkistan’a, Kafkasya'ya, Anadolu'ya, 

Balkanlara ve Avrupa’ya dünyanın dört bir yanına ulaşır. Kopuz ve sazın ardında muhteşem bir 

halk şiiri, halk öyküleri ve halk edebiyatı geleneği yatar. Duygu ve düşüncelerini söze döken 

halk ozanlarının en önemli yardımcısı kopuzdur. 14-15. yüzyıllarda yazıya geçirilen Dede 

Korkut Öyküleri’nde Dede Korkut, meclise kopuzuyla gelip değerli sözler söyler; küskünleri 

barıştırıp kavgaları yatıştırır. Kopuz, aynı zamanda toyların; yani eğlencelerin ve düğünlerin 

vazgeçilmez müzik aletlerinden biridir. İslamiyet’in ve Arap kültürünün müziği yasaklaması 

veya haram saymasına karşın Türkler tarihleri boyunca hiçbir zaman kopuz ve sazı terk etmez. 

“Nerede bir Türk varsa orada bir kopuz veya saz vardır, nerede bir saz varsa orada türkü ve 

Türk vardır” dersek yanılmış sayılmayız. 

 

Kopuzdan Kımıza 

Türkler için kutsal öneme sahip olan kopuz-saz gibi yine kutsallık atfedilen bir nesnel 

kültür unsuru da kımızdır. Türk dilinde “coumis, kumyz, kemurs” olarak da bilinir. Türk, Moğol 

ve Çin kökenli halklar tarafından tüketilir. Aramice/Süryanice “χmṣ” kökünden gelen “χamɘṣ” 

kelimesinin ekşi, mayalanmış içki veya yiyecek anlamını taşıdığı ifade edilir. Ata rahat binmek 



Hâluk Harun Duman 

43 

 

amacıyla eyer, gem ve üzengi geliştiren Türkler için at hem kanat olup onları uzaklara taşır hem 

de etiyle ve sütüyle besler, enerji verir. 

Sibirya Taygalarında yaşayan Türklerin geyik etinden aldıkları enerjiyi bozkırda yaşayan 

Türkler de at etinden alır. Bozkır Türkleri atın etinin yanı sıra sütünün de kendilerine enerji 

verdiğini kısa sürede fark ederler. Bu nedenle atı hem binmek hem yük taşımak hem de etinden 

sütünden yararlanmak için beslerler. Ziya Gökalp (1876-1924) “Kendine Doğru” şiirinde kımız 

için şöyle der: 

 

Atanın içkisi köpüklü kımız 

Arpa suyu içme dedi bir Kırgız 

Evinin yemişi erikle elma, 

Komşunun bağından hurmayı alma! (Tuncay, 1978: 95-96) 

 

Gökalp, bu dizelerde yiyecek ve içeceklerle “ulusal ve kültürel kimlik” arasındaki ilgiye 

dikkat çeker. Ona göre bira, Almanların içkisidir; kımızın yerini asla tutamaz. Bunun gibi 

Arapların meyvesi olan hurma da erik ve elma ile kıyaslanamaz, yani onların yerini tutmaz. 

Kimliklerini korumak isteyen Türkler kımız içmeli, erik ve elma yemelidir. Dünyadaki insanlar 

kımız içenler ve içmeyenler diye iki kısma ayrılsa kımızı Türklerin tükettiği rahatça anlaşılır. 

Bu nedenle sazın, kımızın olduğu yerlerde yaşayan ve birden ona kadar benzer sayı isimlerini 

kullananların tamamı Türk soylu insanlardır. 

Coğrafya ve iklimin toplumların tarihini, kimlik, kişilik ve karakterlerini belirlemede ne 

kadar önemli olduğu bilinen tarihsel bir gerçekliktir. Amasya ilimizde M.Ö. 24 yılında doğan 

ve 40 yıl yaşayan Romalı Strabon “coğrafya-insan”, “coğrafya-toplum” ve “coğrafya kültür” 

arasındaki ilişkileri ilk kez irdeleyen bilim insanıdır. Yalnızca 19 parçası günümüze kadar 

ulaşan 17 ciltlik Geographumena veya Geographika (Coğrafya) adlı eserin yazarıdır ve 

coğrafya biliminin isim babasıdır. Ondan yaklaşık 1300 yıl sonra yaşayan Tunuslu İbn Haldun 

(1332-1406) da Mukaddime’sinde coğrafyanın milletlerin kaderiyle olan bağını ayrıntılı ve net 

bir şekilde ortaya koyar. Coğrafyanın etkisinin en fazla görüldüğü alanlardan biri de yemek 

kültürüdür. 

Türkler ve Yemek 

Türk yemek kültürünün karakteristik özelliklerinden birini ve onun coğrafyayla ilişkisini 

vurgulayan en önemli husus ürünlerin kullanımındaki çeşitlilik ile maharettir. Etin yanı sıra süt 

ve sütten yapılan ürünler Türk mutfağının köşe başlarını tutar. O kadar ki at sütü dışında koyun, 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

44 

 

keçi ve inek sütünden bin türlü peynir, yemek ve tatlı yapılır. Türklerin sütü ham madde olarak 

kullandığı ve “yoğurt” adını verdiği yiyecek bugün bütün dünyanın vazgeçemediği bir gıdaya 

dönüşmüştür. Yoğurt ve salatalıkla yapılarak yaz sıcağında sofraya konulan cacığın verdiği iç 

ferahlığıyla rahatlama hissi de Türk yemek kültürünün niteliğini yansıtması açısından dikkate 

değerdir. İnsanoğlunun on iki bin yıl önce evcilleştirmeyi başardığı buğday, arpa gibi tahıllar 

Türk mutfağında et ve sütle buluşarak mucizevi yemeklere dönüşür. Türk dünyasında 

“Başbarmak-Beşbarmak-Beşparmak” olarak bilinen yemeğin bu kadar yaygın olmasının en 

temel nedeni de et-hamur birleşiminden meydana gelmesidir.  

Yaşadıkları coğrafyanın kendilerine sağladığı fırsatları iyi kullanan Türkler, gerektiğinde 

yemek için topoğrafyayı değiştirir. Türkler Sibirya Taygalarında Ren geyiği ile beslenir. Dağlık 

kesimlerin at yetiştirmek, bozkırın ise koyun ve inek beslemek için uygun olduğunu keşfederler. 

Uygur Türkleri, günümüzden iki bin beş yüz yıl önce yer çekiminin gücünden yararlanıp Tanrı 

Dağları’nın doruklarından başlayarak Turfan bölgesine kadar uzanan beş bin yüz kilometre 

uzunluğundaki karızları yapar. Bu yer altı kanalları Taklamakan Çölü'nün yüz on metre altından 

almış kilometre boyunca uzanır. Bin yüz adet kuyudan gelen su yüzeye, yani tarım 

yapılabilecek alanlara arklarla yönlendirilir. Böylece sebze, meyve ve tahıllar üretilip 

yemeklerde kullanılır. Uygur ve Özbek mutfağında geçmişten gelen bu kültürün somut 

yansımaları görülür. Turfan Havzası’nda yetiştirilen türlü sebze ve meyvelerle lezzetli yemekler 

yaparlar. Bu sebzelerin turşu veya salamurasını da yaparak uzun süre kullanırlar. Meyveleri 

kurutur veya reçellerini yapıp her mevsim tüketirler. Beslenme alışkanlıklarında doğa onlar için 

sonsuz bir kaynak olur. Kendilerini besleyen, yuva yapıp güvende yaşadıkları doğa bu nedenle 

onlar için kutsaldır. Doğayla uyumlu yaşamak eski Türklerin Tanrısever (Tengrici) din 

anlayışlarının, inanç sistemlerinin temelini oluşturur. Yani birtakım insanların ve Arabist 

tarihçilerin yemeklerde sebze veya meyve kullanımını getirip Osmanlı dönemine bağlamaları 

yanlış, hatta işkembeden atılan bir bilgidir. 

Yemek ister Türklerde olsun isterse diğer uluslarda olsun temelde bir kimya işidir. Kimyager, 

laboratuvarda yeni ve farklı ürünler için nasıl ham maddeleri birbirine katıp yeni ürünler elde 

ederse aşçılar da öyle davranır. El, göz, tat alma duyularına ve deneyimlere dayanan ölçüler 

zamanla hassas ölçülere yerini bırakır. Hangi ürünle neler yapılacağı konusunda uzman 

yeteneği ortaya çıkar. Geçmişten gelen tarifler onlara yol gösterir, fikir verir. Mutfakların 

kapıları her zaman yeni arayışlara, yeni keşiflere açıktır. Bu keşifleri gerçekleştirenler ise 

çoğunlukla kadınlar olur. Ninelerimiz el lezzetlerini kızlarına, onlar da kendilerinden sonra 



Hâluk Harun Duman 

45 

 

gelenlere aktarır. Türk erkekleri arasında da dünyaca ünlü şefler çıkar, yeme-içme sektörüne 

isimlerini altın harflerle yazdırırlar. 

Asistanım Merve Ünver Sheeraz’la yayına hazırladığımız Türk Dünyası Yemek Kültürü adlı 

araştırmada yemek kültürüyle birlikte Türklerin kısa tarihine de yer verdik. Eserde, Türkçenin 

9 bin yıllık serüveni, Türklerin ana vatanları, kimlik ve kişilikleri ana çizgilerle anlatıldı. Bu 

bilgiler bize Türk yemeklerinin nasıl bir temele dayandığını göstermesi bakımından önemlidir. 

Müzelik veya antropolojik malzemeler dışında, 8. yüzyıldan kalma Orhun Yazıtları’ndan 

başlayarak yeme-içme ve beslenme ile ilgili kültürel bilgilerin yazılı kaynaklarda nasıl geçtiği 

tespit edildi. Bunun dışında ilerleyen yüzyıllarda yemekler ve aşçılık konusunda yazılmış özel 

kitapçıklara vurgu yapıldı. 

Şüphesiz ki Türk Dünyası üzerine yapılacak herhangi bir çalışmada araştırmacılara yol 

gösterecek en önemli kılavuz yukarıda değinildiği gibi coğrafya olmalıdır. Biz de söz ettiğim 

araştırmamızın akışını coğrafi yakınlık ve bölgesel özelliklere göre belirledik. Türklerin 

yaşadıkları ve hâlen yaşamakta oldukları en uzak topraklar olan Sibirya steplerinden yola çıkıp 

Türkistan, İran, Anadolu ile Balkanlara uzanan geniş ve devasa dağılımı esas aldık. Göçler ve 

fetihlerle gelen kültürel karışımlar yemeklerde bize gerçek yüzünü gösterdi. Bunun yanı sıra 

beslenme kültüründeki ortak özellikleri belirlememizi de sağladı. Etin-sütün Türkler arasında 

nasıl ortak besinlere dönüştüğü ve bu ürünlerle benzer yiyecekler yapıldığı anlaşıldı. 

Bozkır insanı olarak tanıtılan Türklerin, konargöçer yaşamlarında yemeğe verdikleri önem 

ve değer yerleşik düzende yaşayan çoğu toplumda görülmemektedir. Yurt adı verilen çadırlarını 

verimli yerlere kuran Türkler zamanlarının çoğunu yemek hazırlamak ve yemek için harcar. 

Ünlü yazar Lev Nikolayeviç Tolstoy’un (1828-1910) İnsan Ne ile Yaşar? adlı eserinde ilginç 

bir öykü vardır. Tolstoy, “İnsana Ne Kadar Toprak Lazım?” öyküsünde açgözlü Rus köylüsü 

Pahom’un yaşadıklarını konu eder. Pahom, arazi satın alma arzusuyla Volga taraflarında 

yaşayan Başkurt Türklerinin obalarına gider. Sonsuz bir hırsa dönüşen toprak alma arzusu 

ibretlik bir sonla noktalanır. Öykünün bir kısmında Tolstoy, Başkurt Türklerinin yaşantısını 

birkaç cümle ile şöyle betimler: 

 

Yedinci gün, Başkırların çadırlarını kurdukları yere ulaştılar. Her şey tüccarın anlattığı gibiydi. İnsanlar 

bozkırlarda, bir nehrin kenarındaki keçe çadırlarda yaşıyorlardı. Ne çift sürüyorlar ne de ekmek 

yiyorlardı. Sığırları ve atları sürüler halinde bozkırda otluyordu. Taylar çadırların arkasında bağlı 

duruyor ve kısraklar günde iki defa yanlarına götürülüyordu. Tayların sütü sağılarak bu sütten kımız 

yapılıyordu. Kımızı hazırlayanlar, peyniri yapanlar kadınlardı. Erkeklerin bütün yaptığı ise kımız ve çay 

içmek, koyun eti yemek ve kaval çalmaktı. Hepsi iri yarı, neşeli insanlardı. (Tolstoy, 2005: 56) 

 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

46 

 

Tolstoy’un dikkatinden kaçmadığı gibi Türkler için “yeme-içme-dinlenme-eğlenme” en 

önemli yaşam alışkanlıklarıdır. Yemeklerin bir seremoni ile sunulması, herkesin sofradaki 

yerinin belli olması, yemeğin hangi parçasının kime verileceğinin bilinmesi gibi hususlar 

onların yeme işini bir törene dönüştürdüklerini gösterir. Sözlü gelenekten aktarılan bu bilgiler 

kuşaktan kuşağa geçer. 

Türklerin Yemek Âdetleri 

Türklerin yemek yeme âdetleri zaman içinde farklı kültürlerle karşılaşmaları nedeniyle 

değişir. İranlılar ve Araplarla karşılaşınca daha fazla baharatlı yiyecek tüketilmeye başlanması 

buna örnektir. İslamiyet’in etkisiyle âdetlerin bazıları farklılaşsa da birçoğu varlığını aynen 

korur. At eti yeme, kımız içme, alkol kullanma, şarap içme, deniz kabukluları yeme vb. hususlar 

olduğu gibi devam eder. Bu, coğrafyanın onlara dayattığı bir beslenme şeklidir. Bütün çabalara 

ve zorlamalara rağmen Arapçanın Türkçeyi yok edemediği gibi sıcak ülkelerden gelen Arap 

âdetleri de Türklerin yemek kültürünü köklü şekilde değiştiremez. Arap-Fars âdetleri gibi 

İslami kurallar da toplumda yalnızca sosyolojik unsurlar olarak karşılık bulur. Günümüzde en 

muhafazakâr sayılan Erzurum-Konya gibi illerimiz aynı zamanda alkolün en fazla tüketildiği 

şehirlerdir. Türk insanı bunu garip karşılamaz, hatta hoş görür. Zira bu kımız içmek gibi 

atalardan gelen varoluşsal bir kültürdür. 

Türkler, yalnızca Müslüman topluluklardan ibaret değildir. Aralarında Musevi, Hıristiyan, 

Budist, Tanrısever (Göktengrici) olanlar da vardır. Onların yemek kültürlerinde alkol, şarap gibi 

“dinen sakıncalı yiyecek ve içecekler” ilk sırada yer alır. Örneğin, Gagavuz Türkleri belli 

zamanlarda ellerine yiyeceklerini ve şaraplarını alıp mezarlıklara giderek ölmüş atalarının 

şerefine yiyip içerler. Bu bir noktada bereketin devamlılığını gösteren bir ritüeldir. 

Müslümanlığın yasakladığı veya haram kıldığı müzik, resim, heykel ile dansı gönüllerince 

yapan ve kuşaktan kuşağa aktaran Türkler için yeme-içme yasakları bir tür teferruattır. 

Türk mutfağı, aynı coğrafyayı paylaştığımız Pers, Bizans gibi imparatorlukların 

mutfağından hem etkilenir hem de onları etkiler. XVI. Louis zamanında Paris’e giden Türk 

elçisi Osman Ağa Fransızların kahveyle tanışmasını sağlar. 17. yüzyılda Viyana önlerinden geri 

dönen Türklerin bayraklarındaki hilal sembolü Avusturyalı pastacıların kruvasan yapmalarına 

ilham verir. Viyanalılar kruvasan yediklerinde Osmanlı ordularının yenildiğini hatırlar. Bu da 

yemeğin toplumsal bilinçle olan ilgisini gösterir. 

Bazı yemek yazarları ve tarihçiler ısrarla Osmanlı mutfak kültürünü Türk mutfak 

kültüründen ayırmaya ve onun farklı olduğunu göstermeye çalışır. Oysa 1450’li yıllardan sonra 



Hâluk Harun Duman 

47 

 

imparatorluk vasfı kazanan ve 1920’de sona eren Osmanlı İmparatorluğu en az beş bin yıllık 

Türk tarihi içinde 550 yıllık kısa bir “ara” dönemdir. Bu imparatorluk farklı etnik gruplardan 

oluşsa da halkın çoğu Türk’tür. Aydınlar saray ve çevresinde Arapça-Farsça-Türkçe ağırlıklı 

Osmanlı Türkçesini yazı dili olarak kullanır. Buna karşın halk, günlük konuşmada saf 

sayılabilecek bir Türkçe kullanır. İnsanlar birlikte yaşadıkları komşularının dilleri olan 

Ermeniceyi, Rumcayı, Arnavutçayı, Bulgarcayı iletişim sağlayacak düzeyde bilir. Bu azınlıklar 

da aynı şekilde Türkçeyi bilir. 

Âdetler, gelenekler, görenekler gibi yeme içme alışkanlıkları da iç içe geçmiştir. Günümüzde 

Türkiye’nin komşuları olan ülkelere gidildiğinde bu birlikteliği somut ve canlı bir şekilde 

görmek mümkündür. Mideye giden yol bazen dinî yasakları tanımaz. Günümüz Türkiye’sinde 

15 yaş ve üzeri kişi başı 1.69 litre alkol tüketilmekte, ülke bu yönden dünyada 33. sırada yer 

almaktadır. Bu oran Türk dünyasında çok daha yüksektir: Kazakistan 4.52, Kırgızistan 3.63, 

Türkmenistan 2.62, Özbekistan 2.10, Azerbaycan 2.49 litre alkol tüketimine sahiptir. 

 

Tab.1: Ülkelere Göre Dünyada Alkollü İçecek Tüketimi Yoğunluğunu Gösteren Harita 

 

(https://ourworldindata.org/alcohol-consumption) 

 

İlginçtir ki Türkiye’de ilk bira fabrikası 1890 yılında, Sultan II. Abdülhamit döneminde 

verilen izinle Feriköy'de kurulur. Fabrikanın kurucuları ise Walter ve Adolf Bomonti ismindeki 

İsviçreli iki kardeştir. Hatta Şişli’deki Bomonti ismi de bu kişilerin soyadından yadigâr kalır. 

İslam’da alkollü içecekler -örneğin şarap- haram sayılmasına rağmen kimi Osmanlı Sultanları 

bile kendilerini kadehlerin cazibesinden uzak tutamaz ve her fırsatta ab-ı engür veya bint-inep 

(üzümün kızı) adı verilen şarabı içmenin zevkine yelken açar. Bu da yeme-içme endüstrisinin 

her türlü yasaktan uzakta ve kendi yolunda geliştiğini göstermektedir. Çünkü işin içinde para 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

48 

 

vardır ve para her kapıyı açan önemli bir anahtardır. Üreticiden tüketiciye ulaşan herhangi bir 

gıda maddesinin serüvenine göz atıldığında onlarca aktörün bu işin içinde olduğu görülür. 

Türk dünyasında yemek kültürünün gelişmesini sağlayan etmenleri birkaç başlık hâlinde 

kısaca açıklarsak konu daha da netleşir: 

1. Coğrafya (doğa): Giriş kısmında da vurgulandığı gibi insanların yaşadıkları coğrafyalar 

yemek kültürleri üzerinde etkili olan olguların başında gelir. Coğrafyanın onlara sağladığı 

koşullar yalnız yemek kültürlerini değil, sosyokültürel bütün faaliyetleri etkiler. Zorlu doğa 

koşulları ile mücadele etmek ve bu mücadeleden başarılı çıkmak için iyi beslenme çok 

önemlidir. Türk dünyası, içinde farklı coğrafi koşullar barındıran geniş bir kıta gibidir. Yüksek 

dağ silsileleri, uçsuz bucaksız çöller, sarp kayalıklar, kurak bozkırlar, tundralar, kayalık 

topraklar vs. yaşamayı ve üretmeyi zorlaştıran coğrafi engellerdir. Ancak coğrafyanın sunduğu 

fırsatların da olduğu göz ardı edilemez. Örneğin, binlerce kilometre uzanan tarihî İpek Yolu, 

Türk dünyasının kalbinden geçer. Geçmişi M.Ö. 45’li yıllara dayanan ve tarihçi Heredot’un da 

bahsettiği -Kuzey İpek Yolu dışında kalan- Güney İpek Yolu’nun da en yoğun geçtiği yer 

Türkistan’dır. Yiyeceklerini doğadan alan Türkler, aynı zamanda doğaya teşekkür etmek için 

her yemekten önce “saçı” adı verilen ve genellikle tatlı yiyeceklerden oluşan gıdaları ağaçların 

veya kayaların altına atarlar. Böylece kendilerini besleyen doğanın cömertliğine karşılık olarak 

onlar da doğadaki ruhları beslerler. Benzer durum Moğollarda da vardır. Moğollar her sabah 

güne başlarken çadırlarından aldıkları bir kepçe sütü doğuya dönerek havaya saçarlar. Böylece 

göğün ve yerin ruhlarını beslerler. Bu nedenle güzergâh üzerine yapılan hanlar ve 

kervansaraylarda gelen yolcuların beslenme ihtiyaçları için mutfaklar vardır. Burada pişen 

envaiçeşit yemekler zamanla beslenme kültürünü etkiler. Bu nedenle İpek Yolu’nun geçtiği 

şehirlerdeki yemek çeşitliliği komşu şehirlere göre daha fazladır. Tebriz, Van, Erzurum, 

Malatya, Antep, Antakya, Bolu, Bursa, İstanbul gibi şehirlerin mutfaklarının zengin olmasında 

İpek Yolu’nun büyük etkisi olmuştur.  

2. İklim: Coğrafya gibi iklim koşulları da yaşama ve beslenme kültürü üzerinde son derece 

etkilidir. Soğuk bir coğrafyada yaşayan insanlar beslenme ihtiyaçlarını daha kalorili ve enerji 

veren yiyeceklerle giderirler. Çocukluğumun geçtiği Erzurum’da eskiden kışlar çok uzun 

sürerdi. Bu nedenle kışa hazırlık için yöre insanı yaz ve sonbaharda yiyecek biriktirmeye 

başlardı. Erzurum’a Selam Söyle adlı eserimde yazdığım “Kışa hazırlık” kısmı iklimin 

beslenme ile olan ilgisini açıkça ortaya koymaktadır: 

 



Hâluk Harun Duman 

49 

 

Yaz ve sonbaharda evlerdeki bütün hazırlıklar kışı sıkıntı yaşamadan çıkarmaya göre yapılırdı. Kış 

çıkar çıkmaz girilen bahar aylarında kış günleri düşünülür ve tedbirler alınırdı. Kimsenin evinde 

buzdolabı bulunmazdı. Bu yüzden kışın tüketilecek yağ, peynir, kavurma, sucuk, turşu önceden 

hazırlanırdı. Mesela biz tereyağını genellikle mayıs ayında Kars’tan alırdık. 300-350 kg. kadar 

tereyağı aldığımızı hatırlıyorum.  

Kış öncesi yağ dışında toptan alınan gıdalar şunlardı: Pirinç, bulgur, patates, soğan, lahana, salça, kuru 

fasulye, nohut vs. Babam bunları almak için Gölbaşı’ndaki Kuru Hapan’a veya Gürcükapı’daki 

çarşıya gider, çuvalla alıp eve getirirdi. Kuruhapan’da daha çok kuru gıda ve bakliyat satılırdı. Dut, 

kaysı, elma ve çeşitli meyvelerin kurusu, ceviz, pestil, köme vs.nin en tazesi bu hapanda satılırdı. Biz 

de genellikle kışlık malzemeleri bu hapandan alırdık. 

Hasankale’nin salatası, lahanası ve patatesi çok meşhurdu. Sonbaharda kilolarca turşu malzemesi 

alınır ve turşusu kurulurdu. Bunlar dışında pancar, şalgam vesairenin de turşusu yapılırdı. Kışın 

bunlarla yapılan yemeklerin tadına doyum olmazdı. Kış aylarında grip olmamak için en etkili yöntem 

kök tarçın, karanfil, ıhlamur bitkilerinden yapılmış karışımı kaynatıp içmekti. Evdeki sobada sabah 

akşam bu karışım kaynar, isteyen istediği kadar içer ve içi açılırdı. Bu karışımın etrafa saldığı enfes 

kokuyu ve tadını âlâ aklımda taşıyorum. (Duman, 2024: 52-66). 

 

Bu satırlardan da anlaşılacağı gibi iklim yemek kültürünün belirlenmesinde başat rolü oynar. 

Bu nedenle Türk dünyası yemek kültürünün farklı dallarda oluşmasında iklimin etkisi göz ardı 

edilemeyecek düzeyde önemlidir. 

3. İnançlar ve Dinler: Toplumların yemek kültürü üzerinde etkili olan etmenlerden biri de 

inançlardır. Tanrısever Türkler için doğa saygı duyulacak ve uyum içinde yaşanması gereken 

kutsal bir varlıktır. Bu kutsal varlık bazen insana zorluklar çıkarsa da verdiği ürünlerle onu 

besleyip büyütür ve bir ana gibi onu korur. Bu nedenle eski Türkler doğayı tahrip etmeden veya 

onu sömürmeden yaşamayı düstur edinmişlerdir. Ava gittiklerinde ihtiyaçları kadar avlanmışlar, 

hayvanların yaşama hakkına saygı göstermişlerdir. Örneğin, bir geyik doğum yapmadan önce 

onu kesip yememişlerdir; bir inek hamileyken ona dokunmamışlardır. Eski Türk inançlarına 

göre doğadaki varlıklar insanların farklı donlara bürünerek yeniden hayat buldukları bir 

döngüde yaşarlar. Onun için hayvana, ağaca, bitkiye eziyet etmek insana eziyet etmekle eş 

değerdedir. İslamiyet’in insan, eşrefü’l-mahlukat yani yaratılmışların en şereflisidir görüşü eski 

Türk inançlarına aykırıdır. Bu görüşe göre her şey insanın emrine verilmiştir. Ağaçlar 

kesilebilir, hayvanlar ihtiyaç fazlası da olsa öldürülebilir, ırmakların yönü değiştirilebilir, 

kısacası doğa insan arzusuna göre tahrip edilebilir. 

İslam inancına göre at, yenilmesi tasvip edilmeyen mekruh olan bir hayvandır. Yalnızca 

savaş zamanlarında ihtiyaç hâlinde atın sağ kısmı yenilebilir. Oysa bugün Sibirya Türkleri, 

Kazaklar, Kırgızlar ve daha sayısız Türk halkları arasında at eti fazlaca sevilen ve yenilen bir 

ettir. Yine at sütünden elde edilen kımız da İslamiyet’e göre mekruhtur. Fakat Türk dünyasında 

yeme ihtiyacı ile isteği inanca çok bakmaz ve onun daraltıcı sınırlarını aşar. 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

50 

 

Türklerin Andronovo Kültür (MÖ 1700-1200) Dönemi’nden bu yana inek, koyun, deve ve 

sığır besiciliği yaptığı bilinmektedir. Bu nedenle et ve süt ağırlıklı ürünler yemek kültürleri 

içinde yer alır. Özellikle at etinin ve kısrak sütünün besleyiciliğini fark etmeleri onların bu 

gıdaları tüketmesinin başlıca sebebidir. Günümüzde Türk dünyasının genelinde, kısrak sütü 

hem çiğ hem fermante edilerek tüketilmeye devam edilmektedir. Çiğken daha tatlı olan kımız 

fermante edilince hafif ekşimsi bir tat alır. Kımız çiğ olarak tüketildiğinde, yüksek laktoz 

nedeniyle ilk gün ishale neden olurken zaman içerisinde enzim sisteminin laktoza uyum 

sağlamasıyla kişide canlılık, uyku kalitesi ve iştah seviyesini arttırma özelliklerine sahiptir. 

(Turgunbayer, 2021: 91)  

4. Gelenek-Görenekler: Güncel Türkoloji yorumlarına göre Türkçenin tarihi dokuz bin yıl 

öncesine kadar uzansa da Türk dünyasında yazılı kaynaklar ne yazık ki çok geç ortaya çıkmıştır. 

Buna rağmen bellekte tutulan ve gelenek yoluyla sonraki nesillere aktarılan kültürün başında 

yemekler ve yemek âdetleri gelir. O kadar ki hangi törende ne yenileceği, kimin sofranın 

neresinde oturacağı, kime hayvanın neresinin verileceği vb. hususlar hafızalarda yer ederek 

günümüze ulaşır. Türk dünyasının farklı ülkelerinde bu konuda yapılan araştırmaların birbirine 

çok benzer özellikler taşıdığı görülür. Aradan yüzlerce, binlerce yıl geçse de Türkler 

geleneklerinden ödün vermezler ve her fırsatta bunları hayata geçirirler. En modern yaşayan 

Türk ailesinde bile atalar kültüründen gelen bir özellik olarak sofranın en merkezî yeri ailenin 

büyüğüne ayrılır. Yine yemek dağıtımında önce büyükten başlanır. Ailenin küçük çocuklarına 

yemeğin en güzel ve besleyici tarafları verilir. Yemek zamanları, bütün aileyi bir arada tutan 

çimento görevi görür. Geleneksel Türk kahvaltısının ve yemek kültürünün yalnızca mideyi 

değil, kalbi ve ruhu da beslediğini rahatlıkla söyleyebiliriz. 

5. Sağlıklı Yaşam: Türk yemek kültürünün tarihsel serüveninde sağlıklı yiyecek ve 

içeceklerin önemi her zaman kendini gösterir. Farklı coğrafi koşullarda yapılan yemeklerin 

temelinde bunların sağlıklı besin olmalarına dikkat edilir. Hatta bazı bölgelerde yiyecekler 

hastalıklardan korunmak ve iyileşmek için gereklidir. Örneğin, Sibirya Türklerinde Ren geyiği 

kanı, zinde kalmak için sucuk şekline getirilip bağırsağa doldurulur ve afiyetle yenir. Halk 

şifacıları da envaiçeşit bitkiyi sağlık için kullanır. Hayvanların zehirli kabul edilen ödleri bile 

çeşitli yağlarla karıştırılarak yaraları tedavi edici merhem şeklinde kullanılır. Bitkileri, etleri, 

kılları, deriyi, kemikleri, kanı tedavi amaçlı ilaçlara döndüren Baksılar ve Kamlar vardır. Bunlar 

zaman içinde Halk Şifacılarının doğmasını sağlamıştır. Günümüzde, Türk dünyasında az sayıda 

kalan Şamanlar da bu tedavi işlerini yapmaktadır. Bütün kültürel değişime rağmen Anadolu’da 



Hâluk Harun Duman 

51 

 

da az sayıda da olsa şifacı ocakları vardır. Bu ocaklardaki insanlar bitkilerin iyileştirici 

gücünden yararlanarak hastalıkları iyileştirirler. 

6. Savaşlar: Yemek kültürü başta olmak üzere bütün kültürel alanları en fazla etkileyen olgu 

savaşlardır. “Ordu millet” olarak tanınan Türkler, Sibirya Taygalarından başlayıp Türkistan’a, 

Anadolu’ya, Balkanlara, Avrupa’ya ve Afrika’ya bu özellikleri sayesinde yayılırlar. Gittikleri 

pek çok yerde kalıcı yerleşim kurarlar. Örneğin, Araplar ele geçirdikleri topraklarda 

yaşamazlar; ancak Türkler bu yerleri vatan olarak bilip ömürlerini adarlar. Bu nedenle savaşlar, 

onların yeme-içme beslenme kültürlerini yakından etkiler. Sefere çıkmadan önce hazırladıkları 

arpa-buğday ve yulaf karışımını kavurup ezerler. Talkan adını verdikleri bu yiyeceği ceplerine 

doldururlar. Acıktıklarında bunu âdeta kuruyemiş gibi veya süte-suya katarak yerler ve 

durmadan yol alırlar. 

7. Sosyal ve Siyasal Yapı: Türklerin hiyerarşik yapıları yemek kültürlerinin şekillenmesinde 

önemli rol oynar. Osmanlı Hanedanı’nın hiyerarşide en üst noktada bulunması ve ondan sonra 

gelen sınıfların maddi durumu, farklı yemek kültürleri oluşmasına yol açar. Sultan ve saray 

mensuplarının şaşaalı yemek alışkanlıkları, bir alt tabakada olan askeri ve idari sınıf 

temsilcilerinde de görülür. Daha sonra din adamları ve ticaret erbabının yemek zevki öne çıkar. 

Reaya, yani “koyun ve sığır sürüsü” anlamına gelen yönetilenler ise gelirlerine ve dinî 

inançlarına göre yemek kültürüne sahiptir. Osmanlı sarayında pişen yemeklerin benzeri, paşa 

konaklarında da görülürken sıradan insanların evinde bunun zerresi bile görülmez. Yemek, 

zenginler için güzel sohbetlerin yapıldığı törensel değere sahip bir zevk işlevi taşır; yoksullar 

için ise yalnızca karın doyurmaya yarayan bir eylemdir.2 

8. Ticaret ve Göçler: Türk yemek kültürünün zenginliğindeki en önemli etkenlerden biri 

yaşanan göçlerdir. Kuraklık ve iklim değişikliklerinin dışında göçlerin en büyük sebebi savaşlar 

olur. Çin, Moğol saldırıları veya boyların birbiriyle olan mücadelesi insanların sık sık yer 

değiştirmesine yol açar. Yeni otlaklar bulma, daha zengin bitki örtüsüne sahip yerler elde etme 

isteği hayvancılıkla geçinen Türkler için oldukça doğaldır. Bu nedenle konargöçer yaşayan 

Türkler için göç etmek fazla zahmetli bir iş değildir. Gittikleri yerin mutfak kültürlerinden 

etkilenirler. 18. yüzyıldan itibaren Osmanlı İmparatorluğu’nun gerilemeye başlaması da 

özellikle Balkanlar ve Kafkasya’da yerleşik Türkler için önemli bir göç faktörü olur. Her yenilgi 

ve toprak kaybı yeni göçleri de beraberinde getirir. Rumi takvime göre 1293 yılında (1877) 

gerçekleşen 93 Harbi ve ardından 1912-13 yıllarında yaşanan Balkan Savaşları kitlesel göçlerin 

 
2 Ayrıntılı bilgi için bk. Bilgin A. (2004). Osmanlı Saray Mutfağı (1453-1650). İstanbul: Kitabevi Yayınları. 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

52 

 

en yoğun ve kapsamlı şekilde yaşandığı savaşlar olur.3 Bu savaşlar yaşanırken canlarını 

kurtarmak isteyen insanlar daha güvende olacakları Anadolu’ya yığınlar hâlinde gelir. Gelenler 

arasında yalnız Türkler yoktur. Arnavutlar, Abazalar, Araplar, Çerkezler, Lehler, Kıptiler vs. 

gibi birçok etnik kökene mensup insan da Anadolu’ya göç eder. Balkanlar ve Rumeli’den 

gelenler Marmara ile Ege Bölgesine, Kafkaslardan gelenler genellikle Doğu ve İç Anadolu 

Bölgesine yerleşir. Bu insanlar gelirken dillerini, gelenek-göreneklerini ve yemek kültürlerini 

de beraberlerinde getirir. Aradan geçen zaman içinde bu yemekler Türk yemek kültürünün bir 

parçası hâline gelir. Bunlar bazen aynı tarzda bazen de ufak tefek değişikliklerle Türk damak 

tadına uygun olarak yapılır ve adlandırılırlar. Dolayısıyla yemek kültürünün değişmesinde 

göçlerin etkisinin yadsınamayacak düzeyde olduğunu net şekilde söyleyebiliriz. 

9. Toplumsal Yapı: Uzun yıllar bozkırda konargöçer yaşayan Türklerin oluşturdukları 

toplumsal yapının temelinde aile vardır. Aile zamanla sülaleye, boylara ve budun adı verilen 

ulus yapısına dönüşür. İmparatorluk ayarındaki yapılar genellikle hanedan isimleriyle anılır. 

Karahanlılar, Gazneliler, Selçuklular, Osmanlılar buna örnektir. Bu hanedanlıkların büyük bir 

kısmı Batılılar tarafından Türk’ten ziyade İslam devleti olarak görülürler. Toplumsal yapı, 

özellikle Osmanlı döneminde yaklaşık %30 oranında gayrimüslim tebaanın yanı sıra Müslüman 

(Arap-Kürt) vs. gibi farklı uluslardan oluşur.  

10. Yaşantı Tarzları: Türkler uzun yıllar bozkırda doğa ile iç içe yaşar. Uygurları saymazsak 

yerleşik hayata geçmeleri çok sonraki yüzyıllarda olur. Bu nedenle kırsal kesimde ya da 

dağlarda göçebe yaşayanlar yörük veya Türkmen diye adlandırılır. Onların yemek kültürleri et-

süt ürünleri ağırlıklıdır. Kasabalı veya şehirli olanlar ise daha çok et-sebze-tahıl ağırlıklı 

beslenirler. Yaşadıkları çevreyle uyum sağlamanın yanı sıra beslenme olanakları ve gelenek-

görenekler Türklerin yemek kültürünü etkiler. 

Sonuç 

Dünyada lezzete Türkler kadar düşkün bir ulus yoktur dersek yanılmış sayılmayız. 

Günümüzde Türk mutfağının herkesi kendine hayran bırakan zenginliği bunun en güzel ve 

somut kanıtıdır. Farklı uluslar karınlarını doyurmak için ilk önüne gelen yerden bir şey alır ve 

yer. Amaç, açlık ihtiyacını gidermektir. Ancak Türkler lezzetçidir. Yemek masasında bile ertesi 

gün ne yiyeceğini düşünür, ona göre plan yapar; hatta fanteziler kurar.  

 
3 Savaşların yemek kültürüne etkisi konusunda bk. Duman, H. (2019). Türk Savaş Edebiyatı, İstanbul: DUYAP 

Yayınları. 



Hâluk Harun Duman 

53 

 

 “Yemek” sadece “yemek yemek”ten ibaret değildir. Arkasında insanoğlunun tarihsel süreci 

yatar. Milyonlarca yıl önce Batı Afrika’da ortaya çıkıp zamanla evrimleşerek günümüz formunu 

alan insanoğlunun bu süreçte varlığını koruması yemek sayesinde olmuştur. İnsanoğlunun avcı 

kültürden tarım kültürüne geçmesi, ateşi bularak onun gücünden yararlanması, bitkileri ve 

hayvanları evcilleştirmesinin arkasında hep “yemek” ihtiyacı yatar. Ateş yakılan ocaklar 

insanlığın sosyalleşme ve medenileşmesinde çok önemli rol üstlenmiştir. Avlanan hayvanlar bu 

ocaklarda pişirilmiş, ocaklar etrafında öyküler anlatılmış, dile dayanan kültür gelişmiştir. Bu 

nedenle Alevi Türkler arasında ocaklar hâlâ çok önem ve değer verilen mekânlardır. Ulusal 

Kurtuluş Savaşı’nın ulu önderi Gazi Mustafa Kemal Atatürk şu sözü boşuna söylememiştir: 

“Arkadaşlar! Gidip Toros Dağları'na bakınız, eğer orada bir tek Yörük çadırı görürseniz ve o 

çadırda bir duman tütüyorsa şunu çok iyi biliniz ki bu dünyada hiçbir güç ve kuvvet asla bizi 

yenemez”. 

Toroslardaki Yörük çadırında tüten duman, yanan; yani yemek pişirilen bir aile ocağının 

dumanıdır. Bu duman binlerce yıl önce Sibirya’nın Tayga ormanlarında yanmaya başlayan, 

Ergenekon’da demir dağı eriten ateşe dönüşen, Türkistan’da tandırlardan yükselen, Anadolu’da 

ve Balkanlarda hâlen yanmakta olan ocakların dumanıdır. Bu ocakların ateşiyle Türkler 

yemeklerini yapar ve dünya üzerindeki varlıklarını korur. Bu nedenle Tanrısever Türkler için 

yemek kutsal sayılır. Konunun önemine dikkat çeken güzel bir Karadenizli fıkrası da mevcuttur. 

İstanbul’da bir vaiz cennetin nimetlerinden bahsedip “Baklava-güllaç, muhallebi-sütlaç...” diye 

sayarken cemaatten bir Karadenizli: 

—Hamsi yok midur? der. 

Efendi kızarak sert şekilde “yok” cevabını verir. Bunun üzerine Karadenizli de kızar ve şöyle 

yanıtlar: 

—Senin olsun o Cennet, ben gitmem ha oraya!  

Hamsi, yani sevdiği bir yemek olmadığı için cennete bile gitmek istemeyen Karadenizli 

aslında her şeyi özetliyor. Güzel yemek cennet kadar değerlidir… 

 

 

 

 

 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

54 

 

Kaynaklar 

Bilgin, A. (2004). Osmanlı Saray Mutfağı (1453-1650). İstanbul: Kitabevi Yayınları. 

Duman, H. (2019). Türk Savaş Edebiyatı. İstanbul: DUYAP Yayınları. 

Duman, H. (2024). Erzurum’a Selam Söyle. İstanbul: DUYAP Yayınları. 

Tolstoy, L. (2005). İnsan Ne İle Yaşar?, İstanbul: Şule Yayınları.  

Tuncay, H. (1978). Ziya Gökalp, İstanbul: Toker Yayınları.  

Turgunbayer, C.-İsi, H. (2021). “Kısrak Sütünden Şaraba Eski Türk Kültüründe ‘Süçig’ Kelimesi Üzerine 

Değerlendirmeler”, Türkbilig, Sayı: 42. s. 79-94. 

 



55 

Gastromilliyetçilik ve Yemek Davamız 

Mehmet AÇA1*

Özet 

Ronald Malta ile Yonatan Mendel, yemek kültüründen sadece belirli bir beslenme biçimini değil, daha çok 

gıdanın yetiştirilme, üretilme, hazırlanma, metalaştırılma, tüketilme ve belirli bir toplum tarafından algılanma 

biçim ve yöntemlerini kast etmişlerdir (Malta ve Mendel, 2014: 414). Malta ve Mendel’in yaptıkları bu tanımı, 

gıda üretimi için kullanılan araçları, gıdanın yemeğe dönüştürülmesi, sunumu, tüketimi ve bu tüketimi etrafında 

gelişen inanç ve ritüelleri de dikkate alarak daha da kapsamlı bir şekilde düşünmek mümkündür. Tanımdan da 

anlaşılacağı üzere yemek kültürüyle ilgili çalışmaları sadece besin; yemeği hazırlama, sunma ve tüketme 

alışkanlıklarıyla sınırlandırmak mümkün değildir. Yemekle inanç, ritüel ve statü kavramları arasında da bağlar söz 

konusudur. Sosyoloji, sosyal ya da kültürel antropoloji, günümüze kadar bu bağlar üzerinde de önemli çalışmalar 

yapmıştır. Yemeği, bu bağlamda antropolojinin kapsamına dâhil eden isimlere Claude Lévi-Strauss, Mary 

Dauglas, Sidney W. Mintz ve Christine M. Du Bois gibi isimleri örnek vermek mümkündür. İnsanlara kendileri 

ve başkaları için kim ve ne olduklarını ifade etmeleri için bir çıkış noktası sunan yemek, son dönemlerde kimlik, 

milliyetçilik ve politika konulu çalışmaları da odak noktalarından biri olmaya başlamıştır. Büyük ölçüde gözden 

kaçırılmış olan yemek, kimlik, milliyetçilik ve politika ilişkisi üzerinde duran isimlerin başında Ronald Ranta, 

Yonatan Mendel ve Atsuko Ichijo, Michaela DeSoucey, Jonathan Leer gibi isimler gelmektedir. 

 “Gastomilliyetçilik” (Gastronationalism) terimi, ilk olarak 2000 ve 2002 yıllarında William Swart 

kullanılmış olsa da Michaela DeSoucey, gastromilliyetçiliğin basılı ortamda kullanımını ilk teşvik eden kişi olarak 

bilinmektedir. DeSoucey, gastromilliyetçilik kavramını, küreselleşmenin tek boyutlu, homojenleştirici bir güç 

olarak anlaşılmasına meydan okumanın bir yolu olarak önermiştir. O, gastromilliyetçiliği, “küreselciliğin 

homojenleştirici eğilimlerinin ve yeni kimlik politikaları biçimlerinin ortaya çıkışının yarattığı diyalektiğin” bir 

yan yana gelişini yakalamak için faydalı bir açı olarak görmüştür (DeSoucey 2010, 433). Gastro milliyetçilik, 

DeSoucey tarafından giderek küreselleşen bir dünyada yiyecek ve politikayı devlet aktörlerine odaklanarak 

anlamak için bir araç olarak kavramsallaştırılmıştır. Gastromilliyetçilik, gıdanın ve tarihinin, üretiminin, 

kontrolünün, hazırlanmasının ve tüketiminin milliyetçiliği ve milli kimliği teşvik etmenin bir yolu olarak 

kullanılmasıdır. Gastromilliyetçilik, iki ya da daha fazla bölge ya da ülke arasında, belirli bir yemek ya da 

hazırlığın bu bölge ya da ülkelerden biri tarafından sahiplenilip sahiplenilmediği ve diğerleri tarafından 

sahiplenilip sahiplenilmediği konusundaki tartışmaları da içerebilmektedir. Bu tür tartışmalar, aynı coğrafyada 

yaşayan ve tarih boyunca birbirleriyle temas halinde olan toplumlar arasında politik çatışmalara da yol 

açabilmektedir. Bu tür tartışma ya da çatışmalardan etkilenen yemekler ise genellikle sembolik bir etnik öneme 

sahip yemeklerdir.  

1* Prof. Dr., Marmara Üniversitesi İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü Türk Halk

Edebiyatı Anabilim Dalı, mehmet.aca@marmara.edu.tr  

mailto:mehmet.aca@marmara.edu.tr


III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

56 

 

Bu çalışmada yemekle milli kimlik arasındaki ilişkilere dikkat çekilip gastromilliyetçiliğin anlamı ve önemi 

üzerinde durulduktan sonra Yunanlar ve Ermenilerle olan yemek odaklı tartışmalarımız tarih, coğrafya, toplumlar 

arası ilişkiler ve etkileşimler, tanıtım ve pazarlama odaklı bir şekilde ele alınacaktır. Çalışmada, bu tür 

tartışmalarda Türkler, Yunanlar ve Ermeniler arasındaki coğrafi, tarihi, siyasi ve kültürel ilişki ve etkileşimlerle 

imparatorluk mirası olgusunun dikkate alınması gerektiğine özel olarak vurgu yapılacaktır. Türk toplumu ve 

devletinin bu tür tartışmaların üstesinden hamasi bir milliyetçi söylemle gelemeyeceğine dikkat çekecek olan 

çalışma, çözümün hukukun yanı sıra, doğru ve işlevsel tanıtım ve pazarlama yöntemlerinin geliştirilmesinde 

olduğunun altını çizecektir. 

 Anahtar Kelimeler: Kültür, kimlik, yemek kültürü, gastromilliyetçilik, kültürel temellük. 

 

Abstract 

This study draws attention to the relationship between food and national identity, dwelling on the meaning 

and importance of gastronationalism. It then discusses our food-focused debates with the Greeks and Armenians 

from the perspectives of history, geography, inter-communal relations and interactions, promotion, and marketing. 

Special emphasis is placed on the need to take into account the geographical, historical, political, and cultural 

relationships and interactions, as well as the phenomenon of the imperial legacy, among the Turks, Greeks, and 

Armenians in such debates. The study asserts that a food nationalism which ignores global competition and 

contemporary promotion, marketing, and branding processes will not go beyond complaining and voicing 

grievances. After making a situational analysis and expressing the problems, the study also put forward some 

concrete suggestions for the Turkish culinary culture to be promoted and appreciated by the world much more 

effectively. 

Keywords: Food, national identity, gastronationalism, intangible cultural heritage, globalization  

 

Giriş 

Bu yazıda yemekle millî kimlik arasındaki ilişkiye dikkat çekilip gastromilliyetçiliğin 

anlamı ve önemi üzerinde durulduktan sonra Yunanlar ve Ermenilerle olan yemek odaklı 

tartışmalarımız tarih, coğrafya, toplumlar arası ilişkiler ve etkileşimler, tanıtım ve pazarlama 

odaklı bir şekilde ele alınacaktır. Çalışmada, bu tür tartışmalarda Türkler, Yunanlar ve 

Ermeniler arasındaki coğrafî, tarihî, siyasî ve kültürel ilişki ve etkileşimlerle imparatorluk 

mirası olgusunun dikkate alınması gerektiğine özel olarak vurgu yapılacaktır. Türk toplumuyla 

devletinin bu tür tartışmaların üstesinden sadece hamasi söylemle gelemeyeceğine dikkat 

çekecek olan çalışma, çözümün hukukun yanı sıra, doğru ve işlevsel tanıtım, pazarlama ve 

markalaşma yöntemlerinin geliştirilmesinde olduğunun altını çizecektir. 

Ronald Malta ile Yonatan Mendel, yemek kültüründen sadece belirli bir beslenme biçimini 

değil, daha çok gıdanın yetiştirilme, üretilme, hazırlanma, metalaştırılma, tüketilme ve belirli 



Mehmet Aça 

57 

 

bir toplum tarafından algılanma biçim ve yöntemlerini kast etmiştir (Malta/Mendel, 2014: 414). 

Yemek ya da yemek kültürü, birey ve ulus arasında özel bir ilişki kurup onu sürdürür. Yemek 

kültürüyle basitçe belli bir diyet kastedilmez, daha ziyade yemeğin belli bir toplum tarafından 

pişirildiği, ticarileştirildiği ve tüketildiği ifade edilir (Mendel/Ranta, 2014: 414). Yemekle 

inanç, ritüel ve statü kavramları arasında da bağlar söz konusudur.2 Sosyoloji, sosyal ve kültürel 

antropoloji disiplinlerinin temsilcileri günümüze kadar bu bağlar üzerinde de önemli çalışmalar 

yapmışlardır Yemeği, bu bağlamda antropolojinin kapsamına dâhil eden isimlere Claude Lévi-

Strauss, Mary Dauglas, Sidney W. Mintz, Christine M. Du Bois, Jack Goody, Claude Fischler, 

Carole Counihan gibi isimleri örnek vermek mümkündür.  Bu isimlere, Türkiye’den Mahmut 

Tezcan’ı “Türk Yemek Antrolopojisi Yazıları” (2000) adlı kitabıyla dahil edebiliriz. Yemeğin 

sosyolojisi üzerine çalışan isimlere ise Batı’dan Anne Murcott, Wm. Alex Mclntosh, Stephen 

Mennel, Alan Beardsworth, Teresa Keil, Zeynep Kılış Alaska; Türkiye’den ise Hayati Beşirli 

gibi isimleri örnek verebiliriz. 

İnsanlara kendileri ve başkaları için kim ve ne olduklarını ifade etmeleri için bir çıkış 

noktası sunan yemek, son dönemlerde kimlik, milliyetçilik ve politika konulu çalışmaların da 

odak noktalarından biri olmaya başlamıştır. Büyük ölçüde gözden kaçırılmış olan yemek, 

kimlik, milliyetçilik ve politika ilişkisi üzerinde duran isimlerin başında Batı’da Claude 

Fischler, Ronald Ranta, Yonatan Mendel ve Atsuko Ichijo, Michaela DeSoucey, Jonathan Leer 

gibi isimler gelmektedir.  

Küreselleşmenin Homojenleştirici Gücü ve Gastromilliyetçilik 

“Gastomilliyetçilik” (gastronationalism) terimini, ilk olarak 2000 ve 2002 yıllarında 

William Swart kullanmışsa da Michaela DeSoucey, gastromilliyetçiliğin basılı ortamda 

kullanımını ilk teşvik eden kişi olarak bilinmektedir. DeSoucey, gastromilliyetçilik kavramını, 

küreselleşmenin tek boyutlu, homojenleştirici bir güç olarak anlaşılmasına meydan okumanın 

bir yolu olarak önermiştir. O, gastromilliyetçiliği, “küreselciliğin homojenleştirici eğilimlerinin 

ve yeni kimlik politikaları biçimlerinin ortaya çıkışının yarattığı diyalektiğin” bir yan yana 

gelişini yakalamak için faydalı bir açı olarak görmüştür (DeSoucey, 2010: 433). 

Gastromilliyetçilik, DeSoucey tarafından giderek küreselleşen bir dünyada yiyecek ve 

politikayı devlet aktörlerine odaklanarak anlamak için bir araç olarak kavramsallaştırılmıştır. 

 
2 Fischler’a göre yiyecekler inançları, değerleri ve kimliği de içselleştirdiğimizin bir metaforudur. Bir grubun 

yiyeceğini yemek, sembolik olarak o grubun bir parçası olmayı kabul etmek anlamına gelir. Belirli yiyeceklerden 

kaçınmak (diyetler, dini yasaklar), bir inanç ya da kimlik sistemini dışa vurarak bireyin kendisini belirli bir kolektif 

içinde konumlandırmasına yardımcı olur (Fischler, 1988). 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

58 

 

Gastromilliyetçilik, gıdanın ve tarihinin, üretiminin, kontrolünün, hazırlanmasının ve 

tüketiminin milliyetçiliği ve millî kimliği teşvik etmenin bir yolu olarak kullanılmasıdır. 

Gastromilliyetçilik, iki ya da daha fazla bölge ya da ülke arasında, belirli bir yemek ya da 

hazırlığın bu bölge ya da ülkelerden biri tarafından sahiplenilip sahiplenilmediği konusundaki 

tartışmaları da içerebilmektedir. Bu tür tartışmalar, zaman zaman aynı coğrafyada yaşayan ve 

tarih boyunca birbirleriyle temas halinde olan toplumlar arasında politik çatışmalara da yol 

açmıştır. Tartışma ya da çatışmalardan etkilenen yemekler ise genellikle sembolik bir etnik 

öneme sahip yemeklerdir. 

Ichijo ve Ranta’nın yerinde tesptiyle yemeğin politiği, derin bir şekilde ulus devlet sistemi 

içinde yerleşik hale gelmiştir. Bu yüzden yemek ve milliyetçilik, siyasetin doğasını araştırmak 

için büyüleyici bir eksen oluşturmuştur; çünkü siyasetin çeşitli boyutlarına ve bunun bizimle 

olan ilişki biçimine ışık tutmuştur (Ichijo/Ranta, 2018: 10). Yemek ve beslenmeye, devlet ve 

devlet destekli organizasyonlar tarafından ulus devletin amaçları doğrultusunda, en yaygın 

şekliyle bu ulus devletin bağımsızlığını sürdürmesi için özel önem verilir. Bu nedenle yemek 

politikalarını, modernleşen bir devletin ve kolonyal bağlamda milliyetçi güçlerin “resmi” 

milliyetçilik fikirleri üzerinden ele almak bir zorunluluktur (Ichijo/Ranta, 2018: 121) 

Bilindiği üzere milliyetçilik siyasetin, politik ekonominin ve uluslararası ilişkilerin 

bütünleyici bir özelliğidir. Yemek de kendisiyle siyasi güçlerin çeşitli düzeylerde ilgili olduğu 

temel metalardan birisidir. Örneğin, “yemek-ve-milliyetçilik” ekseni; yemek yapma, yeme ve 

içme gibi sıradan eylemlerin içinde ifade edilen gündelik milliyetçiliği gıda yardımını 

çevreleyen hassasiyete bağlayabilir ve dolayısıyla gündelik bir olayı uluslararası siyaset ve 

politik ekonomiyle irtibatlandırabilir. Başka bir örnek, klasik milliyetçiliğin ticari işletmeler 

tarafından yemek çeşitlerinin otantik ve belli bir mutfağın bir parçası olarak teşvik edilmeleri 

aracılığıyla kullanımıdır. Bu, bireylerin milliyetçiliği/ulusal kimlikleri müzakere edip anlama 

yolunu biçimlendirip etkiler ve aynı zamanda hükümetlerin ekonomi ve gıda güvenliği konuları 

üzerine politikalarıyla ilgilidir ve bunlardan etkilenir. 

Ulus-devlet olgusu, pek çok alanda olduğu gibi, yemek konusunda da ulusal iddiaları 

gündeme getirmiştir. Özellikle de Türkler gibi imparatorluk geleneğinden gelen milletlerin 

imparatorlukların bünyesindeki diğer unsurlardan ayrışarak ya da ayrışmak zorunda kalarak 

ulus-devletleri kurmaları, ulusal kimliği inşa etme ve bunu çağdaş dünyaya kabul ettirme 

çabaları doğrultusunda yemek kültürünü de ön plana çıkarmıştır. Kimliğin ifadesi olan 

geleneksel yemeklerin imparatorluk bünyesinden ayrılan diğer milletlerce de sahiplenilerek 

ulusal kimliklerin bir ifadesi haline getirilmesi, en önemlisi de çağdaş dünyaya ulusal yemekler 



Mehmet Aça 

59 

 

olarak tanıtılarak ekonomik kazanımlar elde edilmesi, ulusal iddialara yemeği de dahil etmiştir. 

“Gastromilliyetçilik” (DeSoucey, 2010: 446) ve “Mutfak Milliyetçiliği” (Ferguson, 2010: 102) 

yemek konusunda ulusal iddialarda bulunmanın yanı sıra, küreselleşmenin neden olduğu 

homojenleşmeye karşı direnmenin de bir yolu olmuştur. 

Gastromilliyetçiliği devlet organları, sivil toplum kuruluşları, işletmeler ve iş grupları ile 

bireylerin çabaları biçimlendirir. Ulus devletler, küreselleşen dünyada ulus devlet çerçevesinin 

ötesinde hareket eden güçleri gittikçe daha çok dikkate almaya zorlanmaktadırlar. Bu nedenle 

yemek ve milliyetçilik arasındaki ilişkiyi, içerisinde gündelik yaşamın, ulus devletin, 

uluslararası örgütlerin ve küresel ekonomik ve siyasi güçlerin yemek konusunda kendilerine 

has dinamikler yaratmak için bir araya geldikleri küresel ölçekte ele almak kaçınılmaz bir 

durumdur. Küresel rekabati; çağdaş tanıtım, pazarlama ve markalaşma süreçlerini göz ardı eden 

bir yemek milliyetçiliği, şikâyetçi olmaktan ve mağduriyetin dillendirilmesinden öteye 

gitmeyecektir.  

İletişim ve ulaşım hızının insan aklını zorladığı, sinema filmleriyle televizyon dizilerinin 

artık küresel ölçekte izlendiği, internetin ve sosyal medyanın gündelik hayatın rutinine 

dönüştüğü, milletlerle ve devletlerin her açıdan iç içe girdiği, başka milletlerin geliştirdiği 

yöntemlerin artık bir sır olmadığı günümüzde ilgi çekememek, anlatamamak, tanıtamamak, 

kabullendirmemek, tescil ettirememek ve uluslararası markalara dönüştürememek akıldan ve 

çözümden uzak bir duyarlılığa ve politikasızlığa işaret etmektedir.  

Yemek Davamız ya da Kavgamız 

Mutfağın milliyetçilik çalışmaları için doğal bir odak noktası olduğunu öne sürerek 21. 

yüzyılın ilk on yıllarında bu tür düzinelerce çalışmaya işaret eden yemek tarihçisi Michelle T. 

King, Asya’nın mutfak milliyetçiliğinin özellikle yoğun ve güçlü olduğuna dikkat çekmiştir 

(King, 2019: 1). Çin ve Kore yemekleri satan dükkânların sayısının Türkiye’de giderek artması, 

özellikle de gençlerinin Kore yemeği satan dükkânların önünde uzun kuyruklar oluşturmaları, 

King’in tespitini Türkiye özelinde de doğrular niteliktedir. Güney Kore sinamasıyla televizyon 

dizilerinin gençler üzerinde oluşturduğu çekim alanı, kanaatimizce, Kore yemeklerine olan 

ilginin artmasında da etkili olmaktadır. Bu bağlamda, izlenme oranı bakımından dünya 

genelinde üçüncü sıraya oturan Türk dizilerinin, dünyanın sayılı mutfaklarından olan ve 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

60 

 

Türkiye’ye gelen ziyaretçilerin yoğun ilgi gösterdikleri Türk mutfağının tanıtımı konusundaki 

etkisinin de yurt dışı odaklı bir şekilde ayrıca araştırılması gerekmektedir.3  

Özellikle Yotube ve Instagram’ın Uzak Doğu ülkelerinin yemek videolarıyla dolu olduğu 

günümüz dünyasında belli başlı yiyecek ve içecekler üzerinden sürdürülen tartışma ve rekabet 

bütün hızıyla devam etmektedir. İsrail, Filistin, Suriye ve Lübnan arasında köken, ulusal simge 

ya da kimlik ve pazar odaklı humus tartışmaları (bu tartışma zaman zaman Humus Savaşları 

olarak da nitelendirilmektedir) ve rekabeti yaşanırken Anadolu Türkleriyle Azerbaycan 

Türkleri de bu tartışma ve rekabeti Yunanlar ve Ermenilerle sürdürmektedirler. Örneğin dolma 

ya da “tolma”, hem Ermenistan hem Azerbaycan tarafından sahiplenilmektedir. Ermenistan, 

her yıl Azerbaycan’la olan çatışmalarında tarihi öneme sahip bir yerde “tolma” festivali 

düzenlemektedir. Dolma, tıpkı cacık (Yunanlar “caciki” adını vernektedirler) gibi, Türkiye ile 

Yunanistan arasında da bir sorundur. İster “tolma”, ister “dolmaki” olarak adlandırılsın, bu 

yiyeceğin adının Türkçedeki “dol-” fiiline eklenen fiilden isim yapma eki olan “+ma”nın 

eklenmesiyle oluşturulduğu bilinen bir husustur. Bilindiği üzere, cacık ve benzeri yoğurt bazlı 

yemeklerin kökeni, Türk göçleri aracılığıyla Anadolu, Balkanlar ve Orta 

Doğu’ya yayılan Türkistan yoğurt kültürüne dayanmaktadır.4 Bir diğer paylaşılamayan yiyecek 

“keşkek”tir. Türkiye’de harisa ve helise de denen keşkek, hem Ermenistan hem de Türkiye 

tarafından sahiplenilmektedir. Keşkek, UNESCO’nun Somut Olmayan Kültürel Miras listesine 

dahil edilmiştir. Bu da hararetli bir tartışmaya yol açmıştır. Ermeniler, yemeğin ana malzemesi 

olan buğdayın, geleneğin göçebe olduğu Türkiye’de geliştirilmiş olamayacağını savunarak 

karşı çıkmaktadırlar. Bu örnek, yemeğin kültürel miras olarak tanınmasının nasıl uluslararası 

bir siyasi anlaşmazlık kaynağı haline geldiğini göstermesi bakımından önemlidir. Keşkeğin 

UNESCO listesine alınması5, bir ülkenin kültürel mirasını resmi olarak pekiştirirken, aynı 

zamanda bu yemeği geleneksel olarak kendi mutfağının bir parçası olarak gören diğer tarafın 

itirazlarına neden olmuştur. Tartışma, yemeğin tadı ya da yapılışı yerine, ana malzemesi olan 

buğday üzerinden yürütülmektedir. Ermeni argümanı, buğdayın yerleşik (yerleşik tarım) bir 

geleneği işaret ettiğini ve dolayısıyla göçebe bir geçmişe sahip olan (ve buğday temelli 

olmayan) bir toplumda doğmuş olamayacağını iddia ederek yemeğin kökeni ve kültürel 

 
3 Dizi ve filmlerin sofraya etkisi, “Independent Türkçe”de 7 Mayıs 2021’de Lale Elmacıoğlu tarafından çeşitli 

gastronomi uzmanları üzerinden sorgulanmıştır (URL-1). Konuya Ramazan Bingöl de 10.12.2023 tarihinde “Yeniş 

Şafak” gazetesinde “Türk Dizilerinde Türk Mutfağını Görmek İstiyoruz” başlığıyla dikkat çekmiştir (URL-2). 
4 Yoğurdun tarihi için bk. Özden, 2008. 
5 UNESCO Kültürel Miras Listelerine eklenen yiyecek ve içeceklerimiz şunlardır: Tören keşkeği mesir macunu 

ve mesir macunu festivali, Türk kahvesi ve geleneği, ince ekmek (lavaş, katırma, jupka, yufka). Çay ise çay 

etrafında oluşan kültür (misafirlik, misafirperverlik ve toplumsal etkileşim sembolü) temelinde listeye eklenmiştir 

(URL-3). 



Mehmet Aça 

61 

 

meşruiyeti hakkında bir iddia ortaya koymaktadır. Daha önceki dolma örneğinde olduğu gibi, 

keşkek de sıradan bir yiyecek olmaktan çıkarak ulusal köken ve tarihsel aidiyet konusunda 

süregelen bir gastromilliyetçilik sembolüne dönüşmüştür.  

Paylaşılamayan yiyecekler arasında “lavaş”ı da anmak gerekir. Lavaş ekmeği Türkiye, 

Azerbaycan ve Ermenistan tarafından sahiplenilmektedir. Ermeniler, lavaşın geleneksel olarak 

bir tandırda (tonir) hazırlandığını ve bunun da Ermenistan gibi yerleşik (göçebe olmayan) bir 

toplumda geliştiğini gösterdiğini savunmaktadır. Ermeni medyasındaki suçlamalar, Türkiye ve 

Azerbaycan’ın erken dönem göçebe yaşam tarzlarını gizlemek amacıyla bu yemeği 

sahiplenmeleri üzerine odaklanmıştır. 

UNESCO tarafından Somut Olmayan Kültürel Miras ögeleri listesine dahil edilen kahve 

de Türkiye ile Yunanistan arasındaki rekabet konularından biridir. Bu kahve tarzı, aynı 

zamanda Yunanistan tarafından da sahiplenilmektedir. Bu örnek, gastromilliyetçilik 

konusundaki önceki örneklerle aynı dinamiği, bu kez bir içecek üzerinden göstermektedir. 

Tıpkı keşkek örneğinde olduğu gibi, Türk kahvesinin UNESCO tarafından listeye alınması, 

Türkiye’nin kültürel mirası adına uluslararası bir zafer anlamına gelmektedir. Ancak bu resmi 

tanıma, içeceği geleneksel olarak kendi kültürünün bir parçası olarak gören Yunanistan gibi 

diğer komşu ülkelerle arasında sürtüşmeye neden olmaktadır. Bu tür içecekler genellikle 

bölgedeki birçok kültürde mevcut olduğundan sahiplenme mücadelesi çoğu zaman yemek ya 

da içeceğin adlandırılması ve kökeni üzerine yoğunlaşmaktadır. Bu durum, Somut Olmayan 

Kültürel Miras listelerinin bile bazen kültürel semboller üzerinden süren ulusal iddiaları ve 

gerilimleri hafifletmek yerine, uluslararası bir platforma taşıyabildiğini göstermektedir. 

Sonuç ve Öneriler 

Türkiye, Azerbaycan, Yunanistan ve Ermenistan’ın aynı kültür havzasında yer aldığı ve bu 

nedenle maddi ve manevi kültür temelinde pek çok ortaklığa sahip oldukları tartışılmaz bir 

gerçektir. Yüzyıllar boyunca aynı coğrafyada, özellikle de ortak bir devlet çatısı altında yaşayan 

toplumlar, pek çok kültürel unsuru ortaklaşa bir şekilde yaşatmışlardır. Geçmiş dönemlerde bir 

arada yaşamanın simgesi olan bazı unsurlar zamanla, özellikle de etnik ve dinsel temelli 

ayrışmaların yaşandığı dönemlerde bölgesel ve uluslararası tartışmalara, gerilimlere ve 

rekabetlere neden olabilmiştir. Yukarıdaki örneklerden de anlaşılacağı üzere, bölgesel ve 

uluslararası tartışma, gerilim ve rekabetlerin odağında yiyecek ve içecekler de yer alabilmiştir. 

Yiyecek ve içecek davamızda devlet organlarına, sivil toplum kuruluşlarına, işletmelere, iş 

gruplarıyla bireylere önemli görevler düşmektedir. Avrupa’ya öğrettiğimiz döneri bile 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

62 

 

Almanlara kaptırma noktasında oluşumuz, söz konusu kurum, kuruluş ve işletmelerin yeni 

yaklaşım ve yöntemleri geliştirmesi gerektiğini göstermektedir. Yukarıda da ifade edildiği gibi 

akla, kararlılığa, teknolojiye, çağdaş ve işlevsel yaklaşım ve yöntemlere dayanmayan 

girişimlerimiz, sonuna kadar haklı da olsak sonuçsuz kalabilmektedir. Bu sorunun aşılması da 

hem günümüz dünyasının gereklerine ve gerçeklerine hitap eden yeni yaklaşımlarla 

yöntemlerin geliştirilmesine hem de bu işi etkili bir şekilde yapan milletlerin deneyimlerinden 

yararlanılmasına bağlıdır. 

Yazıya, Türk mutfak kültürünün dünayaya çok daha etkili bir şekilde tanıtılabilmesi ve 

sevdirilebilmesi adına bir kaç öneride bulunularak son verilecektir.  

1. Yemeklerin hikâyesini, yapılış süreçlerini ve yöresel kökenlerini anlatan, görsel açıdan 

çarpıcı videolar ve fotoğraflar hazırlanmalı ve bunlar Instagram, TikTok, YouTube gibi sosyal 

medya araçları üzerinden yaygınlaştırılmalıdır. 

2. Uluslararası tanınmış yemek eleştirmenleri, blogerları ve sosyal medya fenomenleri 

Türkiye’de ağırlamalı, deneyimlerini geniş kitlelere ulaştırmaları sağlanmalıdır. 

3. Kullanıcıların Türk mutfaklarını, pazarlarını ya da bir yemeğin yapımını sanal olarak 

deneyimleyebilecekleri içerikler oluşturmalıdır. 

4. Geleneksel Türk yemekleri, modern pişirme teknikleri (suvit6, moleküler gastronomi7 vb.) 

ve minimalist, estetik sunumlarla uluslararası “fine dining”8 standartlarına taşınmalıdır. 

5. Dünyaca ünlü Türk ve uluslararası şeflerin iş birliğiyle Türk mutfağının küresel trendlere 

uyarlanmış füzyon yemeklerini içeren pop-up restoranlar9 ya da etkinlikler düzenlemelidir. 

 
6 Suvid (sous-vide) ya da vakumda pişirme, yiyecekleri vakumlama yoluyla havası tamamıyla alınmış izole naylon 

torbalar içinde düşük sıcaklıkta uzun sürede pişirme yöntemidir (Erdem/Gökmen, 2022).  
7 Moleküler gastronomi, yemeklerin hazırlanma aşamasındaki fiziksel ve kimyasal değişimleri takip eden bir 

yemek bilim dalıdır. Moleküler gastronomi meyve, sebze ve çikolatadan köpükler çıkarır, soyadan yenilebilir 

kâğıtlar yapar, besinleri dondurucularla parçalanabilir hale getirir, farklı besinleri havyar taneleri şeklinde yeniden 

yorumlar, karışımlardan yuvarlak topçuk şeklinde besinler yapar (Cömert/Çavuş, 2016).   
8“Fine-dining” (iyi, kaliteli yemek), tipik bir restorandan daha sofistike, özel ve pahalı bir restoran deneyimidir. 

Bu tür restoranların dekoru daha kaliteli malzemeler içerir ve işletmeler, ziyaretçilerin genellikle uyması beklenen 

belirli yemek yeme kurallarına sahiptir. Servis saatleri kısıtlaması ve bazen bir kıyafet yönetmeliği de buna dahildir 

(Top/Yarmacı, 2021). 
9 Pop-up restoranlar, belirli bir temaya ya da konsepte dayalı olarak, belirli bir zaman diliminde ve geçici olarak 

hizmet sunan restoranlardır. Son yıllarda bir gastronomi trendi olarak ortaya çıkan pop-up restoranlar; şefler ve 

restoran sahipleri için daha az bir yatırım ve finansal riskle büyüme imkânı sunmakla birlikte müşterilerine farklı 

ve akılda kalıcı bir yeme içme deneyimi yaşatmaktadır (Aldemir/Uçan Kayaalp, 2024).  



Mehmet Aça 

63 

 

6. Yiyecek ve içeceklerin ekolojik ve sağlıklı yönlerini ön plana çıkarılmalıdır. Türk mutfağının 

atıksız, mevsimlik, yerel ve zeytinyağlı/sebze ağırlıklı (özellikle Ege ve Akdeniz mutfakları) 

yönleri modern bir beslenme anlayışıyla bağdaştırılarak tanıtılmalıdır. 

7. “Tarladan Sofraya” hikâyeleri oluşturulmalı, coğrafi işaretli ürünlerin ve yerel üreticilerin 

önemini vurgulayan belgeseller ve içerikler hazırlanamlıdır. 

8. Gastronomi turizmine ve kültürel deneyimlere ağırlık verilmeli, tematik gastronomi turları 

düzenlenmelidir. Başka bir deyişle farklı bölgelerin (Güneydoğu Anadolu, Karadeniz, Ege vb.) 

özgün mutfaklarını deneyimlemeye odaklanan yüksek kaliteli tur paketleri oluşturulmalıdır. 

9. Türk mutfağı ile bu mutfağın ustaları, dünya çapındaki önemli gastronomi festivallerinde 

yüksek profilli etkinlikler ve tadımlar aracılığıyla temsil edilmelidir. 

10. Dijital mutfak atölyeleri oluşturularak dünyanın farklı yerlerindeki insanlara çevrimiçi 

(online) olarak geleneksel Türk yemekleri yapımı öğretilmelidir. 

Bu ve buna benzer yöntemler, bir yandan Türk mutfağının sadece kebap ve dönerden ibaret 

olmadığı gösterecek diğer yandan da kültürel derinliğini, sağlıklı yönlerini ve modern 

yaklaşımlarını da küresel çapta ilgi çekici bir şekilde sunmayı sağlayacaktır. 

Kaynakça 

Aldemir, Z. & Uçan Kayaalp, B. Z. (2024). “Gastronomi Dünyasında Yeni Bir Trend: Pop-Up Restoranlar”, 

Akademik Sosyal Araştırmalar Dergisi, Sayı: 157. s. 132-144 

Atsuko, I. & Ranta, R. (2018). Yemek ve Ulusal Kimlik Gündelik Yaşamdan Küresel Siyasete. çev. Emrullah 

Ataseven, İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Cömert, M. & Çavuş, O. (2016). “Moleküler Gastronomi Kavramı (The Concept of Molecular Gastronomy)”. 

Journal of Tourism and Gastronomy Studies, Cilt: 4. Sayı: 4. s. 118-131.  

DeSoucey, M. (2010). “Gastronationalism: Food Traditions and Authenticity Politics in the European Union”. 

American Sociological Review. Volume: 75. Issue: 3. pp. 432–455. 

Erdem, N. & Gökmen, S. (2022). “Sous Vide Teknolojisinin Genel Özellikleri ve Gıdalardaki Uygulamaları: Et 

Endüstrisi Örneği”. ed. U. Özkaya, ICEANS 2022 1st International Conference on Engineering and Applied 

Natural Sciences May 10-13, 2022: Konya, Turkey Proceeding Book. s. 779-787.  

Ferguson, P. P. (2010). “Culinary Nationalism”. Gastronomica. Volume: 10. Issue: 1. pp. 102-109. 

Fischler, C. (1988). “Food, Self and Identity”. Social Science Information. Volume: 27. Issue: 2. pp. 275-292. 

King, M. T. (2019). “Introduction: Culinary Nationalism in Asia”, ed. M. T. King, Culinary Nationalism in Asia, 

London, UK: Bloomsbury. 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

64 

 

Mendel, Y. & Ranta, R. (2014). “Consuming Palestine: Palestine and Palestinians in lsraeli Food Culture”. 

Ethnicities. Volume: 14. Issue: 3. pp. 412-435. 

Özden, A. (2008). “Yoğurdun Tarihi”. Güncel Gastreontoloji. Cilt: 12, Sayı: 2. s. 128-133. 

Swart, W. J. (2000). ‘‘You Are What You Eat: National Identity and the Politics of Food Production/Distribution”. 

Midwest Sociological Society yıllık toplantısında sunulmuştur, Chicago, Illinois. 

Swart, W. J. (2002). ‘‘Economic and Cultural Tensions in European Gastro-Nationalist Movements.’’ Midwest 

Sociological Society yıllık toplantısında sunulmuştur, Milwaukee, Wisconsin. 

Tezcan, M. (2000). Türk Yemek Antrolopojisi Yazıları. Ankara: Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Top, S. & Yarmacı, N. (2021). “Fine Dining Restoranlarda Türk Mutfağının Yeri: İstanbul Örneği (The Place of 

Turkish Cuisine in Fine Dining Restaurants: İstanbul Example)”, Journal of Tourism and Gastronomy Studies, 

Cilt: 9. Sayı: 1. s. 314-340. 

URL-1:https://www.indyturk.com/node/355911/k%C3%BClt%C3%BCr/dizi-ve-filmlerin-sofra-etkisi-

yap%C4%B1mlar-t%C3%BCrk-mutfa%C4%9F%C4%B1na-ilgiyi-art%C4%B1rd%C4%B1-m%C4%B1-

osmanl%C4%B1 (En Son Erişim: 19.10.2025). 

URL-2: https://www.yenisafak.com/hayat/turk-dizilerinde-turk-mutfagini-gormek-istriyoruz-4580268 (En Son 

Erişim: 19.10.2025) 

URL-3: “UNESCO Somut Olmayan Kültürel Miras 

Listeleri”https://www.unesco.org.tr/Pages/126/123/UNESCO-Somut-Olmayan-K%C3%BClt%C3%BCrel-

Miras-Listeleri (En Son Erişim: 19.10.2025) 

 



65 

Sömürgecilik Sonrası İngiliz Romanında Yemek, 

Kültür ve Kimlik 

Mehmet Ali ÇELİKEL1 

Özet 

Bu çalışma sömürgecilik sonrası Britanya edebiyatında yemek kültürünün bir kimlik ifadesi, kültürel 

melezlik ve direniş aracına nasıl dönüştüğünü incelemektedir. Timothy Mo, Hanif Kureishi ve salman Rushdie 

eserlerinde mutfak alışkanlıklarının asimilasyon ve kültürel bellek arasındaki gerilimi ortaya çıkaran bir olguya 

dönüştüğü vurgulanmaktadır. Böylece, emperyalizm sonrası Britanya hayatına uyum sağlama sürecinde yemek 

gömenlerin kültürel kimliklerini koruma aracına dönüşmüştür.  

Anahtar Sözcükler: Sömürgecilik sonrası roman, yemek, kültür, kimlik 

Food, Culture and Identity  

in Postcolonial British Novel 

Abstract 

This article examines how postcolonial British fiction represents food as a site of identity negotiation, cultural 

hybridity, and resistance. Through readings of works by Timothy Mo, Hanif Kureishi, Salman Rushdie, and others, 

it argues that culinary practices reveal the tension between assimilation and cultural memory. Food thus becomes 

a metaphor for the migrant’s struggle to preserve identity while adapting to the post-imperial British space.  

Key Words: Postcolonial novel, food, culture, identity 

GİRİŞ 

Sömürge romanı, sömürgeci söylemin edebi bir uzantısı olarak, sömürge toplumlarının 

bireylerini genellikle egzotikleştirici, indirgemeci ve ötekileştirici bir bakış açısından temsil 

etmiştir. Bu temsillerde sömürgeleştirilmiş halklar; anlaşılmaz bir dil konuşan, tuhaf giysiler 

giyen ve alışılmadık yemekler yiyen figürler olarak betimlenmiş, dolayısıyla Batı 

medeniyetinin uygarlaştırıcı misyonunun nesneleri hâline getirilmişlerdir. Bu anlayış, Edward 

Said’in ifadesiyle, Doğu’nun Batı tarafından epistemolojik olarak inşa edildiği Oryantalist 

söylemin bir yansımasıdır. Sömürgeci edebiyat, Batı’nın kendi kimliğini uygarlık, ilerleme ve 

1 Prof. Dr., Marmara Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, İngiliz Dili ve Edebiyatı Bölümü, 

mehmet.celikel@marmara.edu.tr 

mailto:mehmet.celikel@marmara.edu.tr


III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

66 

 

rasyonalite kavramları etrafında kurarken, sömürgeleştirilen toplulukları bu kavramların karşıtı 

olarak tanımlamıştır. 

İkinci Dünya Savaşı sonrasında bağımsızlıkların kazanılmasına kadar süregelen bu söylem, 

edebiyatta da güçlü bir şekilde hissedilmiştir. Rudyard Kipling’in Kim (1901) ve E. M. 

Forster’ın A Passage to India (1924) romanları, bu tür ötekileştirici söylemin örnekleri arasında 

yer alır. Her iki romanda da İngiliz sömürge yönetimi ile yerli halk arasındaki ilişkiler, 

çoğunlukla İngiliz kültürünü içselleştirmiş, İngilizce konuşabilen, sömürgeciyle işbirliği içinde 

olan yerli figürler üzerinden temsil edilir. Bu karakterler, “medeniyet” ve “barbarlık” arasında 

bir köprü kuran, aynı zamanda sömürge düzeninin devamlılığını sağlayan sembolik figürlerdir. 

Buna karşın, geniş halk kesimleri bireyler olarak değil, homojen bir topluluk olarak, yani öznel 

deneyimlerden yoksun, kolektif bir “öteki” olarak betimlenmiştir. Bu durum, romanın anlatı 

merkezinde daima İngiliz öznenin bulunduğu, yerli karakterlerin ise yan ya da arka plan 

figürleri olarak konumlandırıldığı hiyerarşik bir temsil yapısı doğurmuştur. 

İkinci Dünya Savaşı sonrasında başlayan sömürgecilik karşıtı hareketler ve birçok ülkenin 

bağımsızlığını kazanmasıyla birlikte, edebiyatta da sömürgecilik sonrası (postkolonyal) bir 

dönem başlamıştır. Bu dönemde sömürge edebiyatının tek yönlü söylemi kırılmış, temsil 

ilişkileri tersine çevrilmeye başlanmıştır. Artık “ötekileştirilmiş” kültürler, İngiliz kültürünü ve 

Batı’yı eleştirel bir nesne olarak görmeye, hatta kimi durumlarda onu ötekileştirmeye 

başlamıştır. Ancak bu dönüşüm, sömürgecilik sonrası romanlarda yeni bir sorunsalı da 

beraberinde getirmiştir: kültürel melezleşme (hybridity) ve kimlik parçalanması. Homi K. 

Bhabha’nın kavramsallaştırdığı bu melezlik olgusu ne tamamen yerli ne de tamamen Batılı bir 

öznenin ortaya çıkmasına, kimliğin sürekli bir arada kalma, müzakere ve yeniden inşa süreci 

içinde düşünülmesine yol açmıştır. Dolayısıyla, sömürgecilik sonrası roman yalnızca eski 

iktidar ilişkilerini tersine çevirmekle kalmamış, aynı zamanda kimliğin, kültürün ve aidiyetin 

sabitlenemez doğasını da görünür kılmıştır. 

Sömürgecilik sonrası dönemde göçmenlerin İngiltere’ye akını, yalnızca bir demografik 

değişim değil, aynı zamanda kültürel bir yeniden yapılanma süreci olarak değerlendirilmelidir. 

Bu göçmenler, geldikleri coğrafyaların kültürel alışkanlıklarını ve kimliksel unsurlarını yeni 

toplumsal bağlamlara uyarlarken, kaçınılmaz biçimde bir melezleşme sürecinin parçası hâline 

gelmişlerdir. Homi K. Bhabha’nın tanımladığı anlamda bu melezlik, yalnızca iki kültürün 

karışımını değil, aynı zamanda bu kültürlerin sınırlarını yeniden müzakere eden bir “üçüncü 

mekân”ın (third space) oluşumunu ifade eder. Göçmenlerin İngiltere’ye yerleşmeleriyle birlikte 



Mehmet Ali Çelikel 

67 

 

ortaya çıkan bu üçüncü mekân hem sömürge geçmişinin hem de modern İngiliz kimliğinin 

yeniden tanımlandığı bir kültürel temas alanı olmuştur. 

Bu süreçte, yalnızca sömürge halkları değil, sömürgeci merkez olarak İngiltere de 

dönüşüme uğramıştır. Sömürgecilik süreci boyunca “ötekini tanımlayarak kendi kimliğini 

kuran İngiliz kültürü, sömürgecilik sonrası dönemde, bu “ötekinin maddi ve kültürel olarak 

kendi sınırları içine girmesiyle birlikte, kimliğini yeniden düşünmek zorunda kalmıştır. 

Catherine Hall’un da belirttiği üzere, imparatorluk tarihinin izleri İngiltere’nin gündelik 

yaşamının her alanında, “cadde isimlerinde, çaydaki şekerde, içilen kahve ve kakaoda, 

meyvelerde, mezarlıklardaki anıtlarda, park ve meydanlardaki abidelerde” çoktan yer etmişti 

(Hall, 2001: 66). Bu maddi kalıntılar, imparatorluğun görünmez bir hafızası olarak varlığını 

sürdürürken, sömürgecilik sonrası göçlerle birlikte bu hafıza, somut ve yaşayan bir kültürel 

çoğulluğa dönüşmüştür. 

Artık imparatorluk, yalnızca anıtlarda temsil edilen geçmiş bir olgu değil, İngiltere’nin 

güncel toplumsal dokusuna işlemiş bir gerçeklik hâline gelmiştir. Göçmen toplulukların 

İngiltere’ye yerleşmeleri, sömürgecilik döneminde merkezin sahip olduğu kültürel saflık ve 

medeniyet anlatısını kırmış; Londra, Birmingham, Manchester gibi kentler çokkültürlü yaşamın 

ve kimliksel çeşitliliğin mekânları hâline gelmiştir. Bu bağlamda, imparatorluk artık merkezden 

çevreye doğru yayılan bir güç ilişkisi değil, çevreden merkeze taşınan bir kültürel geri dönüş 

(cultural feedback) süreci olarak işlemeye başlamıştır. 

Sömürgecilik Sonrası Göç ve Kültür 

Sömürgecilik sonrası göçmenlerin dili, mutfağı, dini inançları ve giyim tarzları yalnızca 

yabancı unsurlar olarak kalmamış; zamanla İngiliz gündelik yaşamının ayrılmaz parçalarına 

dönüşmüştür. “Curry”nin ulusal yemeklerden biri hâline gelmesi, Afro-Karayip müziğinin 

popüler kültüre yerleşmesi ya da Güney Asya kökenli İngiliz yazarların edebiyat sahnesinde 

belirginleşmesi bu dönüşümün göstergelerindendir. Bu durum, Paul Gilroy’un The Black 

Atlantic’te (1993) vurguladığı gibi, Atlantik dünyasının karşılıklı etkileşimlerle örülmüş çok 

katmanlı bir kültürel ağ olduğunu hatırlatır. Dolayısıyla, sömürgecilik sonrası İngiltere, artık 

tek bir kimliğin temsil ettiği homojen bir ulus olmaktan çıkmış; geçmişin sömürge ilişkilerinden 

beslenen, sürekli dönüşen ve çok sesli bir kültürel yapıya evrilmiştir. 

Bu yoğun nüfus hareketliliğiyle birlikte İngiltere’nin toplumsal dokusu köklü bir dönüşüm 

sürecine girmiş, bu da kaçınılmaz olarak kimlik, aidiyet ve ulusal benlik algısının yeniden 

tanımlanmasına yol açmıştır. Sömürgecilik sonrası göçlerle birlikte İngiliz kimliği artık sabit, 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

68 

 

homojen ve “beyaz” bir ulusal kimlik olarak korunamaz hâle gelmiştir. Catherine Hall’un 

belirttiği üzere: 

 

İngiltere’nin artık bir sömürge imparatorluğu olmadığının ve sömürgecilik sonrası bir ulusa 

dönüştüğünün anlaşılmasından sonra, kültürel kimlikle ilgili sorular ulusal hayallerin önüne geçmiştir. 

Yüzyıllar boyunca, İngiltere’deki beyazlar, ırk olarak ötekileştirilmiş olanlara karşı uyguladıkları 

güçten kaynaklanan bir üstünlük duygusu yaşamaktaydılar. Bu gücün kaybı, İngiltere’nin dünyanın 

büyük sorunlarında artık küçük bir oyuncu olduğunun anlaşılması çok uzun süren zor bir sorundu. (Hall, 

2001b: 67) 

 

Bu tespit, İngiltere’nin imparatorluk sonrası dönemde yaşadığı kültürel ve psikolojik 

kırılmayı açıkça göstermektedir. Sömürge döneminde merkez olma konumuna alışmış bir ulus, 

artık eski gücünü ve bu gücün beslediği kültürel üstünlük söylemini sürdüremez hâle gelmiştir. 

Bu durum, ulusal kimliğin yalnızca dışsal bir aidiyet değil, aynı zamanda tarihsel olarak 

kurulmuş ve ideolojik olarak sürdürülmüş bir temsil biçimi olduğunu ortaya koyar. 

İmparatorluğun sona ermesiyle birlikte, beyaz İngiliz kimliğini tanımlayan sınırlar 

bulanıklaşmış, İngiltere çokkültürlü, çoketnikli bir toplumun gerçekliğiyle yüzleşmek zorunda 

kalmıştır. Stuart Hall’un ifadesiyle: 

Kimlik düşünüldüğü kadar saydam ve sorunsuz değildir. Belki de kimliğin hâlihazırda 

başarıyla sonlandırılmış, yeni kültürel uygulamaların temsil ettiği bir gerçeklik olduğunu 

düşünmek yerine, kimliğin daima süreç içinde olan, daima temsil içinde yapılanan, asla 

tamamlanmamış bir ürün olduğunu düşünmeliyiz. (Hall, 222) 

Hall’un bu görüşü, sömürgecilik sonrası kimliğin sabit bir özden ziyade, sürekli müzakere 

edilen, değişen ve temsil süreçleriyle yeniden kurulan bir yapı olduğunu vurgular. İngiltere’nin 

postkolonyal dönemdeki kimlik krizi, bu tamamlanmamışlık halinin toplumsal düzeydeki 

yansımasıdır. Göçmenlerin İngiltere’deki varlığı, ulusal kimliğin tekil bir anlatı olmaktan çıkıp, 

çoklu deneyimlerin, geçmişlerin ve kültürel seslerin iç içe geçtiği bir söyleme dönüşmesini 

sağlamıştır. Ancak bu dönüşüm aynı zamanda derin bir gerilim alanı da yaratmıştır: bir yandan 

kültürel melezleşme ve çeşitlilik kutlanırken, öte yandan ötekinin görünürlüğü, ulusal kimliğin 

kaybı korkusunu tetiklemiştir. 

Bu bağlamda, yirminci yüzyılın sonlarına doğru küreselleşmenin hız kazanması, bu 

kültürel dönüşümü daha da karmaşık bir hâle getirmiştir. Göç, medya ve kültür endüstrilerinin 

etkisiyle kültürel sınırlar giderek geçirgenleşmiş, yerel kimlikler küresel imgelerle etkileşime 

girmiştir. Ancak bu etkileşim, çoğu zaman kültürel çeşitliliğin derinleşmesinden çok, yüzeysel 

bir homojenliğe yol açmıştır. Horkheimer ve Adorno Aydınlanmanın Diyalektiği’nde (1944) 



Mehmet Ali Çelikel 

69 

 

“kültür endüstrisi”ni eleştirerek, “kültürün her şeyi aynılaştırdığı, filmlerin, radyoların, gazete 

ve dergilerin her şeyin birbirine benzediği, politik karşıtlıkların bile aynı ritimle ifade edildiği 

bir sistem” oluşturduğunu belirtmektedirler. (1944: 94). 

Bu tespit, postkolonyal kimliklerin küresel kapitalizm altında maruz kaldığı asimile edici 

baskıyı anlamak açısından önemlidir. Kültür, bir yandan melezleşme ve çoğulculuğu mümkün 

kılarken, öte yandan piyasa dinamikleri aracılığıyla farkları törpüleyerek onları 

ticarileştirmekte ve tek bir küresel kültür söylemi altında eritmektedir. Böylece, postkolonyal 

öznenin kimliği hem yerel hem küresel güçler tarafından sürekli yeniden şekillendirilen bir alan 

hâline gelmiştir. Kimliğin parçalanması ve aynılaşmasını içeren bu ikili süreç, postkolonyal 

edebiyatın da temel temalarından birine, yani aidiyetin, kimliğin ve temsilin istikrarsız doğasına 

işaret eder. 

Sömürgecilik sonrası göçlerle birlikte İngiltere’nin toplumsal hayatına yerleşen kültür, 

hem göçmen toplulukların kendi kültürel pratiklerinde hem de İngiliz toplumunun gündelik 

yaşamında derin dönüşümlere yol açmıştır. Bu süreç, yalnızca kültürel bir karşılaşma değil, 

aynı zamanda karşılıklı bir yeniden şekillenme, yani çift yönlü bir melezleşme sürecidir. 

Göçmenler, yeni toplumsal ortama uyum sağlamaya çalışırken, beraberlerinde getirdikleri 

yemek kültürü, giyim tarzı, müzik biçimleri ve dini ritüeller, İngiliz kamusal alanında görünür 

hâle gelmiş, zamanla da bu alanın ayrılmaz bir parçasına dönüşmüştür. Bu durum, artık kültürel 

merkez ile çevre arasındaki sınırların sabitliğini yitirdiğini, imparatorluğun eski hiyerarşik 

yapısının kültürel alanda da çözülmeye başladığını göstermektedir. 

Postkolonyal göçmenlerin kültürel etkisi, yalnızca gündelik yaşama değil, aynı zamanda 

sanata, müziğe ve özellikle edebiyata da yansımıştır. Göçmen toplulukların kendi 

deneyimlerinden beslenen yeni bir sanat biçimi doğmuş; reggae, bhangra, calypso ve hip-hop 

gibi türler İngiliz müziğinin yerleşik kalıplarını dönüştürmüştür. Aynı şekilde sinema ve görsel 

sanatlarda da postkolonyal temalar, çokkültürlülük ve kimlik arayışı öne çıkmaya başlamıştır. 

Bu gelişmeler, İngiltere’nin kültürel merkezinde artık yalnızca beyaz İngiliz kimliğinin değil, 

farklı kökenlerden gelen çoklu kimliklerin de söz sahibi olduğu bir alanın oluştuğunu 

göstermektedir. 

Edebiyat ise bu dönüşümün en görünür ve en eleştirel biçimlerinden birini sunmuştur. 

Sömürgecilik sonrası göçü ve onun kültürel sonuçlarını konu edinen edebiyat, göçmen 

deneyimini anlatıya dönüştürerek hem kimlik hem de aidiyet meselesini tartışmaya açmıştır. 

Bu edebiyatın yazarları arasında, kendileri doğrudan göçmen olanlar kadar, Hanif Kureishi gibi 

göçmen ailelerin ikinci kuşak temsilcileri de yer almaktadır. Bu yazarlar, İngilizceyi yalnızca 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

70 

 

bir iletişim aracı olarak değil, aynı zamanda sömürgeci geçmişle hesaplaşmanın, kültürel 

kimliği yeniden kurmanın ve “merkeze” kendi seslerini duyurmanın bir aracı olarak 

kullanmışlardır. İngilizcenin, sömürgecilik döneminde bir tahakküm dili iken, postkolonyal 

yazarların elinde direnişin ve özneleşmenin dili hâline gelmesi, bu edebiyatın en belirgin 

özelliklerinden biridir. 

Sömürgecilik sonrası edebiyatın ortaya çıkışı, İngiliz romanında hem biçimsel hem de 

tematik düzeyde yeniliklere yol açmıştır. Bu romanlarda kimlik artık sabit bir aidiyet değil, göç, 

sürgün, melezlik ve kültürel geçişlerle şekillenen dinamik bir süreç olarak ele alınır. Coğrafi ve 

kültürel sınırların aşılmasıyla birlikte, romanın mekânı da değişmiş; Londra gibi şehirler, bir 

“küresel metropol” olarak çoklu aidiyetlerin, kesişen kimliklerin ve kültürel çatışmaların 

sahnesine dönüşmüştür. 

Bu dönemde Salman Rushdie, Zadie Smith, Monica Ali ve Hanif Kureishi gibi yazarların 

eserleri, postkolonyal göçmen deneyimini farklı yönleriyle temsil etmiş; dilin, belleğin ve 

kültürel kimliğin kırılganlığını görünür kılmıştır. Rushdie’nin Midnight’s Children ve The 

Satanic Verses romanları, ulusal kimliğin tarihsel bir inşa olduğunu, dilin ise kimliğin hem 

taşıyıcısı hem de sorgulayıcısı olabileceğini gösterir. Hanif Kureishi’nin The Buddha of 

Suburbia (1990) adlı romanı ise, ikinci kuşak göçmenlerin İngiltere’de yaşadığı kültürel 

ikilikleri, cinsellik, sınıf ve ırk bağlamında ele alarak postkolonyal kimliğin karmaşık doğasını 

irdeleyen önemli bir örnektir. 

Dolayısıyla, sömürgecilik sonrası göç edebiyatı, İngiliz romanının yalnızca tematik 

yelpazesini değil, anlatı yapısını ve estetik anlayışını da dönüştürmüştür. Bu dönüşüm, İngiliz 

edebiyatının artık tek bir ulusal kimliğin sesi olmaktan çıkıp, farklı tarihsel ve kültürel 

hafızaların bir aradalığını temsil eden çokkatmanlı bir anlatı alanına evrilmesini sağlamıştır. 

Sömürgecilik Sonrası Roman ve Kültürel Kimlik 

Bu tarihsel süreçte, sömürgecilik sonrası dönemde yazılan roman, yalnızca biçimsel bir 

yenilenmeye değil, aynı zamanda epistemolojik bir dönüşüme de sahne olmuştur. Sömürge 

edebiyatının tek yönlü temsil biçimlerini tersine çeviren postkolonyal roman, artık sömürge 

halklarının kendi kültürel özelliklerini, gündelik alışkanlıklarını, değer yargılarını ve dünyayı 

algılama biçimlerini, sömürgecinin dili olan İngilizce aracılığıyla ifade etmeye başlamıştır. Bu 

durum hem dilsel hem de kültürel düzeyde bir gerilimi beraberinde getirmiştir: çünkü İngilizce, 

bir yandan sömürge geçmişinin taşıyıcısı olan bir tahakküm diliyken, öte yandan postkolonyal 

öznenin görünürlük kazandığı, kimliğini yeniden kurduğu bir ifade aracına dönüşmüştür. Bu 



Mehmet Ali Çelikel 

71 

 

çelişkili durum, Ngũgĩ wa Thiong’o’nun dilin sömürgeleştirilmesi ve dil aracılığıyla direniş 

tartışmalarında işaret ettiği gibi, postkolonyal edebiyatın merkezinde yer alan bir ikilemdir. 

Artık romanların karakterleri, on dokuzuncu yüzyıl İngiliz romanında olduğu gibi, 

imparatorluğun merkezinde yaşayan ve sömürge halklarına dışarıdan bakan İngiliz özne 

değildir. Aksine, sömürgecilik sonrası dönemde kaleme alınan romanların öznesi, doğrudan 

sömürge kökenli ya da sömürgeci geçmişin etkilerini taşıyan göçmen karakterlerdir. Bu 

karakterler, İngiltere’nin toplumsal dokusuna dahil olmuş, ama aynı zamanda o dokuya 

dışarıdan bakan melez öznelerdir. Dolayısıyla, Jane Austen’ın Mansfield Park’ında veya 

Charlotte Brontë’nin Jane Eyre’inde olduğu gibi, imparatorluğun sessiz fonunda yer alan 

sömürge halkları artık anlatının merkezine taşınmıştır. Rudyard Kipling’in Kim’inde veya E. 

M. Forster’ın A Passage to India’sında olduğu gibi, yerli karakterlerin yalnızca anlatıyı 

tamamlayan yan figürler olarak kurgulandığı bir edebiyat geleneği, postkolonyal yazarlar 

tarafından tersyüz edilmiştir. 

Bu yeni romanlarda, sömürge halklarını temsil eden karakterler yalnızca İngiliz 

toplumunun ötekileri olarak değil, anlatının öznesi, kültürel deneyimin merkezî figürleri olarak 

konumlandırılmıştır. Böylece, sömürgecilik sonrası roman, temsiliyet düzleminde köklü bir 

değişim yaratmıştır: artık İngiliz romanı, tekil bir kültürün değerlerini ve dünyayı algılama 

biçimlerini değil, çoklu kimliklerin, melez seslerin ve kültürel geçişlerin oluşturduğu çoğul bir 

evreni yansıtmaktadır. 

Dahası, bu romanlar yalnızca karakter düzeyinde değil, dilsel düzeyde de bu kültürel 

çoğulluğu yansıtır. Postkolonyal yazarlar, İngilizce anlatı yapısına kendi ana dillerinden 

sözcükler, deyimler, yemek adları, inanç ifadeleri ve kültürel göndermeler dâhil ederek 

İngilizcenin tekdilli doğasını bozmuş, dilin içine yeni anlam katmanları yerleştirmişlerdir. Bu 

strateji, Bill Ashcroft, Gareth Griffiths ve Helen Tiffin’in The Empire Writes Back’te (1989) 

belirttiği gibi, sömürgecinin dilini yeniden yazarak merkezin dilini dönüştürme ve ona karşı 

direnme biçimi olarak okunabilir. Böylelikle İngilizce, artık yalnızca bir egemenlik aracı değil, 

farklı kültürlerin seslerinin, imgelerinin ve deneyimlerinin buluştuğu bir çoğulluk alanına 

dönüşmüştür. 

Bu edebi dönüşüm, aynı zamanda İngiliz romanının biçimsel yapısına da etki etmiştir. 

Postkolonyal roman, anlatı yapısında çoklu zaman çizgileri, parçalı bellek anlatıları, yer 

değiştiren anlatıcı sesleri ve kültürler arası geçişleri içeren melez bir estetik anlayışı 

benimsemiştir. Bu biçimsel çeşitlilik, yalnızca göçmen öznenin dağılmış kimliğini yansıtmakla 

kalmaz; aynı zamanda modernitenin tekil anlatılarına meydan okuyan çoğulcu bir dünya 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

72 

 

görüşünün ifadesidir. Sömürgecilik sonrası dönemde İngilizce olarak yazılan roman, yalnızca 

içerdiği temalarla değil, kullandığı dil, biçim ve temsil stratejileriyle de İngiliz edebiyatının 

sınırlarını genişletmiştir. Artık İngiliz romanı, tek bir ulusal kimliğin değil, sömürgecilik 

sonrası dünyanın kültürel çoğulluğunun, karşılaşmalarının ve gerilimlerinin anlatı alanına 

dönüşmüştür. 

Homi K. Bhabha, sömürgecilik sonrası öznenin kimlik inşasını, gündelik hayatın sıradan 

görünen ama ideolojik olarak son derece yoğun sahneleri üzerinden okur. Ona göre “gündelik 

sömürge manzaralarının altında yatan dramı görmenin hiç de zor olmadığını” belirtmek, 

sömürgecilik sonrası öznenin hem görünürlük hem de temsil düzeyinde nasıl bir çelişki içinde 

konumlandığını ifşa etmektir (Bhabha, 2005: 109). Bhabha’ya göre göçmenin ya da 

sömürgecilik sonrası öznenin kimlik kazanması, paradoksal biçimde, ancak sömürgeci 

söylemin dayattığı stereotipler aracılığıyla mümkün hâle gelir. Başka bir deyişle, göçmen özne, 

kimliğini tanımlarken bu stereotiplerin alanında hareket eder; onları bütünüyle reddedemez, 

fakat aynı zamanda onlara bütünüyle teslim de olmaz. 

Bu durum, postkolonyal öznenin kimliğinin ikili olarak kodlanmış bir yapıya sahip 

olduğunu gösterir. Sömürgecilik döneminde inşa edilen ırksal, kültürel ve dilsel kalıplar, 

sömürgecilik sonrası dönemde de göçmen öznenin temsil biçimlerini belirlemeye devam eder. 

Ancak Bhabha, bu kalıpların yalnızca tahakküm araçları değil, aynı zamanda altüst edilme 

potansiyeli taşıyan metinler olduğunu da vurgular. Çünkü stereotip, her ne kadar ötekiyi 

sabitlemeye çalışan bir söylem biçimi olsa da kendi içinde çatlaklar, tutarsızlıklar ve anlam 

kaymaları barındırır. Göçmen özne, tam da bu çatlaklarda, yani temsilin kararsız alanlarında, 

kendi özneselliğini kurma imkânı bulur. 

Bhabha’nın bu yaklaşımı, onun taklit (mimicry) ve ikilem (ambivalence) kavramlarıyla da 

doğrudan ilişkilidir. Göçmen özne, sömürgeci kültürü taklit ederken aynı zamanda onu bozar; 

“neredeyse aynı ama tam olarak değil” (“almost the same, but not quite”) formülünde ifadesini 

bulan bu durum, sömürgecinin iktidarını zayıflatır. Taklit, hem benzemek hem de farkı 

korumak arasındaki o ikircikli alanda işler; böylece sömürgeci söylemin sabit kimlik 

kategorilerini istikrarsızlaştırır. Bu bağlamda stereotip, yalnızca baskının değil, aynı zamanda 

direnişin de zemini hâline gelir. 

Göçmen karakterlerin edebiyattaki temsili de bu kuramsal çerçeveyle örtüşür. Hanif 

Kureishi’nin The Buddha of Suburbia (1990) ya da Zadie Smith’in White Teeth (2000) gibi 

romanlarında göçmen özne, tam da bu ikircikli konumda yer alır: bir yandan İngiliz toplumuna 

entegre olmaya çalışırken, diğer yandan o toplumun gözüyle sürekli stereotipleştirilir. Bu 



Mehmet Ali Çelikel 

73 

 

karakterlerin kimliği ne bütünüyle İngiliz ne de bütünüyle göçmen olmayı başarır; aksine, iki 

kültür arasında salınan bir “ara mekânda” (in-between space) sürekli yeniden kurulur. 

Dolayısıyla Bhabha’nın işaret ettiği bu durum, postkolonyal kimliğin temel özelliğini 

tanımlar: kimlik, sabit bir öz ya da köken değil, temsiller arasındaki müzakere alanıdır. Göçmen 

özne, stereotipin sabitleyici gücünü tersine çevirerek, temsilin sınırlarında yeni anlamlar üretir. 

Bu anlamda postkolonyal roman, yalnızca göçmen deneyimini anlatmakla kalmaz; aynı 

zamanda kimliğin, kültürün ve aidiyetin ne ölçüde temsil edilebilir olduğuna dair kuramsal bir 

sorgulamayı da beraberinde getirir. 

Melezleşmenin yanı sıra, kültürel çatışmalara yol açan diğer etmenlerin başında ikilem 

gelmektedir. Bhabha’nın belirttiği gibi, sömürgeciliğin varlığı “daima ikilem” içermektedir 

(2005: 153). Bu ikilem, yalnızca sömürgeci ile sömürülen arasındaki karşıtlıktan değil, aynı 

zamanda her iki tarafın kimliksel, kültürel ve epistemolojik düzeyde birbirine karışmasından 

kaynaklanır. Sömürgecilik sonrası birey, tam da bu karşıtlıkların ortasında, kendi özgün duruşu 

ile sömürgecinin gözündeki farklılığı arasında bölünmüş bir varlıktır. Bhabha’nın ifadesiyle, 

bu bölünmüşlük, öznenin hem “kendine ait” olmasını hem de daima “ötekinin bakışına maruz” 

kalmasını beraberinde getirir. Böylece sömürgecilik sonrası özne, ne bütünüyle kendi kültürel 

kimliğine geri dönebilir, ne de bütünüyle sömürgecinin kültürüne ait olabilir; kimliği, iki kültür 

arasında askıda, daima müzakere hâlinde bir konumda şekillenir. 

Bu ikili yapı, sömürgecilik sonrası bireyin deneyimini derinden belirler. Göçmen özne, ait 

olduğu kültürün normlarını ve değerlerini sürdürmeye çalışırken, aynı zamanda içinde yaşadığı 

yeni kültürel ortamın beklentilerine de yanıt vermek zorundadır. Bu durum hem içsel hem de 

toplumsal düzeyde bir yabancılaşma yaratır. Özne, kendi kültürel köklerinden kopmamak için 

direnç gösterirken, yeni toplumun gözünde “farklı” ve “öteki” olarak konumlandırılır. Bu 

nedenle Bhabha’nın vurguladığı ikilem, yalnızca bir psikolojik bölünme değil, aynı zamanda 

ideolojik bir gerilim alanıdır; kimliğin sürekliliğini tehdit eden, ama aynı zamanda onu yeniden 

üretme potansiyeli taşıyan bir aralıktır. 

Bu bağlamda, postkolonyal kimlik, durağan bir aidiyet biçimi olmaktan çok, sürekli 

dönüşüm hâlinde bir varoluşu temsil eder. Özellikle göçmen edebiyatında bu ikilemin izleri 

açıkça görülür. Hanif Kureishi’nin The Buddha of Suburbia romanında, Karim karakteri, İngiliz 

kültürüne ait olma arzusu ile kendi Güney Asyalı kimliğini koruma çabası arasında gidip gelir. 

Bu gidip gelmeler, yalnızca bireysel bir kimlik bunalımı değil, aynı zamanda postkolonyal 

öznenin yaşadığı temsil krizinin bir yansımasıdır. Benzer biçimde, Zadie Smith’in White Teeth 

adlı romanında da ikinci kuşak göçmen karakterler, ebeveynlerinin kültürel geçmişi ile çağdaş 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

74 

 

İngiltere’nin asimilasyon baskısı arasında sıkışırlar. Bu karakterlerin varoluşu, tam da 

Bhabha’nın bahsettiği o “ikircikli mekân”da gerçekleşir; burada kimlik, sürekli olarak hem 

yeniden kurulur hem de yeniden parçalanır. 

Dolayısıyla, sömürgecilik sonrası dönemin belirgin özelliği, kimliğin artık tek bir merkeze, 

kökene ya da ulusal aidiyete indirgenememesidir. Bhabha’nın “ikilem” kavramı, bu çoğul ve 

geçişken kimlik biçimlerinin teorik temelini oluşturur. İkilem, baskı ve direnişin, benzerlik ve 

farkın, asimilasyon ve ayrışmanın aynı anda var olduğu bir alana işaret eder. Bu nedenle 

postkolonyal özne, bu iki uç arasında salınarak, kendi kimliğini “saf” bir biçimde değil, 

karşıtlıkların üretken gerilimi içinde tanımlar. 

Timothy Mo’nun Sour Sweet romanı, sömürgecilik sonrası dönemde göçmen deneyimini, 

gündelik yaşamın sıradan ayrıntıları üzerinden görünür kılarken, aynı zamanda kültürel 

kimliğin dönüşümünü de derinlemesine sorgulamaktadır. Bir yandan göçmenlerin ekonomik, 

toplumsal ve dilsel düzeyde yaşadıkları zorlukların altını çizerken; diğer yandan Chen ailesinin 

yeni bir toplumsal düzene uyum sağlama, kimliklerini koruma ve hayatta kalma mücadelesi 

içinde geçirdikleri dönüşümü merkezine alır. Romanın anlatı yapısı, bir yandan göçmenlerin 

İngiliz toplumuna eklemlenme çabalarının sancılarını, diğer yandan bu çabaların yarattığı 

kimlik bölünmelerini ironik bir biçimde açığa çıkarır. Mo, Chen ailesinin toplumdan yalıtılmış 

biçimde sürdürdükleri yaşamda İngiliz kültürel değerlerini nasıl reddettiklerini, ancak bu 

reddedişin onları giderek o değerlere daha fazla yaklaştırdığını göstererek, kültürel 

asimilasyonun kaçınılmaz paradoksuna işaret eder. 

Chen, Hong Kong’ta evlendiği eşi Lily ve çocuklarının bakımına yardım etmek üzere gelen 

kız kardeşi Mui ile birlikte yaşamaktadır. Mui, İngiliz kültürüne direnmekte, evin sınırları 

içinde kalmayı bir tür kültürel korunma biçimi olarak benimsemektedir. Onun için dış dünya, 

kimliğin erozyona uğradığı, “öteki”nin dünyasıdır. Buna karşın, Lily ise, ekonomik özgürlük 

ve toplumsal statü kazanma arzusuyla hareket eder; tüketim kültürünün sunduğu imkânlara 

erişmeyi, Batılı yaşam biçimine yaklaşmayı bir ilerleme göstergesi olarak görür. Lily’nin içsel 

çatışması, yalnızca bireysel bir arzunun değil, aynı zamanda sömürgecilik sonrası öznenin 

kültürel melezlik içinde yaşadığı kimlik mücadelesinin de göstergesidir. Romanın bir 

bölümünde, Lily’nin kocasıyla yaptığı konuşmada bu arzular açıkça dile getirilir: 

 

“Kim daha iyi iş yapıyor kocacığım, Çinliler mi yoksa Hintliler mi?” Çabalarını nereye koyacağından 

emin değildi ama para kazanacak bir yer olduğunu biliyordu: Man Kee’nin eğitimi için, bir araba için, 

daha büyük, belki de renkli bir televizyon için. (7) 

 



Mehmet Ali Çelikel 

75 

 

Bu kısa alıntı, Lily’nin zihnindeki kültürel dönüşümün göstergesidir. Televizyon, araba ve 

eğitim gibi unsurlar, kapitalist modernitenin ve küresel tüketim kültürünün simgesel araçları 

olarak işlev görür. Lily, ekonomik başarıyı kültürel aidiyetin önüne koyarak, “İngilizler gibi 

yaşama” arzusunu içselleştirir. Böylelikle Sour Sweet, sömürgecilik sonrası bireyin hem 

ekonomik özgürlük hem de kültürel kabul arayışını, ama aynı zamanda bu arayışın beraberinde 

getirdiği yabancılaşmayı görünür kılar. 

Romanın ilerleyen bölümlerinde, Chen ailesi bu arzular doğrultusunda bir yemek büfesi 

açar. Ancak burada da asimilasyonun ironisi bir kez daha karşımıza çıkar: İngiliz müşterilerin 

damak zevkine hitap edebilmek için hazırlanan yemekler, artık Hong Kong mutfağının otantik 

lezzetlerinden uzaklaşmıştır. Mo, bu dönüşümü, kültürel kimliğin ticarileşmesi ve tüketim 

kültürü içinde yeniden üretilmesi bağlamında ele alır. Büfenin menüsünde yer alan yemekler, 

göçmenlerin kimliklerini koruma çabasıyla İngiliz toplumuna uyum sağlama zorunluluğu 

arasındaki gerilimin simgesel bir yansımasıdır. 

Bu anlamda Sour Sweet, yalnızca göçmen bir ailenin hikâyesi değil, aynı zamanda 

sömürgecilik sonrası öznenin “üçüncü bir kimlik alanında” ne tam anlamıyla kendi kültürüne 

ne de bütünüyle İngiliz kültürüne ait olduğu bir mekânda var olma mücadelesinin romanıdır. 

Lily’nin İngiliz yaşam biçimine yönelme arzusu ile Mui’nin içine kapanık direnişi arasındaki 

karşıtlık, Bhabha’nın “ikilem” ve “melezlik” kavramlarını somut bir bağlama taşır. Mo, bu 

karşıtlıklar üzerinden, kimliğin sabit bir öz değil, sürekli yeniden tanımlanan bir süreç olduğunu 

ortaya koyar. 

Dolayısıyla, Lily ve Chen kültürlerini ve kimliklerini korumaya çalışırlarken, farkında 

olmadan ev sahibi kültürle girdikleri çatışmanın da içinde yer almaktadırlar. Bu çatışma, açık 

bir karşıtlıktan çok, gündelik yaşamın küçük ama anlam yüklü ayrıntıları üzerinden görünür 

olur. Chen, kültürel kimliklerinin erozyona uğradığını, ancak eşinin yaptığı yemeklerin artık 

ona “fazla” ve “fazla sıcak” geldiğini fark ettiğinde anlar. Bu fark ediş, yalnızca damak 

tadındaki bir değişimi değil, aynı zamanda kimliğin dönüşümünü, kültürel belleğin yavaş yavaş 

silinişini de temsil eder. Bir restoranda çalışmasına karşın, eşi Lily her gece onun için akşam 

yemeği hazırlamaktadır, çünkü bu ritüelin kültürel sürekliliği temsil ettiğine inanmaktadır. Lily 

için yemek, yalnızca bir beslenme biçimi değil, kimliğin taşındığı, korunduğu ve nesiller arası 

aktarıldığı bir kültürel göstergedir. Oysa Chen’in “ağız tadı” artık İngiliz müşterilerin 

beğenisine göre hazırlanmış yemeklere alışmıştır; dolayısıyla damakta hissedilen bu farklılık, 

kimlikteki melezleşmenin bedensel bir yansıması hâline gelir. 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

76 

 

Romanın bu sahnesi, kültürel direnişin en gündelik, en sıradan mekânında – mutfakta – 

yaşandığını gösterir. Lily’nin yemekleri, kimliksel bir hafızayı canlı tutma çabasıdır. Ancak 

Chen’in bu yemekleri giderek yabancı bulması, sömürgecilik sonrası göçün yarattığı ikili 

aidiyet hissinin, yani “artık tamamen orada olamama” ve “buraya da tam olarak ait olamama” 

hâlinin göstergesidir. Sömürgecilik sonrası göç, bu anlamda, kimliğin korunmasından çok, 

onun yoğunlaşması ve yeniden şekillenmesi işlevini görür. Ho’nun belirttiği gibi, 

“sömürgecilik sonrası göç, kimliği yitirmekten ziyade, onu yoğunlaştırma ve yeniden üretme 

sürecine dönüştürür” (Ho 4). Chen’in damak tadında yaşanan değişim, bu yeniden üretimin 

paradoksal doğasını, yani melez kimliğin hem kayıp hem de yeniden doğuş alanı olduğunu 

açığa çıkarır: 

 

Lily Chen, gece 1.15’te eve döndüğünde yemesi için kocasına “akşam” yemeği hazırlıyordu. Oysa bu 

hiç gerekli değildi çünkü Chen, saat 11.45 gibi alışılmamış geç bir saatte, patronunun en iyi personel 

yemeği olduğunu iddia ettiği yemeğin tadını çıkarıyordu (2). 

 

Bu sahne, yalnızca kültürel ayrışmayı değil, aynı zamanda kimliklerin iç içe geçme 

biçimini de gözler önüne serer. Lily’nin yemeği, geçmişin bir simgesidir; Chen’in yediği 

restoran yemeği ise şimdiki zamana ait bir asimilasyon göstergesidir. Bu iki eylemin çakışması, 

Bhabha’nın tanımladığı “üçüncü alan”ın (third space) edebi bir karşılığı olarak okunabilir. 

Bhabha’ya göre üçüncü alan, “kültürlerin karşılaşmasından doğan, sabit kimliklerin çözülüp 

yeniden biçimlendiği bir müzakere mekânıdır” (1994: 37). Chen ailesi, tam da bu üçüncü alanda 

hem geçmişlerine hem de bulundukları topluma aynı anda ait olma çabasındadır. 

Bu üçüncü alan ne tamamen direnişin ne de tamamen teslimiyetin alanıdır; daha çok, 

kültürel anlamların yeniden üretildiği bir geçiş bölgesidir. Sour Sweet bu bağlamda, 

sömürgecilik sonrası kimliğin mutfakta, sofrada, damakta ve gündelik ritüellerde nasıl yeniden 

inşa edildiğini gösterir. Lily’nin direnişi ve Chen’in farkında olmadan yaşadığı dönüşüm, melez 

kimliğin kaçınılmaz doğasını görünür kılar. Böylece Mo’nun romanı, Bhabha’nın kuramsal 

olarak dile getirdiği “üçüncü alan” kavramını somutlaştırarak, kültürel melezliğin yalnızca 

teorik bir soyutlama değil, gündelik yaşamın içinde yaşanan bir deneyim olduğunu kanıtlar. 

Kureishi’nin The Black Album romanında, Pakistanlı bir göçmen ailenin çocuğu olarak 

Londra’da bir kolejde eğitim görmeye başlayan Shahid’in hikâyesi, sömürgecilik sonrası 

öznenin imparatorluk merkezinde yaşadığı kimlik arayışını gözler önüne serer. Shahid, 

Londra’ya ilk geldiğinde kentin çokkültürlü yapısından büyülenir; farklı dillerin, renklerin ve 

kokuların iç içe geçtiği bu şehir, onun gözünde bir özgürlük ve fırsat alanı olarak görünür. 



Mehmet Ali Çelikel 

77 

 

Ancak kısa sürede bu renkli görüntünün ardında, derin bir toplumsal çelişkinin, ekonomik 

eşitsizliklerin ve kültürel dışlanmanın bulunduğunu fark eder. Shahid’in bu fark edişi, onun 

hem mekânsal hem de kimliksel düzeyde yaşadığı bir “aydınlanma anı”dır. Londra’nın 

sokaklarını gezerken hissettiği heyecan, yerini hayal kırıklığına ve yabancılaşmaya bırakır: 

 

… kapılardan dışarıya sızan Hint, Çin, İtalyan ve Yunan yemeklerinin kokusu Shahid’i mutlu ediyordu, 

heyecan ve beklentiler içinde bavullarını yüklenmiş olarak önlerinden ilk geçtiğinde olduğu gibi. Ne 

var ki, lokantaların arasında, pek çok dükkân kapanmış ve pencerelerine tahtalar çakılmış; ya da 

ucuzlukçu veya hayır kurumu dükkânlarına dönüşmüştü. Shahid, ev sahibi o kapalı dükkânların 

zenginlikten değil iflastan kapandığını söyleyene kadar Londralıların zengin olduğunu düşünüyordu. 

(3–4) 

 

Bu sahne, sömürgecilik sonrası bireyin merkezle karşılaşmasındaki yanılsamayı temsil 

eder. Londra, sömürge döneminde “medeniyetin merkezi” olarak tahayyül edilen bir mekândır; 

ancak sömürgecilik sonrası dönemde bu merkez, artık ekonomik ve kültürel kırılmaların, 

eşitsizliklerin ve kimlik çatışmalarının mekânı hâline gelmiştir. Shahid’in bakışında, Londra bir 

yandan çokkültürlülüğün vitrini, diğer yandan postkolonyal bir krizin aynasıdır. Kureishi’nin 

anlatısı, bu çelişkiyi görünür kılarak, Bhabha’nın “üçüncü alan” kavramını yeniden düşünmeye 

olanak tanır: kültürlerin bir araya geldiği bu alan, artık üretken bir melezlikten çok, rekabetin, 

tahakkümün ve dışlanmanın alanına dönüşmüştür. 

Kureishi’nin sömürgecilik sonrası bireyleri, artık Hindistan’da ya da Pakistan’da değil, 

imparatorluğun kalbinde, yani Londra’dadırlar. Bu durum, sömürgecilik sonrası kimlik 

tartışmasını tersine çevirir: “öteki” artık merkeze taşınmıştır ve kimlik mücadelesi, merkezin 

içinde yaşanır. Yazar, göç ettiği ülkeye kendi yerel kültürünü taşıyan bu bireyleri, bir yandan 

direnen, diğer yandan ise asimilasyonun ve tüketim kültürünün etkisiyle otantikliklerinden 

uzaklaşan figürler olarak betimler. Kureishi’nin anlatısında göçmen karakterler, kendi kültürel 

kökenleriyle bağlarını korumaya çalışırken, aynı zamanda İngiliz toplumunun kültürel 

cazibesine ve modern yaşamın sunduğu özgürlük vaatlerine de kapılırlar. Bu ikili durum, 

postkolonyal öznenin sürekli bir kimlik müzakeresi içinde var olmasına yol açar. 

The Buddha of Suburbia’da bu müzakerenin en somut biçimde gözlemlendiği karakter 

Haroon’dur. İngiltere’de bir devlet dairesinde memur olarak çalışan, Pakistan kökenli bir 

göçmen olan Haroon, gündelik yaşamın sıradan bir anında bile melez kimliğini taşır. İşten evine 

dönerken Hint usulü geleneksel chapati ekmeğine sarılı kebap getirmesi hem kültürel belleğin 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

78 

 

bir devamı hem de modern kent yaşamı içinde sürdürülmeye çalışılan bir direniş biçimidir: “… 

annemin eline akşam yemeğini tutuşturdu: paketi yağdan parçalanmaya başlamış bir paket 

kebap ve chapati.” (Kureishi, 1990: 3) 

Bu küçük ayrıntı, sömürgecilik sonrası öznenin kimliğini gündelik nesneler ve ritüeller 

üzerinden koruma çabasını sembolize eder. Chapati, burada yalnızca bir yiyecek değil, aynı 

zamanda kültürel sürekliliğin, geçmişle kurulan bağın ve “ev” duygusunun bir temsilidir. 

Ancak aynı zamanda, İngiltere’nin kent yaşamı içinde taşınan, paketlenmiş, yağlı bir “yabancı 

nesne” olarak da melezleşmiştir. Bu durum, postkolonyal göçmenin kimliğinin hem maddi hem 

de simgesel düzeyde nasıl dönüştüğünü açıklar. 

Kureishi, bu tür ayrıntılarla, sömürgecilik sonrası göçmen kimliğinin merkezde yaşadığı 

parçalanmayı görünür kılar. Onun karakterleri, ne tam anlamıyla İngiliz toplumuna entegre 

olabilirler, ne de ait oldukları kültürel kökenleri bütünüyle yeniden inşa edebilirler. The Black 

Album’de Shahid’in, The Buddha of Suburbia’da Haroon’un deneyimleri, bu ikili durumun 

edebi bir yansımasıdır. Her iki karakter de kimliklerinin müzakere edildiği, “saf olmayan” bir 

üçüncü alanda var olurlar. Bu alan hem kaybın hem de yeniden doğuşun mekânıdır; kimliğin 

kırılganlığını, ama aynı zamanda direniş potansiyelini de içinde barındırır. 

Eğitimli bir göçmen olmasına karşın, geleneksel yemek alışkanlıklarını sürdüren Haroon 

için, iş dönüşü alabildiği kebap, kendisi gibi sömürgecilik sonrası girişimci göçmenlerin 

sunduğu olanaklardan biridir. Haroon, sömürgecilik sonrası göçün bir sonucu olarak, romanın 

her bölümünde kültürel çeşitliliğin merkezi olarak betimlenen Londra’da yaşamasına karşın, 

yerel yemeğini yiyebilmekte ve kendi kültürüne özgü tüketim alışkanlıklarını hâlâ 

sürdürebilmektedir. Ancak burada önemli bir ikilem ortaya çıkar: Kebap ve chapati’yi 

Haroon’un tüketimine sunan üretici, bunları Haroon’un kültürel kimliğini sürdürmesi için değil, 

kendi hayatta kalabilmesi için üretmektedir. Bu durum, yemek ve kültürel tüketim ritüellerinin, 

postkolonyal göç bağlamında bireysel kimlik ile ekonomik zorunluluk arasındaki çelişkili 

ilişkiyi yansıttığını gösterir. Dolayısıyla, Haroon’un kültürel tüketim alışkanlıklarını 

sürdürmesini sağlayan bu yiyecekler hem kendisi hem de üreticisi için bir hayatta kalma aracına 

dönüşmüş, kültürel anlamlarından uzaklaşmıştır. Anthony Ilona’nın vurguladığı gibi, 

“göçmenin varoluşsal koşulları, sabit ve değişmez bir kimlik yerine, yeni çevresiyle etkileşime 

girebilen ve değişebilen bir kimlik arayışının sonucudur” (Ilona, 98). Bu bağlamda, hayatta 

kalma mücadelesi, göçmenin kendi vatanındaki kimliğini olduğu gibi sürdürmesini imkânsız 

kılar. 



Mehmet Ali Çelikel 

79 

 

Kureishi’nin romanında, Haroon ve arkadaşı Anwar, İngiltere’ye göç etmeden önce hayal 

ettikleri Britanya ile karşılaştıkları gerçek arasında derin bir uyumsuzluk yaşarlar. Kendi 

aristokratik ve entelektüel kökenlerini geride bırakarak geldikleri İngiltere’de, suyu akmayan, 

bakımsız bir daireyi paylaşmak zorunda kalırlar. Bu deneyim, sömürgecilik sonrası 

göçmenlerin imparatorluk merkezindeki düş kırıklığını ve kültürel çatışmalarını somutlaştırır: 

 

Babam İngiltere’deki İngilizleri görünce hem şaşkına uğramış hem de içi acımıştı. Daha önce hiç yolları 

süpüren, temizlik yapan, dükkanlarda çalışan, barmenlik yapan, fakirlik çeken İngiliz görmemişti. Hiç 

ekmeği elleriyle ağzına tıkıştırarak yemek yiyen bir İngiliz ile karşılaşmamış, kimse ona su soğuk 

olduğu için İngilizlerin düzenli banyo yapmadıklarını söylememişti, su bulabilirlerse o da. Ve babam 

mahalle barlarında İngilizlerle Lord Byron hakkında sohbet etmek istediğinde, kimse onu her İngilizin 

okuma yazma bilmediği ve sapık ve deli bir şair hakkında bir Hintliden nutuk dinlemek istemeyecekleri 

konusunda uyarmamıştı. (24–25) 

 

Bu pasaj, yalnızca ekonomik ve sosyal uyum sorunlarını değil, aynı zamanda kültürel 

temsilde yaşanan hayal kırıklığını da açığa çıkarır. Göçmenlerin Londra’da karşılaştığı bu tür 

sürprizler, onların kimliklerini ve aidiyet duygularını sürekli yeniden müzakere etmelerine yol 

açar. 

Bu karşılıklı etkileşim, Londra’nın yemek kültüründe de somut bir biçimde gözlemlenir. 

Hint ve Çin yemeklerinin giderek İngilizlerin damak zevkine uyarlanması, Timothy Mo’nun 

Sour Sweet romanındaki Chen ailesinin yaptığı gibi, göçmenlerin yemek büfeleri açarak kendi 

kültürlerine özgü yemekleri hayatta kalma aracına dönüştürmelerini beraberinde getirir. Bu 

durum, sadece ekonomik bir zorunluluk değil, aynı zamanda kültürel üretim ve tüketimin 

melezleşmiş bir biçimde yeniden yapılandığını gösterir. Sömürgecilik sonrası göçmen 

girişimciliği, İngiliz toplumunun yeme alışkanlıklarında değişime yol açarken, girişimci aile 

içindeki geleneksel cinsiyet rollerinin de dönüşmesine sebep olur. 

Benzer biçimde, Salman Rushdie’nin The Satanic Verses romanında Sufyan ailesinin 

işlettiği Shaandar Café, bu kültürel ve toplumsal dönüşümü gösteren bir örnek sunar. 

Bangladeş’te öğretmenlik yapan Muhammad Sufyan, karısının yönettiği café’de geri planda 

kalarak, memleketindeki entelektüel kimliğini bir süreliğine askıya almak zorunda kalır. Bu 

durum, sömürgecilik sonrası göçmenlerin ekonomik ve kültürel hayatta kalma stratejilerini ve 

bunların kimlik üzerinde yarattığı gerilimleri açığa çıkarır. Böylece, postkolonyal göçmenlerin 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

80 

 

gündelik yaşam ritüelleri hem kimliklerini yeniden üretme hem de ekonomik hayatta kalma 

çabalarının iç içe geçtiği, sürekli müzakere edilen bir alan hâline gelir. 

Sonuç 

Sonuç olarak, sömürgecilik sonrası dönemde yemek kültürü, yalnızca bir beslenme biçimi 

olmanın ötesine geçerek, kimlik mücadelesinin, kültürel direnişin ve melezleşmenin en görünür 

ve somut alanlarından biri hâline gelmiştir. İngiltere’ye göç eden eski sömürge halkları, kendi 

yemek geleneklerini yeni coğrafyalarına taşıyarak hem aidiyetlerini koruma stratejilerini 

sürdürmüş hem de ev sahibi kültürün dönüşümünü hızlandırmışlardır. Chen ailesinden 

Haroon’a, Kureishi’nin Shahid’inden Rushdie’nin Sufyan ailesine uzanan romanlarda yemek, 

yalnızca bir tüketim nesnesi değil, kimliğin yeniden inşa edildiği, kültürel anlamların ve 

toplumsal ritüellerin yeniden müzakere edildiği bir sahneye dönüşmüştür. Bu metinlerde 

göçmenlerin yemek alışkanlıkları, İngiliz toplumunun gündelik yaşamına sızarak yeni bir 

“melez kültürel alan” yaratmış, böylece kültürel etkileşimin ve dönüşümün somut göstergesi 

hâline gelmiştir. 

Bir başka deyişle, bu alan Homi Bhabha’nın işaret ettiği “üçüncü alan”dır; burada kimlik, 

sabit ve homojen bir kategori olarak değil, sürekli müzakere edilen, dönüştürülen ve yeniden 

temsil edilen bir süreç olarak ele alınır. Bu süreçte yemek, hem sömürgecilik sonrası öznenin 

kendi kültürel kimliğini koruma ve aktarma çabası hem de küreselleşmenin kaçınılmaz 

homojenleştirici etkisine karşı bir direnç aracı olarak işlev görür. Timothy Mo’nun Chen 

ailesinde gözlenen mutfaktaki gündelik ritüeller, Kureishi’nin Shahid’inin çokkültürlü Londra 

sokaklarında deneyimlediği kültürel çatışmalar ve Rushdie’nin Sufyan ailesinde ortaya çıkan 

rol değişimleri, bu üçüncü alanın somut örnekleridir. 

Dolayısıyla, yemek kültürü, sömürgecilik sonrası edebiyatın en güçlü metaforlarından biri 

olarak, kimliğin sürekli yeniden tanımlandığı ve temsil edildiği bir sınır mekânı oluşturur. Hem 

kültürel sürekliliğin hem de dönüşümün simgesi olan yemek, göçmen öznenin tarihsel, 

toplumsal ve ekonomik koşullarına yanıt veren bir araç olarak öne çıkar. Bu bağlamda, 

sömürgecilik sonrası roman, yalnızca bireysel göç deneyimlerini değil, kültürel etkileşimin, 

melez kimliklerin ve direniş biçimlerinin edebiyat aracılığıyla görünür kılındığı bir alan olarak 

önem kazanır. Böylece, yemek kültürü, postkolonyal kimliğin hem kurucu hem de sınırlandırıcı 

mekânlarını anlamak için vazgeçilmez bir analiz nesnesi hâline gelmektedir. 

 

 



Mehmet Ali Çelikel 

81 

 

Kaynakça 

Ashcroft, B., Griffiths, G., & Tiffin, H. (1989). The Empire Writes Back: Theory and Practice in Post-Colonial 

Literatures. London & New York: Routledge. 

Bhabha, H. K. (1994). The Location of Culture. London & New York: Routledge. 

Bhabha, H. K. (2005). Kültürel Konumlanma (İ. Dervişoğlu, Çev.). İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Forster, E. M. (1924). A Passage to India. London: Edward Arnold. 

Gilroy, P. (1993). The Black Atlantic: Modernity and Double Consciousness. London: Verso. 

Hall, C. (2001). Civilising Subjects: Metropole and Colony in the English Imagination, 1830–1867. Chicago: 

University of Chicago Press. 

Hall, S. (1992). The Question of Cultural Identity. In S. Hall, D. Held, & T. McGrew (Eds.), Modernity and Its 

Futures(pp. 273–326). Cambridge: Polity Press. 

Horkheimer, M., & Adorno, T. W. (1944). Dialectic of Enlightenment. (J. Cumming, Trans.). New York: Herder 

and Herder. 

Ho, E. (2006). The Politics of Migration and Diaspora in the Postcolonial Novel. London & New York: 

Routledge. 

Ilona, A. (2013). Migrant Identities and the Paradox of Cultural Continuity. In M. M. Khan (Ed.), Postcolonial 

Narratives of Migration and Identity (pp. 95–110). London & New York: Palgrave Macmillan. 

Kipling, R. (1901). Kim. London: Macmillan. 

Kureishi, H. (1990). The Buddha of Suburbia. London: Faber and Faber. 

Kureishi, H. (1995). The Black Album. London: Faber and Faber. 

Mo, T. (1982). Sour Sweet. London: André Deutsch. 

Rushdie, S. (1988). The Satanic Verses. London: Viking. 

Rushdie, S. (1981). Midnight’s Children. London: Jonathan Cape. 

Smith, Z. (2000). White Teeth. London: Hamish Hamilton. 

Thiong’o, N. wa. (1986). Decolonising the Mind: The Politics of Language in African Literature. New 

Hampshire: Heinemann. 

  





83 

Dijital Kültürde Statü Endişesiyle Dönüşen 

Türk Yemek Ritüelleri 

Aslı FİŞEKÇİOĞLU1 

Özet 

İnsan toplum içinde yaşamını sürdüren bir varlıktır. Bu sebeple insanın, toplumsal yaşamda yer alan belirli 

gruplara kabul edilmeye, bu gruplar içinde saygınlık kazanmaya gereksinimi vardır. Bu gruplarda varlığını 

sürdürebilmek için gruplarca belirlenmiş ölçütleri de yerine getirmesi gerekmektedir. Bu durum belirli ritüellerin, 

çeşitli düşünce ve davranış kalıplarının benimsenmesi anlamına da gelmektedir. İnsanın, kendi yaşamına uygun 

olduğunu düşünerek seçtiği bu gruplara aidiyeti aynı zamanda onun toplumdaki statüsünü de tanımlayan bir etken 

olarak kabul edilebilir.  Statü dar anlamda kişinin resmi veya mesleki konumunu ifade ederken geniş anlamda 

toplumun insana yönelttiği bakışı yani toplumun insana verdiği önemi ve değeri ortaya koymaktadır. Dijitalleşme 

öncesi toplumsal yaşamda görünürlüğü daha kısıtlı olan ritüeller, çeşitli düşünce ve davranış kalıpları hatta 

bunların göstergesi olarak kullanılan bazı dilsel ifadeler, dijitalleşme sonrası toplumu etkileyen, değiştirip 

dönüştürme özelliğine sahip ritüellere dönüşmüştür. Aynı zamanda toplumsal yaşamdaki statü endişesi dijital 

yaşamda da yerini almıştır. Bu sebeple toplumsal kültür, dijitalleşmeden etkilenerek kendi değerleriyle çelişen ve 

bazen çatışan bir döngüye girmiştir. Bu çalışmada dijital kültürden etkilenen Türk yemek görgüsünün değişimini, 

Türk yemek ritüellerin dönüşümünü tartışmaya açmak amaçlanmaktadır. Nitel araştırma yönteminin kullanıldığı 

bu çalışmada doküman analizinden faydalanılarak erişime açık Instagram hesapları incelenmiş ve bu hesaplarda 

yer alan fotoğraflar, videolar ve bunlara bağlı dilsel göstergeler söylem analizi yöntemiyle çözümlenmiştir. 

Araştırmanın sonucunda Türk yemek kültürünün dijital kültürde algılanması, toplumsal statü endişesi ile değişip 

dönüşen ritüeller incelenmiştir.  

Anahtar Kelimeler: Yemek, ritüeller, statü endişesi, dijital kültür, statü. 

The Transformation of Turkish Food Rituals under Status 

Anxiety in Digital Culture 

Abstract 

Human beings are creatures that live within society. For this reason, humans need to be accepted into certain 

groups within social life and to gain respect within these groups. In order to maintain their existence within these 

groups, they must also meet the criteria set by the groups. This situation also means the adoption of certain rituals 

and various patterns of thought and behaviour. A person's affiliation with these groups, which they choose based 

on what they consider appropriate for their own life, can also be seen as a factor that defines their status in society. 

Status, in a narrow sense, refers to a person's official or professional position, while in a broader sense, it reveals 

1 Doç. Dr., Marmara Üniversitesi İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü Türk Halk 

Edebiyatı Anabilim Dalı Öğretim Üyesi, asli.fisekcioglu@marmara.edu.tr 

mailto:asli.fisekcioglu@marmara.edu.tr


III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

84 

 

society's view of that person, i.e., the importance and value that society attaches to them. Rituals, various patterns 

of thought and behaviour, and even certain linguistic expressions used as indicators of these, which had limited 

visibility in social life before digitalisation, have become rituals that influence, change and transform society after 

digitalisation At the same time, status anxiety in social life has also found its place in digital life. For this reason, 

social culture, affected by digitalisation, has entered a cycle that contradicts and sometimes conflicts with its own 

values. This study aims to discuss the transformation of Turkish food etiquette and Turkish food rituals, which 

have been influenced by digital culture. İn this study, which utilised qualitative research methods, publicly 

accessible Instagram accounts were examined through document analysis. The photographs, videos, and associated 

linguistic indicators found on these accounts were analysed using discourse analysis methods. The study examined 

how Turkish food culture is perceived in digital culture and how rituals change and evolve in response to concerns 

about social status. 

Key words: food, rituals,status anxiety, digital culture, status.  

 

Giriş  

İçinde yaşadığımız yüzyılda dijital ağlarla örülmüş bir toplumda yaşadığımız söylenebilir. 

Bu sebeple dijital toplumun fertlerinin, mekân algısının da önceki yüzyıllardan oldukça farklı 

olduğu görülmektedir. İnsanın içinde bulunduğu, yaşamsal tüm etkinliklerini sürdürdüğü 

kısacası içinde var olduğu yer olarak tanımlayabildiğimiz mekân artık somut bir kavram 

olmaktan çıkmış olarak gözükmektedir. Mekânın artık insanın dijital ağlar sayesinde 

erişebildiği, sınırları olmayan “bir yer” hatta “her yer” olarak algılandığı söylenebilir. Bu 

sebeple insanın erişim sınırlarının, ülkelerin arasındaki sınırlardan ibaret olmadığı 

düşünülebilir. İnsanın mekân algısının değiştiği bu dijital dünyada, toplumların kültürel 

sınırlarının da ortadan kalktığı görülmektedir. “Mekânsal koordinatlarla algılanan klasik 

kültür kavramı, kültürel sınırların ortadan kalktığı postmodern çağda artık işlevini 

kaybetmiştir” (Güzel, 2016: 84). Böylelikle insan, ait olduğu toplumun oluşturduğu kültür 

çevresinin dışında çeşitli kültürel karşılaşmalarla yüz yüze gelmekte ve doğal ortamının dışında 

kendisininkinden farklı bir kültürel çevreye uyum sağlamaya çalışmaktadır. Chul Han (2024) 

içinde yaşadığımız yüzyılda insanı homo digitalus olarak adlandırmakta ve dijital sözcüğünün 

etimolojisine vurgu yaparak insanın elsiz ama parmaklarıyla hayata katıldığının altını çizerek 

dijital kültürün parmakla saymaya dayandığını belirtmektedir. Bu bağlamda bireyin, sosyal 

ağlarda yaptığı paylaşımların, dijital dünyada aldığı beğenileri ve takipçilerini sayan ama içeriği 

önemsemeyen bir kişiliğe büründüğünü söylemektedir. Değer yargılarının, kültürel aidiyetin 

farklı anlamlar kazandığı dijital dünyada bireyin bazı yaşamsal alışkanlıklarına da yeni 

anlamlar yüklendiği görülmektedir. Yaşamsal alışkanlıkların başında da yemek olgusu 

gelmektedir. Modern dönem ve dijital dönem öncesinde yemek, düz anlamıyla, bireyin hayatta 



Aslı Fişekçioğlu 

85 

 

kalabilmek anlamını yüklediği bir olguyken sonraki dönemlerde sosyal iletişim ve sosyal statü 

göstergesine dönüşmüştür. “Yiyecekleri bir iletişim şekli olarak tanımlayabiliriz; çünkü 

yiyecekler kendimizi ifade etmenin sözsüz bir aracıdır” ( Çaycı, Aktaş, 2018: 711). Dijital 

dünyanın oluşturmuş olduğu dijital kültür de bireyin hayatını dönüştürmekte ve kendini ifade 

etme araçlarını değiştirmektedir. Birey sosyal statüsünü kazanmak ve sürdürmek adına kendini 

görünür olmak zorunda hissetmektedir. Fakat bireyin görünür olma isteği salt bir fotoğraf 

karesine kendisini sıkıştırmasından ibaret değildir. Artık sosyal platformlarda bir grubun üyesi 

olmak, grubun gerektirdiği kurallara uymak, grubun alışkanlıklarını benimsemek ve uygulamak 

çevrim dışı hayatındaki statüsünden daha anlamlı bir hâle gelmiştir. “Mobil ekranlarda 

görünür olmak, yeni bir benlik sunumu olarak ortaya çıkmaktadır. Sosyal ağlardaki benlik 

sunumu daha çok neyi tükettiğini göstermeye yöneliktir. Tüketilen besinlerin kültürel niteliği ve 

ekonomik değeri bireysel kimliğin veya statünün sunumunu belirlemektedir. Bu nedenle son 

yıllarda bireyler ne yediğini, nerede yediğini ve kimle yediğini paylaşma eğilimindedir” (Çaycı, 

2019: 130). Bu tanımdan hareketle, yemeğin artık birey için, fiziksel gereksinimlerini 

karşılamak anlamından daha ötede bir anlam taşıdığı söylenebilir. Hatta yemeğin nerede ve 

kiminle yendiği, ne yendiği bireyin kültürel alışkanlıklarını, kimliğini ve sosyal ağlarda çeşitli 

gruplara aidiyetini de göstermektedir. Roland Barthes (1961) yemeğin sosyal, kültürel hatta 

ideolojik anlamlar içerdiğini ve karmaşık bir anlam sistemine sahip olduğundan 

bahsetmektedir. Hatta yemeğin kendi içinde bir dil oluşturduğunu, çeşitli anlamlar ve 

mesajlardan oluşan bir göstergeler sistemi olduğunun altını çizmektedir. Bu sebeple dijital 

dünyada yemek, bireyin statüsünü belirleyen, onun toplumsal aidiyetini içerdiği kültürel 

göstergelerle anlamlandıran bir olgu haline gelmiştir.  

Dijital Kabileler ve Statü 

Topluluk ruhu, dijital kültürün hüküm sürdüğü dünyada önceki tanımından oldukça farklı 

bir anlama dönüşmektedir. Çünkü dijital toplumda yaşayan birey gerçek yaşamda kullandığı 

kültürel kodlardan daha farklı kodlar kullanmaktadır. “Kültür kodu, herhangi bir şeye içinde 

bulunduğumuz kültür aracılığıyla yüklediğimiz bilinçsiz anlamdır” (Rapaille, 2009: 7). 

Böylelikle bireyin içinde bulunduğu topluluğun kurallarının, değer yargılarının kültürel kodları 

oluşturduğu söylenebilir. Lévi Strauss (1986), ilkel kabilelerde insanların oldukça zor 

koşullarda bir yaşam sürdürmelerine rağmen çıkarsız bir hayat anlayışına sahip olduklarını 

belirtmektedir. İlkel kabilelerde çıkarsız ve uzun soluklu ilişkilerin olmasının sebebi beraberce 

edinilmiş deneyimler sonucu ulaşılan ortak mitlere inanmak olarak da nitelendirilebilir. Fakat 

Baumann, içinde bulunduğumuz yüzyıldaki toplumu akışkan bir modernite toplumu olarak 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

86 

 

tanımlamaktadır: “Akışkanlar çok kolay yer değiştirir. Akarlar, damlarlar, bükülürler, taşarlar, 

fışkırırlar, boşalırlar, püskürürler, süzülürler” (Baumann, 2017: 27). Bu tanımlamadan yola 

çıkarak çağdaş toplumun, özellikle dijitalleşmeden sonra, ortak değer yargılarının ve birleştirici 

inanç kaynaklarının oldukça kolay dönüştüğü ve değiştiği söylenebilir. Böylelikle, klasik kabile 

anlayışından oldukça uzaklaşan dijital topluluklarla karşı karşıya kaldığımız söylenebilir. 

“Klasik kabile anlayışının temelinde bireyler arasında uzun soluklu bir birliktelik yatar fakat 

modern kabilelerde uzun soluklu birliktelikler yoktur, çünkü bireyler anlık fayda arar ve 

sunulan metaları çok hızlı tüketirler. Bağlayıcı kimlikleri akışkandır” (Acar, 2024: 110). Kabile 

olarak adlandırılan toplulukları bir arada tutan kültürel unsurlar yapıları gereği dijital dünyadaki 

kültürel unsurların yapısından daha farklı olduğu için klasik kabilelerdeki bağların daha 

kuvvetli olduğu söylenebilir. Bu bağlamda dijital dünyadaki bireyin kimliğinin de bir dönüşüm 

içinde olduğu söylenebilir. Bauman (1997) dijital dünyadaki bu yeni kimliklerin, imajı merkeze 

alan simgesel kimliklere dönüştüğünü belirtmektedir. Bu durum, çevrimiçi topluluklar ve 

çevrimdışı toplulukların kültürel kodlarla ilgili farklılıklarını da ortaya koymaktadır. Çevrimiçi 

topluluklar, içlerinde barındırdıkları farklı kültürel kodlar aracılığı ile dijital kabileler olarak da 

anılmaktadır. “Beraber hareket eden, gruplarına gönülden bağlı, gruplarının varlığı için 

gönüllü olarak mücadele eden ve grupların üyesi olmaktan haz alan insanların oluşturduğu 

dijital sosyal topluluklar, diğer bir deyişle dijital kabileler ortaya çıkıyor” (Varnalı, 2019: 20). 

Bu tanımlamadan hareketle dijital kabilelerin, çeşitli sosyal ağlar aracılığıyla çeşitlendiğini ve 

dijital kabile üyelerinin çevrimiçi yaşamlarında aidiyet hissettikleri gruplar olduğu söylenebilir. 

Bu grupların içinde birey, kendi yerini koruyabilmek için çeşitli kurallara uymak ve grup 

içindeki statüsünü korumak zorundadır.   

Kilsheimer (1993), statüyü bireye itibar kazandıran başkalarının sahip olmayı arzuladıkları 

bir güç olarak tanımlar ve statüyü üç farklı alanda inceler. Birey ya doğuştan önemli bir aileye 

mensup olduğu için doğal yollarla statü sahibidir ya da belirli bir işte kazandığı başarı 

sonucunda statüye sahip olur. Statüye ulaşmanın bir başka yolu da toplumda olumlu 

değerlendirilen bir ürünü veya bir markayı satın almaktır. Statü sosyal etkileşimleri etkileyen, 

bireyin toplumda saygınlık kazanmasını ve çeşitli fırsatlara ulaşmasını kolaylaştıran bir konum 

olarak tanımlanabilir. Bu denli olumlu kazanımlara ulaşmayı kolaylaştıran statü, bireyin 

ulaşmak için oldukça zorlu bir süreçten geçmesini gerektirebilir. Bu süreçte bireyin, statüye 

ulaşma sürecinde endişe ile ilerlediği söylenebilir. De Botton (2005: 114) bu süreci statü 

endişesi olarak adlandırmaktadır: “Modern endüstriyel devrimle gelen bolluk, refah ve güvenlik 

anlayışı artık insanlara yeterli gelmeme hissi duymalarına yol açar. Zenginlik ya da saygınlığın 



Aslı Fişekçioğlu 

87 

 

hangi ölçüte göre yeterli olacağı belirsizliği de bu duyguyu körükler. İnsanlar yetiştikleri 

çevrede referans gruplarını baz alırlar. Özellikle aralarında kendi çağdaşlarıyla / akranlarıyla 

eşitleme hissine tutulurlar”.     

Dijitalleşmenin sonucu olarak bireyin toplum içinde kültürlenme sürecinin de değiştiği 

görülmektedir. Chul Han (2023) içinde yaşadığımız çağda bireyi bir performans öznesi olarak 

değerlendirmektedir. Birey artık gerçek yaşamda, toplumsal düzen içinde yakalamaya çalıştığı 

statüye, dijital dünyada da ulaşmak zorunda hissetmektedir. Bu sebeple gerçek yaşamda 

yaptıklarını göstermek oldukça önemlidir. Fakat “yaptıklarını göstermek” onu dijital dünyada 

ulaşmaya çalıştığı statüye ancak yakınlaştıracaktır: “Tüketim toplumunun bireyi için sadece 

tüketmek de yetersizdir. Nasıl, nerede ve ne zaman tüketeceğinin de bilincine varmış birey olma 

durumundadır” (Aydemir, 2018: 287). Bu bağlamda birey “yaptıklarını göstermekle” 

yetinemeyeceğini anlayarak “yaptıklarını sergilemek” sürecine adım atar.  Bu şekilde seçmiş 

olduğu dijital kabileye uygunluğunu ispat etme yükümlülüğünü de yerine getirmektedir. 

Kendini sergilemek ve yaptıklarını sergilemek bireyin tüketim toplumunda da yer almasını 

sağlamaktadır. Böylelikle dijital kültürde tüketerek ve diğerlerinin de tüketmesine aracılık 

ederek dijital kabilede statüye kavuşmaktadır. Bu durumun, alışılmış ritüellerin dışına çıkmayı 

ve yeni ritüellerle karşılaşmayı gerektiren bir süreci de ortaya çıkardığı söylenebilir.    

Dijital Kültürde Bir Statü Göstergesi Olarak Yemek: Değişen Ritüeller 

Birey, yaptıklarını sergileme sürecinde dijital kabilenin ölçütlerine uygun bir sosyal 

platform bulma çabası içindedir. Sosyal platformlar incelendiğinde ortak ilgi alanları, değerler, 

yaşam tarzları veya ideolojiler bağlamında oldukça çeşitlilik sunan bir yapıyla 

karşılaşılmaktadır. Bu ortak alanlar çerçevesinde oluşan dijital kabileler coğrafi sınırlardan 

bağımsız, sürekli iletişim halinde olan, seçimlerini kimliğinin bir parçası olarak kabul eden 

bireylerden oluşur. Aynı zamanda bu durumun, bireylerin seçimlerini, davranış biçimlerini, 

tüketim alışkanlıklarını da etkilediği söylenebilir. Yemek seçimleri de dijital kabilelerde önemli 

ortak ilgi alanlarından biri olarak kabul edilebilir. Sosyal platformlar yemek bağlamında 

incelendiğinde Instagram’ın daha çok yemeğin estetik boyutunu ortaya koyduğu, ekonomik 

göstergelerin de işin içinde olduğu yemeğin, gösteri amacıyla kullanıldığı bir sosyal platform 

olarak tanımlanabileceği görülmektedir. Bir diğer sosyal platform olan Facebook ise yemeğin 

nasıl yapılacağına dair tarifler paylaşma, gruplar oluşturma aynı zamanda yemek fotoğrafları 

paylaşma amacıyla kullanılan bir sosyal platform olarak görülmektedir. YouTube ise videolar 

aracılığı ile etkileşime girilen bir sosyal platform olduğu için daha çok yemekle ilgili tekniklerin 

paylaşıldığı, ünlü aşçıların veya ev hanımlarının farklı tariflerle hazırladıkları yemek bilgisinin 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

88 

 

paylaşıldığı bir platform olarak göze çarpmaktadır. Aynı zamanda gezginlerin yurt içinde veya 

yurt dışında gezdikleri yerlerde bulunan coğrafi işaretli yiyecekleri ve pişirme tekniklerini 

paylaştıkları bir sosyal platform olarak daha çok eğitici bilgileri içermektedir. Tik Tok isimli 

sosyal platform ise yemeğin görsel bir şov niteliğinde ele alındığı görülmektedir. Bahsedilen 

sosyal ağların tümü bireyin hem günlük alışkanlıklarını hem kültürel aidiyetini değiştirme 

gücüne sahip platformlar olarak tanımlanabilir. “Dijital kültür ve yemek kültürü ilişkisinde 

çözümlenecek unsurlardan biri de bilişim ve iletişim teknolojileriyle beraber değişen kültürel 

algı ve tutumlardır” (Alpyıldız, E. 2019: 121). Farklı sosyal platformlarda yemekle ilgili yer 

alan gruplaşmalar veya yemeği ortak ilgi alanı olarak kabul eden dijital kabileler incelendiğinde 

oldukça çeşitlilik içeren bir yapı ile karşılaşılmaktadır. Örnek olarak bahsetmek gerekirse 

vegan, vejetaryan kabileleri, ketojenik olarak da adlandırılan düşük karbonhitrat kabileleri, 

glütensiz beslenen dijital kabileler, slow food olarak da adlandırılan yerel üretim kabileleri, 

sokak lezzetleri kabileleri, foodie olarak adlandırılan genel yemek tutkunları bu gruplar 

arasında sayılabilir. Bu grupların etkileşimleri restoran önermek, tarif paylaşmak, gruba uygun 

diyet önerileri yapmak ve yedikleri yemeklerin fotoğraflarını çekip paylaşmak olarak 

sıralanabilir.  

Dijital kültürde, sosyal platformlar bağlamında bireyin yemekle olan ilişkisinin 

değişiminin ve dönüşümünün, bireyin yemekle ilgili ritüellerini de dönüşüme uğrattığı 

düşünülebilir.   “Ritüeller muhafazanın sembolik teknikleri olarak tanımlanabilir. Onlar 

dünyada olma hâlini evinde-olma hâline dönüştürür” (Chul Han, 2022: 10). Ritüeller, bireyin 

kültürel hafızasını oluşturan kültürel birikimlerinin varlığını somutlaştıran davranış kalıpları 

olarak tanımlanabilir. Bu sebeple ritüel kategorisine girebilecek olan tüm davranış kalıplarının 

bireyin kendi yaşam alanında anlamlı ve geçerli olabileceği düşünülebilir. “Ritüelin doğasında 

belirli zaman ve mekân algısıyla biçimlendirilmiş ve sınırlandırılmış bir yapı ve aynı şekilde 

yapının mekanizmasını işleten işlevler vardır. Ritüel, doğasından koptuğu andan itibaren ritüel 

olmaktan çıkar. Çünkü ritüel belleği biçimlendiren düşüncenin değişimi kolay olmamaktadır” 

(Köse, 2021: 60). Bu tanımlamadan hareketle ritüellerin yapısı gereği, bireyin bir anlamda 

varoluş biçimini ortaya koyduğu söylenebilir. Bu sebeple ritüellerin değişiminin veya 

dönüşümünün kültürel belleği de etkileyebileceği görülmektedir. Türk kültürü incelendiğinde 

özellikle misafirperverlik, paylaşma, yardımlaşma gibi kültürel özellikleri bakımından oldukça 

zengin yemek ritüelleri olduğu görülmektedir.  

Önçel ve Boz (2023) Türk kültüründe yemek ritüellerini ayrıntılı bir şekilde inceledikleri 

çalışmalarında yemek ritüellerini dört farklı tema etrafında toplamışlardır. Geçiş dönemi yemek 



Aslı Fişekçioğlu 

89 

 

ritüelleri olarak adlandırılan ilk sınıflandırmada doğum, evlenme ve ölüm dönemlerinde 

uygulanan yemek ritüelleri doğum, diş çıkarma, sünnet, nişan, evlilik, düğün, ölüm süreçlerinde 

çeşitli coğrafi bölgelerde değişiklik gösteren fakat temelde aynı kültürel sahaya ait olan yemek 

ritüellerini ortaya koydukları görülmektedir. Ağırlama ve Uğurlama Ritüelleri olarak 

adlandırılan ikinci sınıflandırmada ise davet, ziyafet, şölen, ağırlama ve uğurlama, askere 

gitme-dönme, hacca gitme-dönme süreçlerinde daha çok kutlama bağlamında uygulanan 

yemek ritüellerin olduğu görülmektedir.  Özel Gün ve Kutlama Ritüelleri adı altında uygulanan 

yemek ritüelleri de üçüncü sınıflandırmayı oluşturmaktadır. Bu sınıflandırma kapsamında 

Hıdırellez, Nevruz, bağ bozumu, gezek, barama gibi yöresel kutlamalarda uygulanan yemek 

ritüelleri yer almaktadır. Önçel ve Boz (2023) son temayı ise Dinî gün ve Bayram Ritüelleri 

başlığı altında incelemişlerdir. Bu sınıflandırma kapsamında Kandil, Ramazan Bayramı, 

Kurban Bayramı, iftar, sahur, mevlit gibi dini günlerde uygulanan yemek ritüelleri ele 

alınmıştır. Türk kültüründe, dijital dünya öncesinde görülen yemekle ilgili bu ritüeller aynı 

zamanda kendine has bir görgü ve töreyi de kapsamaktadır. Yemek ritüelleri ve görgüsü Türk 

kültüründe o kadar önemlidir ki aşık edebiyatında da sımatiye olarak adlandırılan yemek 

destanlarına da konu olmuştur. Kaygusuz Abdal ‘ın 14. Yüzyıla ait sımatiyeleri içinde yemek 

çeşitlerini ve ritüellerini kapsayan destanlardır (Doğan, 2007). Ayrıca Dîvânü Lügâti’t Türk 

incelendiğinde oldukça ayrıntılı yemek ritüelleri ve yemek görgü kuralları ile 

karşılaşılmaktadır. Yemeğin kimlerle, nasıl, nerede yenileceği; yemeğin kimlere, nasıl, ne 

zaman sunulacağı; yemeğin kimlerle paylaşılması gerektiği oldukça ayrıntılı bir şekilde ele 

alınmıştır (Bozkurt, 2000). Bu bağlamda Türk kültüründe ve Türk edebiyat eserlerinde örnekler 

çoğaltılabilir.   

Bu çalışmanın sınırlılıkları kapsamında Türk yemek kültürünün ayrıntılı ritüellerinden, 

yörelere göre değişen uygulamalarından bahsedilmemektedir. İçinde yaşadığımız çağda, dijital 

kültürün, bireyin kültürel yaşantısını değiştirip dönüştürdüğü fikrinden hareketle, sosyal 

platformlarda yer alan dijital kabilelerin, yemeğe yükledikleri yeni anlamlar ve yemek 

aracılığıyla ulaşmaya çalıştıkları sosyal statü incelenmektedir.   

Yöntem 

Bu çalışmada nitel araştırma yöntemi ve doküman analizi kullanılmıştır. “Nitel araştırma, 

insanın kendi potansiyelini anlaması, sırlarını çözmesi ve çabasıyla inşa ettiği sosyal yapı ve 

sistemlerin derinliklerini keşfetmek için geliştirdiği bilgi üretme biçimlerindendir. Nitel 

yöntemle desenlenmiş araştırmalarda incelenen olay veya olgu hakkında derin bir algıya 

ulaşma gayreti söz konusudur” (Baltacı, 2019: 370). Sosyal bilimlerde nitel araştırma 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

90 

 

yöntemini kullanmak araştırmacıya konuyu derinlemesine incelemesini sağlamaktadır. Nitel 

araştırma yönteminde kullanılan doküman analizi ise araştırmacıya oldukça zengin bir içeriğe 

ulaşmasını sağlamaktadır.  “Doküman analizi, sadece yazılı olarak üretilen temsilleri değil, 

grafik temelli, harita, şema, grafik, fotoğraf gibi birçok kaynağı da barındırmaktadır” (Sak, 

Şahin, Öneren, 2021: 230). Araştırma konusu dijital kültürde oluşan yemek ritüellerinin 

incelenmesi olduğu için konu etnografik bir bakış açıyla da ele alınmak istenmiştir. Fakat dijital 

kültür bağlamında inceleme söz konusu olduğu için dijital etnografi yöntemine de 

başvurulmuştur. “Geleneksel etnografide olduğu gibi dijital etnografide de konu ve problem 

kültür ile ilgilidir (…). Dijital etnografide araştırmacının katılımı çevrimiçi gerçekleşir. Dijital 

etnografide araştırmanın örneklemi seçilirken sorulması gereken sorular vardır: Kim 

çevrimiçidir? Belirli bir bilgi verici kitleye nasıl ulaşılır? Rastgele bir örneğe nasıl erişilebilir? 

“(Aksoy, 2023: 123). Bu çalışmada, erişime açık instagram hesaplarından “meliozkann” adlı 

yemek içeriği üreticisi ve erişime açık bir başka yemek içeriği üreticisi hesabı olan 

“ariferdogann” hesapları incelenmiştir. Bu hesapların seçilmesinde ana etken erişime açık 

olmaları ve takipçi sayılarının oldukça fazla olmasıdır. “meliozkann” adlı hesabın 585 Bin, 

“ariferdogann” adlı hesabın ise 1,6 milyon takipçisi bulunmaktadır. Bu hesapların 

seçilmesindeki bir diğer etken ise her iki hesabın da farklı kültürel grupları ve farklı sosyal 

statüleri temsil etmesidir.  Her iki hesap da sadece ana sayfaları üzerinden yaptıkları 

paylaşımları bağlamında değerlendirilmiştir. Instagram sosyal ağında paylaştıkları hikâyeler, 

reels olarak adlandırılan videolar daha sonra sosyal paylaşım ağının özellikleri dolayısıyla 

sonradan silindiği için çalışmanın sınırlarının dışında tutulmuştur. Instagram üzerinden her iki 

hesabın da yapmış olduğu paylaşımlar Ocak 2025 – Kasım 2025 arasında olmak üzere 11 aylık 

bir süreyi kapsamaktadır.  

Bulgular 

Yemek İçeriği Üreticilerinin Özellikleri 

a. “meliozkann” 

Bu hesabın yöneticisi yaptığı yemek videolarını paylaşırken 27 yaşında Almanya 

doğumlu olduğunu, 5 yaşında İsveç’e taşındıklarını, eğitim hayatına da İsveç’te 

devam ettiğini anlatmaktadır. Ardından Kanada’ya gittiğini, 10 yıldır İstanbul’da 

yaşadığını,  evli ve 1 çocuk annesi olduğunu söylemektedir. Paylaşımları 

incelendiğinde maddi olarak oldukça rahat bir yaşam sürdüğü, bahçeli, büyük bir 

evde ailesi ve çalışanlarıyla birlikte yaşadığı görülmektedir. Paylaşımları evinin 

mutfağından yemek yaparken çektiği sesli videolardan oluşmaktadır. Oldukça 



Aslı Fişekçioğlu 

91 

 

temiz, lüks özelliklere sahip, geniş, beyaz bir mutfakta ailesi için yaptığı yemekleri 

paylaşmaktadır. Hesap yöneticisi yemek yaparken paylaştığı sesli videolarında 

oldukça iyi giyimli, genellikle dışarıya çıkarken giyilen elbiselerle, bakımlı bir 

görünüm sunmaktadır.  

b. “ariferdogann”  

Bu hesabın yöneticisi 20’li yaşlarının sonunda bekar ve annesiyle yaşayan bir 

gençtir. Paylaşımları incelendiğinde toplumun çoğunluğu gibi bir aile yaşamı 

olduğu görülmektedir. Orta halli bir evde, oldukça mütevazi bir hayat yaşamaktadır. 

Paylaşımları evinin mutfağında genellikle annesi ile yaptıkları sesli videolardan 

oluşmaktadır. Paylaşımlarını yaptığı mutfak küçük, oldukça mütevazi döşenmiş bir 

mutfaktır. Hesap yöneticisi ve annesi yemek yaparken paylaştıkları videolarda 

mütevazi giyimli, mutfak önlüğü takmış bir şekilde ev kıyafetleri ile bir görünüm 

sunmaktadırlar. Yemeği tek başına yaptığı paylaşımlarında ise yemeğin tadına 

annesi ile bakmaktadır.   

Yemek Paylaşımlarının Yapıldığı Mekanlar 

a. “meliozkann” Bu hesabın yöneticisi tüm paylaşımlarını beyaz mermerle kaplı 

bir mutfak tezgâhından yapmaktadır. Tüm paylaşımlarda arka fonda beyaz 

dolaplar gözükmektedir. Tezgâh ve mutfak dolaplarından başka mutfakta 

kullanılan bir alet görülmemektedir. Yemekleri yaptığı yer açık mutfakta 

bulunan ada olarak tabir edilen bir tezgâhtır. Tezgâhın üzerinde aydınlatıcı 

olarak altın rengi avizeler bulunmaktadır. Tezgâhta önceden hazırlanmış yemek 

malzemeleri bulunmamaktadır. Paylaşımlarını bazen mutfağın dışındaki başka 

bir odadan da başlatabilmektedir. 14 Kasım 2025 tarihinde yaptığı yemek 

paylaşımı kendi yatak odasında başlamaktadır. Bembeyaz döşenmiş yatak 

odasının sık ağaçlıklı, oldukça büyük bir bahçeye açıldığı görülmektedir. Bu 

paylaşımında içerik üreticisinin kızı da yer almaktadır. 5 Ekim 2025 tarihinde 

yaptığı paylaşımda evinin içindeki beyaz, mermer merdivenlerden mutfağa 

geçtiği görülmektedir. Bu şekilde evinin iki katlı müstakil bir ev olduğu 

anlaşılmaktadır. 27 Ekim 2025 tarihinde yaptığı paylaşımı evinin salonundan 

yapmıştır. Yine beyaz renklerle dekore edilmiş salon oldukça lüks döşenmiştir. 

3 Eylül 2025 tarihinde yaptığı paylaşımda ise evinin bahçesi görülmektedir.  

b. ariferdogann” Bu hesabın yöneticisi tüm paylaşımlarını oldukça küçük ve 

mütevazı döşenmiş bir mutfakta yapmaktadır. Tarifini verdiği yemekleri 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

92 

 

yaparken mutfakta bulunan araç ve gereçler de videoda gözükmektedir. Mutfak 

incelendiğinde, oldukça klasik tül perdelerin asılı olduğu, tezgâhın 

küçüklüğünden dolayı yemeklerin mutfağın tam ortasına koyulan portatif bir 

masada yaptığı görülmektedir. Mutfakta, tüm evlerde bulunabilecek klasik bir 

ocak, yemek pişirmek için kullanılan kaşık, kepçe gibi araçların yerleştirildiği 

seramik eski bir kupa bulunmaktadır. Tüm videolarda ocağın üzerinde altı 

kırmızı üstü beyaz demlikle bir çaydanlık bulunmaktadır. Mutfakta ayrıca açık 

renk bir halı vardır. Mutfak dolaplarının kahverengi, tezgâhın ise gri olduğu 

görülmektedir. Genel olarak incelendiğinde paylaşımlarını yaptığı mutfakta renk 

ve dekorasyon olarak bir özellik görülmemektedir. Raflara yerleştirilmiş dantel 

süs örtüleri bulunmaktadır. 28 Ocak 2025 tarihinde yaptığı paylaşımda köy 

hayatını yansıtan görüntüler de videoda yer almaktadır.   

Yemek Paylaşımı Sırasında Hesap Sahibinin Dış Görünüşü 

a. “meliozkann” hesabının yöneticisinin kıyafetleri incelendiğinde kullandığı 

giysilerin dış mekânlarda kullanabilecek oldukça şık giysiler, elbiseler olduğu 

gözükmektedir. Elbiselerin genellikle beyaz, siyah ve kırmızı olduğu göze 

çarpmaktadır. Hesap yöneticisi makyajlı, oldukça bakımlı uzun saçlıdır.  

b.  ariferdogann” hesap yöneticisinin tüm paylaşımlarında siyah bir t-shirt veya 

siyah bir gömlekle yine siyah bir eşofman altı giydiği görülmektedir. Annesinin 

olduğu paylaşımlarda annesinin de siyah bir bluz ve yemek yaparken siyah bir 

başörtüsü taktığı görülmektedir. Paylaşımlarında ev terliği ile görülmektedir.   

Yapılan Yemekler 

a. “meliozkann”  

2 Ocak 2025 Havuç tarator, Kabak Tarator, Girit ezmesi, Amerikan salatası 

5 Ocak 2025 Kalpli Pizza 

7 Ocak 2025 Bonfileli Bezelye 

11 Ocak 2025 Pasta 

13 Ocak 2025 San Sabastian Kek 

16 Ocak 2025 Çocuklar İçin yumurta 

19 Ocak Dana Kaburga 

28 Ocak 2025 Hamburger 

30 Ocak 2025 Çikolatalı pasta 

3 Şubat 2025 Kurabiye 



Aslı Fişekçioğlu 

93 

 

7 Şubat 2025 Cordon Bleu 

12 Şubat 2025 Krep 

14 Şubat 2025 Kalpli Ekmek Mektup 

15 Şubat 2025 Bafra Pidesi 

19 Şubat 2025 Bezelyeli Ispanaklı Arpa Şehriye 

23 Şubat 2025 Kuzu But 

27 Şubat 2025 Dana Pirzola 

4 Mart 2025 Pideli Tavuk Döner 

7 Mart 2025 Cicken Nuggets  

10 Mart 2025 Protein bar 

13 Mart 2025 Somon 

18 Mart 2025 Kaymak 

14 Nisan 2025 Kuzu İncik 

18 Nisan 2025 Şekersiz Pan Cake 

29 Nisan 2025 Cup Cake 

2 Mayıs 2025 Kalpli Pasta 

6 Mayıs Somon Fümeli Baggel 

8 Mayıs 2025 Somon 

13 Mayıs 2025 Cevizli Havuçlu Kek 

16 Mayıs 2025 Tavşan şeklinde Yumurta 

19 Mayıs 2025 Ayıcık şeklinde Pan Cake 

28 Mayıs 2025 Tuzda Balık 

29 Mayıs 2025 Pizza 

2 Haziran 2025 Çilekli Dondurma 

5 Haziran 2025 Doğum Günü Organizyon Yemekleri 

12 Haziran 2025 Zeytinyağlı Fasülye 

19 Haziran 2025 Hamburger 

24 Haziran 2025 Karidesli Makarna 

26 Haziran 2025 Zeytinyağlı Barbunya  

29 Haziran 2025 Yaban Mersinli Panna Cotta 

2 Temmuz 2025 Tavuklu Wrap 

4 Temmuz 2025 Etli Kuru Fasulye 

9 Temmuz Çocuklar için kahvaltı tabağı 

12 Temmuz 2025 Tavuklu salata 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

94 

 

16 Temmuz 2025 Somon 

19 Temmuz 2025 Sürpriz tatlı 

26 Temmuz 2025 Salçalı makarna 

30 Temmuz 2025 Limonlu tatlı 

1 Ağustos 2025 Fıstıklı Çikolata 

13 Ağustos 2025 Avokadolu tatlı 

18 Ağustos 2025 Ördek 

23 Ağustos 2025 Ekmek ve Sandviç  

25 Ağustos 2025 Menemen 

30 Ağustos 2025 Yaban Mersinli penguenler 

3 Eylül 2025 Şekersiz Böğürtlen Reçeli  

6 Eylül 2025 Ananaslı tavuk 

10 Eylül 2025 Dinamitli karides 

13 Eylül 2025 Yumurtalı Civciv 

16 Eylül 2025 Vişneli tart 

22 Eylül 2025 Çıtır tavuk 

27 Eylül 2025 Pasta 

30 Eylül 2025 Elmalı Kurabiye 

4 Ekim 2025 Osobuko 

20 Ekim 2025 Kremalı Bonfile 

24 Ekim 2025 Gül Böreği 

30 Ekim 2025 Café de Paris Soslu Antrkot 

31 Ekim 2025 Pasta  

3 Kasım 2025 Buratta Peynirli Kuymak 

11 Kasım 2025 Baharatlı Avokadolu Tavuk Kebabı 

14 Kasım 2025 Avokadolu Peynirli Sandviç 

b. “ariferdogann” 

5 Ocak 2025 Makarna 

12 Ocak 2025 Biberli Ekmek 

31 Ocak 2025 Çılbır 

4 Şubat 2025 Ihlamur 

12 Şubat 2025 Ayva Reçeli 

18 Şubat 2025 Kara Lahana Sarması 

21 Şubat 2025 Tavada Lavaş 



Aslı Fişekçioğlu 

95 

 

27 Şubat 2025 Ispanaklı Lazanya 

4 Mart 2025 Pide 

14 Mart 2025 Boşnak Mantısı 

7 Nisan 2025 Sebzeli Mantı 

15 Nisan 2025 Şiş Kebap 

21 Nisan 2025 Profiterol 

25 Nisan 2025 Kızarmış Dondurma 

3 Mayıs 2025 Ispanaklı Su Böreği 

17 Mayıs 2025 Katmer 

24 Mayıs 2025 Kirpi Köfte 

2 Haziran 2025 Krem Puf 

4 Haziran 2025 Bayramlık Lavaş 

13 Haziran 2025 Makarna Köfte 

26 Haziran 2025 Pasta 

30 Haziran 2025 Perde Pilavı 

16 Temmuz 2025 Döner 

31 Temmuz 2025 Sandviç 

1 Eylül 2025 Çıtır Sebzeler 

13 Eylül 2025 Kışlık Menemen 

19 Ekim 2025 Simit  

27 Ekim 2025 Tavuk Nugget 

3 Kasım 2025 Tiramisu pasta  

Bulgularin Yorumlanmasi 

 “melisozkann” isimli hesap yöneticisinin Ocak 2025 – Kasım 2025 arasında yaptığı 70 

videolu yemek paylaşımı incelendiğinde yaptığı yemeklerin,  (19 Ocak Dana Kaburga, 15 Şubat 

2025 Bafra Pidesi, 23 Şubat 2025 Kuzu But, 4 Mart 2025 Pideli Tavuk Döner dışında) 

geleneksel Türk mutfağı dışında olan Avrupa mutfağını temsil ettiği görülmektedir.  Hesap 

sahibinin yemek yaparken paylaştığı videolarda oldukça bakımlı, dışarıya çıkılan kıyafetlerle 

paylaşım yaptığı dikkat çekmektedir.  Mutfak önlüğü veya yemek yaparken kullanımı daha 

kolay olacak kıyafetleri kullanmamakta hatta bazı paylaşımlarında iki kez kıyafetini 

değiştirdiği görülmektedir. Tüm videolarındaki konuşmalarında gizemli ve kısık bir sesle 

konuştuğu dikkat çekmektedir. Konuşurken arka fonda da hafif bir müzik bulunmaktadır. 

Hesap sahibi yemek yaparken kendi geçmişinden de bahsetmektedir. Çok arkadaşı olmadığını, 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

96 

 

yüzeysel arkadaşlıkları sevmediğini, ahlaki değerler ve dostluğun onun için çok önemli 

olduğunu söylemektedir. Babasının Boşnak olduğunu ve onların genetik özelliklerini taşıdığını 

düşünmektedir. Çocukları olmadan önce Yeniköy’de oturduğunu, iki kızı olduğunu, 

çocukluğunun Avrupa’da geçtiğini belirtmektedir. Kendini kötü hissettiğinde kendini 

ödüllendirip şımarttığını ve dışarıdan yemek söylediğini açıklamaktadır.  Son bir yılda 15 kilo 

verdiğini ve hâlâ yediklerine dikkat ettiğini söylemektedir.. Yıllar önce çeşitli psikolojik 

sorunları olduğunu ve terapiye gitmek yerine pasta yapmaya karar verdiğini, 20 yaşında 

evlendiğini ama erken evlilikleri tavsiye etmediğini de belirtmektedir. Yaptığı paylaşımlarda 

hâlâ Avrupa’daki muhtelif ülkelerde aile üyelerinin ve dostlarının olduğu da anlaşılmaktadır. 

Paylaşımlarında en dikkat çekici unsurun geniş, büyük bahçeli bir evde yaşaması ve yemek 

videolarını çektiği mutfağın oldukça lüks dekore edilmiş bir mutfak olduğu düşünülebilir. 

Yaptığı paylaşımlarda çoğunlukla sofralarını da göstermekte ve pahalı porselen ve kristallerle 

hazırladığı sofralarla dikkat çekmektedir. Yemek yaparken oldukça şık, elleri manikürlü, 

tırnakları uzun ve ojeli, sosları ve soslu hamurları ellememekte ve eldiven takmaktadır. 

Kullandığı mutfak araç gereçleri arasında döner pasta tabakları, markalı porselen kaplamalı 

tencereler, ayaklı servis tabakları, pişme ısısını gösteren aletler, çeşitli makineler yer 

almaktadır.  Sunumları süslü ve dekoratif malzemeler kullanmaktadır. Her yemeğin özel bir 

şekli olduğu ve yemeğin sunum şeklinin kim için, hangi özel günde yapıldığı ile ilgili olarak 

özel olarak seçildiği dikkat çekmektedir. Bu sebeple her yaş grubu için özel süslemeler 

kullanmaktadır. Örneğin çocuklar için yaptığı yemeklerin hepsi çeşitli sempatik hayvan ve bitki 

figürleriyle, yılbaşı sofrası yılbaşı süsleriyle süslemektedir. Tüm bunlar göz önünde 

bulundurulduğunda hesap sahibinin, geleneksel Türk kültürüne ait yemek pişiren kadın 

görüntüsünün oldukça dışında bir görüntüye sahip olduğu söylenebilir. Yemek pişirirken 

kullandığı malzemeler incelendiğinde ise geleneksel mutfağa uzak, oldukça farklı malzemelerle 

karşılaşılmaktadır. Geleneksel Türk mutfağında çok kullanılmayan kuşkonmaz, yenilebilir altın 

tozu, kırmızı üzüm suyu, yaban mersini, şeker tozu, ganaj, kurutulmuş gül, trüflü mayonez, 

yenilebilir çiçek, permesan, kapari, mango, mozarella, edamame,  Hindistan cevizi sütü, çia 

tohumu, macha bitkisi gibi malzemelerin sıklıkla kullandığı görülmektedir. Paylaşımlarının 

çoğunda yaptığı yemeklerin yanına peynir tabağı hazırlaması ve bu peynirleri annesinin 

İsviçre’den getirdiği peynirlerle yaptığını anlatması, makarna yaptığı paylaşımda makarnanın 

da İsviçre’den geldiğini belirtmesi ve kullandığı bazı peynirlerin de İsveç ‘den gelen peynirler 

olduğunu söylemesi sosyo kültürel olarak hesap sahibini diğer yemek içeriği üreticilerinden 

ayırmaktadır. Özellikle Fransa’da çilek bahçesinden topladığı çileklerle mutfağında yaptığı 

çilekli dondurma bu sosyo ekonomik farkı oldukça net bir şekilde ortaya koymaktadır. Paris 



Aslı Fişekçioğlu 

97 

 

gezisinden bir video ile süslediği Café de Paris soslu bonfile ve arkadaşının doğum günü için 

yaptığı pastayı Boğaz’da bir tekneye götürmesi ile ilgili video, devamlı Avrupa ve Amerika’ya 

gönderme yapması, aile ve arkadaşların oralarda yaşadığını hatta kendi çocukluğunun da farklı 

Avrupa ülkelerinde geçtiğini birden fazla belirtmesi hesap sahibini diğer yemek içeriği 

üretenlerden sosyo ekonomik anlamda farkını ortaya koymaktadır. Bu sosyokültürel ve 

sosyoekonomik yapı geleneksel Türk toplumunda sıklıkla karşılaşılan bir yapı olarak 

gözükmemektedir. Bu bağlamda videolarında paylaştığı yemekler toplumda rahatlıkla 

hazırlanacak yemekler değildir. Yemeklerinde hemen hemen her paylaşımda et kullandığı 

görülmektedir. Fakat bonfilenin fiyatının yüksek olduğunu belirtip fazla tercih etmediğini, dana 

kaburganın ekonomik olduğunu, dana pirzolanın bonfile ve antrkota nazaran daha uygun fiyatlı 

olduğundan bahsetmektedir.  Eşinin tavuk yemediğini, Osobuko etinin ise oldukça ekonomik 

olduğunu söylemektedir. Paylaşımlarında sadece tek bir videoda Trabzon Araklı’dan ördek 

getirttiğini söylemekte bu durum da hesap sahibinin bir yıllık paylaşımlarında geçen tek 

Türkiye referansı olarak gözükmektedir. Hesap sahibinin evinde tadilat yapan ustalara 

hazırladığı ve 28 Haziran 2025 tarihinde paylaştığı video oldukça ilgi çekici bir içeriğe sahiptir. 

Yumurta, simit ve avokadoyu yerleştirdiği tabağı yenilebilir menekşe çiçeği ile süslemiştir. 

Aynı ustalara 4 Temmuz 2025 tarihinde yaptığı paylaşımda görüldüğü üzere yine etli, 

avakadolu kuru fasulye pişirip yine yenilebilir çiçeklerle süslemiştir. 25 Ağustos tarihinde ise 

yine evdeki ustalara menemen yaparken yanında ciabatta ekmeği yapmış, ekmeğin içine hindi 

füme ve yenilebilir çiçekler koymuştur. Ustalar da videoda yemeği yerken görülmektedir. 6 

Eylül 2025 tarihinde ise evinde çalışan yardımcısına ananaslı tavuk yaptığı bir videoyu 

paylaşmıştır. Evinde çalışan yardımcısının uzak doğu mutfağını çok sevdiğini de eklemiştir. 

Hesap sahibinin paylaşımlarında yaptığı konuşmalarda yaptığı yemeğin görüntüsüne tadından 

daha çok önem verdiği anlaşılıyor. Hatta videolarında “Her ne kadar lezzetini tam 

tutturamasam da insanların gözüne hitap eden şeyleri yapmayı çok seviyorum” (11 Ocak 

2025). “Pastamın içi dağılmış olsa da görüntüsü güzel oldu” (11 Ocak 2025) Bu duruma örnek 

vermek gerekirse, sabah kahvaltısı hazırlarken Sebastianları ve kruvasanları yaktığını ama 

sofrasının çok güzel olduğunu düşündüğünü söylemektedir. Hesap kullanıcısının yemek 

pişirme videolarında kendi hayatıyla ilgili anlattıkları, yemek seçimleri, yemekleri pişirirken 

kullandığı malzemeler ve videoları paylaştığı mekân incelendiğinde, Türk mutfağı veya Türk 

yemek ritüelleri ile ilgili bir bağının olmadığı anlaşılmaktadır. Bu durum hesap kullanıcısını 

Türk toplumunda yemekle ilgili geleneklere oldukça yabancı bir konuma yerleştirmiştir. 

Paylaşımlarında yemeğin görüntüsünün ön plana çıkmasının, sunumun oldukça pahalı araçlar 

kullanılarak yapılması, nasıl yemek pişirildiğini göstermek değil, yaşamını ve bu yaşamın 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

98 

 

gerektirdiği mutfak ritüelleri sergilemek, ayrıca toplumun çoğunluğunun sahip olmadığı farklı 

bir sosyal statüye mensup olduğunu göstermek izlenimi vermektedir  

“ariferdogann” isimli hesap yöneticisi mütevazı dış görünüşüyle yemek yapmayı seven 

orta halli bir ailenin mensubu olarak gözükmektedir. Yemeklerini sadece evinin mutfağında 

yapmaktadır. Mutfağının görüntüsü ayrıntılı olarak incelendiğinde toplumda, şehirde yaşayan 

çoğu insanın orta halli mutfağını temsil etmektedir. Ocak 2025 – Kasım 2025 arasında olmak 

üzere 11 aylık bir süre içinde yaptığı 29 paylaşım incelendiğinde tarifini verdiği ve pişirme 

yöntemlerini gösterdiği yemek videolarında seçtiği yemeklerin 24 tanesinin Anadolu mutfağını 

temsil eden yemekler olduğu görülmektedir.  Geriye kalan tavuk nugget, profiterol, kızarmış 

dondurma, ıspanaklı lazanya ve tiramisu batı mutfağını temsil eden yemeklerdir. Yemek 

paylaşımlarının başında ve sonunda “selam veya aleyküm selam” ifadelerini kullanması 

geleneksel Türk selamlaşma kalıplarını kullandığını göstermektedir. Paylaştığı yemeklerin 

hazırlanması için kullandığı malzemeler de orta halli bir ailenin kolaylıkla ulaşabileceği 

malzemeler olarak görülmektedir. Yemeklerinin çoğunda et kullanmaması, sebze ve meyveleri 

mevsiminde kullanması, daha çok unun kullanıldığı yemek tariflerinin olması ekonomik 

yemeklerin hazırlandığı izlenimini vermektedir. Özellikle kurban bayramı arifesinde paylaştığı 

bayramlık lavaş tarifinde lavaşın içinde bulunan etin (kuzu tandır) pişirilmesi veya hazırlanma 

aşamalarının gösterilmemesinin, sadece videonun sonunda lavaşın içine konulmasının, 

geleneksel Türk yemek görgüsünde alamayanı özendirmemek amacıyla yapıldığı 

düşünülmektedir. Yapılan yemeklerin yanında çoğunlukla çay ve ayran bazen de meyve suyu 

içilmesi, reçel ve kışlık menemen hazırlama aşamalarının videolarının, Anadolu kültüründe 

yapılan menemen ve reçel hazırlıklarının gerçekte kış hazırlıklarının yapıldığı tarihlerine denk 

gelmesi de bu hesabı gerçek, inanılır, kolay erişebilen malzemelerle yapılan yemeklerin 

paylaşıldığı bir sosyal medya hesabı haline getirmektedir. Hesap sahibinin de tutumu, 

konuşması, seçtiği kıyafetler de halktan biri olduğu izlenimini kuvvetlendirmektedir. Mutfakta 

kullandığı araç gereçler incelendiğinde yine oldukça mütevazı emaye ve çelik tencereler, plastik 

veya tahta yemek karıştırma kaşıkları, seramik veya cam yemek tabakları kullandığı 

görülmektedir. Evde bulunan manüel makarna yapma makinesi de kullanılan bir mutfak aleti 

olarak görülmektedir. Bu hesabın yöneticisinin en önemli özelliği ise hesap sahibinin bazı 

paylaşımlarında yemekleri annesiyle birlikte yapmasıdır. Hesap sahibinin tek başına yemek 

yaptığı videolarda ise sonunda yaptığı yemeği mutlaka annesi ile birlikte tatması dikkat 

çekmektedir.  



Aslı Fişekçioğlu 

99 

 

Paylaşımlarda görülen anne, dış görüntüsü, tavırları bakımından Türk toplumundaki genel 

anne tipini yansıtmaktadır. Annenin yemek pişirirken saçlarını bir eşarpla bağlaması, sarma 

gibi yapımı uzun süren yemekleri yere koyduğu bir sini üzerinde veya yere oturarak dizlerine 

koyduğu bir örtünün üzerinde yapması dikkat çekmektedir. Videolarda anne oğulun birbirine 

sarılması, şakalaşması, hesap yöneticisinin annesine eliyle yemek yedirmesi çok iyi anlaşan 

birbirini seven, birbirine bağlı bir anne oğul görüntüsünü ortaya koymaktadır. Özellikle hesap 

sahibinin, “En iyi sarmayı kim yapar?:  Tabii ki anneler!” (18 Ocak) En güzel pideyi kim 

yapar?: Anneler (4 Mart)” söylemi annesinin yemeklerini her zaman tercih eden, annesine 

düşkün Türk toplumunda geleneksel erkek çocuğu tipini çizmektedir.   

Bu görüntü hesap sahibini samimi, Türk kültüründe olumlu karşılanan bir tip haline 

getirmektedir. “Bizden biri” profili olarak adlandırabileceğimiz hesap yöneticisinin yaptığı 

yemeklerin, kullandığı malzemelerin, annesiyle olan iletişiminin ve beraber yemek 

pişirmelerinin toplumun genel değer yargıları ile uyumlu olduğu ve takipçilerinde sempati 

yarattığı görülmektedir. Hamur açma, yufka hazırlama, sarma gibi en geleneksel yemekleri 

annesine yaptırması ve hesap sahibinin bu yemekler hazırlanırken annesine çıraklık yapması da 

oldukça dikkat çekicidir. Günümüzde sosyal medyada veya televizyonlarda rastladığımız erkek 

aşçı modeli düşünüldüğünde özellikle geleneksel yemeklerin yapılmasında anne figürünün öne 

çıkarıldığı görülmektedir. Annesinin profiterol sözcüğünü bir türlü söyleyememesi onu halktan 

biri haline getirmektedir. Annenin videolarda yemek yaparken kendi geçmişinden bahsetmesi, 

hem hesap sahibinin nasıl bir ailenin üyesi olduğunu hem de annenin nasıl bir ortamda 

büyüdüğü ile ilgili bilgiler vermektedir. Annenin çeşitli videolarda hamur açmayı kendi 

annesinden öğrenmiş olduğunu açıklaması, annesini yemek yaparken seyrettiğini söylemesi, 

kızdığında onları oklava ile kovaladığından bahsetmesi, büyüdüğü evde soba kurulduğunu ve 

bundan çok zevk aldığını açıklaması onun sosyal olarak geleneksel Anadolu toplumunun bireyi 

olduğunu doğrulamaktadır. Annenin konuşmalarında, eski hayatı ve ailesinden bahsederken 

özellikle mantı, sarma gibi yemeklerin çocukların yardımı ile yapılması gibi geleneksel yemek 

ritüellerini anlatması da dikkat çekmektedir. Annenin konuşmalarından anlaşılacağı üzere baba, 

erkek çocuk ve bir abla da ailenin üyeleri arasındadır. Annenin “sen bana çektin, ablan kime 

çekti?” söylemi de geleneksel Türk aile yapısında görüldüğü üzere annenin erkek çocuğuna 

olan özel sevgisini de ortaya koymaktadır. Bu bağlamda hesap sahibinin seçtiği yemekler, 

paylaşımlarında kullandığı malzemeler, yaptığı konuşmalar ve dış görünüşü incelendiğinde 

geleneksel Türk aile yapısına sahip, mütevazı bir sosyal statüyü temsil eden, geleneksel Türk 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

100 

 

mutfağında herkesin yapabileceği yemeklerin nasıl yapılabileceğini öğreten paylaşımlar yaptığı 

izlenimi vermektedir.    

Sonuç 

“Yiyecekleri seçmek, pişirmek, satın almak, paylaşmak ve satın almak, kendi kimliğimizin 

ve başkalarının kimlik temsillerinin ima ettiği değer, fikir, ilke ve beklenti sistemlerinin 

yayıldığı, dayatıldığı veya ihlal edildiği eylemlerdir (Stano, 2024: 124). Bu bağlamda yemeğin 

insanın fiziksel ihtiyacını karşılamanın yanı sıra oldukça karmaşık semboller içeren bir olgu 

olduğu düşünülebilir. Her toplumda “değerli” ve “sıradan” yiyeceklerin bulunduğu ve bu 

ayrımın da sosyal statü ile ilişkili olduğu söylenebilir. Nadir bulunan, pahalı veya başka 

nedenlerden ulaşılması zor yiyeceklerin yüksek sosyal statüde yaşamı, daha ucuz, daha kolay 

erişilebilen yiyeceklerin ise daha orta sosyal statüyü temsil ettiği düşünülebilir. Böylelikle 

yemeğin, yemek pişirme tekniklerinin, kullanılan malzemelerin sınıfsal ayrımları da ortaya 

çıkardığı bir gerçektir. Bu çalışmada yemek paylaşımları yapan iki sosyal medya hesabı 

yöneticisinin seçtikleri yemekler, bu yemekleri yapmak için kullandığı malzemeler, yemekleri 

yaptıkları mekânlar, yemekleri yaparken dış görünüşleri ve konuşmaları nitel araştırma yöntemi 

kullanılarak incelenmiştir. Çalışma dijital ortamda gerçekleştiği için netnografik teknikler 

kullanılarak gerçekleştirilmiştir. “Netnografi kültürel olguların dijital ortamlarda nasıl 

evrildiğini ve bu evrilme süreçlerinin toplum üzerindeki etkilerini ortaya koyar” (Erdoğan, 

2022: 420). “melisozkann” adlı hesap yöneticisinin yaptığı paylaşımlar incelendiğinde 

yemeğin görüntüsünün ön plana çıktığı, yemek sunumunun oldukça pahalı araçlar kullanılarak 

yapılması, paylaşımlarının amacının nasıl yemek pişirildiğini göstermek değil, yaşamını ve bu 

yaşamın gerektirdiği mutfak ritüelleri göstermek, ayrıca toplumun çoğunluğunun sahip 

olmadığı farklı bir sosyal statüye mensup olduğunu göstermek izlenimi verdiği görülmektedir.  

Bu bağlamda yemeklerin sergilenmesinin toplumda çoğunluğun mensup olmadığı hatta 

tanımadığı bir sosyal statünün de sergilenmesini ifade etmektedir. Temsil ettiği sosyal statüyü 

devam ettirebilme endişesi, Türk mutfağına ait geleneksel yemekleri yaparken içine, alışılmış 

tariflerde bulunmayan ama ulaşılması zor, pahalı malzemeleri eklemesinde hissedilmektedir.  

“ariferdogann” adlı hesap yöneticisinin yaptığı paylaşımlar incelendiğinde yemeğin 

görüntüsüne, sunumuna özel bir dikkat gösterilmediği, seçilen yemeklerin çoğunun Türk 

toplumundaki insanlar tarafından kolaylıkla ulaşılabilecek malzemelerle yapılan bilindik 

yemekler olduğu görülmektedir. Hesap sahibinin Türk mutfağına ait yemekleri paylaştığı 

videolarda, yemek paylaşımlarını oldukça mütevazı, toplumda hemen hemen şehirlerde 

yaşayan herkesin sahip olduğu bir mutfakta yapması, kullanılan mutfak araç gereçlerinin her 



Aslı Fişekçioğlu 

101 

 

evde olan araç ve gereçler olması, hesabın inanılır, hatta gerçeğe yakın bir hesap olduğu 

izlenimini vermektedir. Hesap yöneticisinin bazı paylaşımlarında annesi ile birlikte yemek 

pişirmesi, annesine karşı tavırları, annesinin ona karşı tavırları ve paylaşımlarında kendi 

hayatlarından verdikleri örnekler göz önüne alındığında, geleneksel Türk aile yapısının da 

yansıtıldığı görülmektedir. Bu bağlamda hesap yöneticisinin mütevazı sosyal statüyü temsil 

eden yanı göze çarpmaktadır.  

Yemeğin, bireyin kimliğini inşa etme ve sosyal ilişkiler kurmada toplumda önemli bir yeri 

bulunmaktadır. İçinde yaşadığımız dijital çağda, medya ve popüler kültürün yemek ve statü 

arasındaki ilişkiyi daha da belirginleştirdiği, kimliğin, sosyal statünün, dijital dünyadaki 

gruplara kabulün, yemek aracılığı ile gerçekleştiği görülmektedir. Böylelikle ucuz ve hızlı 

enerji sağlayan yiyeceklerin, dengeli ama erişilebilir yiyeceklerin ve pahalı, zor ulaşılabilen 

yiyeceklerin, toplumda farklı sosyal statüleri temsil etmekte olduğu ve dijital kültürün bu 

durumu daha görünür kıldığı düşünülmektedir.   

Kaynakça 

Acar, B. (2024). Kabile Pazarlaması: Bir Marka Üzerine Pilot Araştırma. Uluslararası Akademik Yönetim 

Bilimleri Dergisi, 10(16), 58-114. https://doi.org/10.51947/yonbil.1505077 

Aksoy Yarar, N. (2023) Dijital Etnografi İlkeler, Yaklaşımlar, Teknikler. İstanbul: Bilgi Üniversitesi Yayınları.  

Alpyıldız, E. (2019). Dijital Kültür. Tradijital- Medya-İnternet-Edebiyat ve Halkbilimi Çalışmaları. Ed. Dr. 

Mehmet Özdemir. Arı Sanat. Artvin.  

Aydemir, M. A. (2018). Tüketim: Modern Dünyanın Kültürel Göstereni. (281-296) Ed. Köksal Alver. Necmettin 

Doğan. Kültür Sosyolojisi. Çizgi. Sosyoloji Divanı. Konya. 

Baltacı, A. (2019). Nitel araştırma süreci: Nitel bir araştırma nasıl yapılır?. Ahi Evran Üniversitesi Sosyal 

BilimlerEnstitüsü Dergisi, 5(2), 368-388. 

Barthes R. Pour une psycho-sociologie de l'alimentation contemporaine. In: Annales. Economies, sociétés, 

civilisations. 16ᵉ année, N. 5, 1961. pp. 977-986. www.persee.fr/doc/ahess_0395-

2649_1961_num_16_5_420772 

Bauman, Z. (2017). Akışkan Modernite. (Çev. Sinan Okan Çavuş). İstanbul: Tellekt.  

Bauman, Z. (1997). Küreselleşme, Toplumsalın Sonuçları, (Çev: Abdullah Yılmaz), İstanbul: Ayrıntı Yayınları. 

Bozkurt, F. (2000). Dîvân-ü Lugat-it-Türk, Salon Klasikler Dizisi, Salon Yayınları, 3. Baskı, İstanbul. 

Chul Han, B. (2022). Ritüellerin Yok Oluşuna Dair. İnka Kitap. İstanbul.  

Chul Han, B. (2023). Yorgunluk Toplumu. İnka Kitap. İstanbul.  

Chul Han, B. (2024) Sürünün İçinde Dijital Dünyaya Bakışlar. İnka Kitap. İstanbul.  

Çaycı, A. E. (2019). Sosyal Medya’da Dijital Yemek Kültürü. International Journal of Cultural and Social Studies 

(IntJCSS), 5(1), 120-136. 

Çaycı, A. E., & Aktaş, C. (2018). Dijitalden Tatmak: Yemeğin “Yeni” Gastro Mekanlardaki Seyirlik Gösterisinin 

Kültürel Yansımaları. TRT Akademi, 3(6), 710-727. 

https://doi.org/10.51947/yonbil.1505077
https://www.persee.fr/doc/ahess_0395-2649_1961_num_16_5_420772
https://www.persee.fr/doc/ahess_0395-2649_1961_num_16_5_420772


III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

102 

 

Erdoğan, İ. (2022). Karanlık sosyal medya ve sosyal medyanın karanlık yüzü: Kavramlar, araştırmalar ve 

stratejiler. Türkiye İletişim Araştırmaları Dergisi, (40), 411-429. 

Guzel, E. (2016). Dijital Kültür ve Çevrimiçi Sosyal Ağlarda Rekabetin Aktörü: “Dijital Habitus". Gümüşhane 

Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi, 4(1). https://doi.org/10.19145/guifd.26114 

Kaya, D. (2007). Halk Edebiyatında Yemek Destanları.  Motif, Ocak-Şubat-Mart 2007, s. 48, s. 4-11. 

Kilsheimer, J. C. (1993). “Status Consumption: The Development and Implications of a Scale Measuring the 

Motivation to Consume For Status”, The Florida State University, Phd. Dissertation,UMI 

Köse, S. (2021). RİTÜEL BELLEK. Motif Akademi Halkbilimi Dergisi, 14(33), 57-70. 

https://doi.org/10.12981/mahder.844986 

Lévi-Strauss, C. (1986). Mit ve anlam (Çev. Ş. Süer & S. Erkanlı). İstanbul: Alan Yayıncılık. 

Önçel, S., & Boz, H. C., (2023). A Research on Food Culture and Food Rituals in Turkish Cuisine: The Case of 

the Provincial Directorate of Culture and Tourism Websites. Journal of Tourism and Gastronomy 

Studies , vol.11, no.2, 1043-1059. 

Rapaille, C. (2009). Kültür Kodu. FGP Yayıncılık. İstanbul.  

Ricoeur, P. (2006). Discours et Communication. L’HERNE. Paris.  

Sak, R., Şahin Sak, İ. T., Öneren Şendil, Ç., & Nas, E. (2021). Bir araştırma yöntemi olarak doküman analizi. 

KocaeliÜniversitesi Eğitim Dergisi, 4(1), 227-250. http://doi.org/10.33400/kuje.843306 

Simona S. (2024). « Nourrir le sens : alimentation, mythe et signification », Signata [En ligne], 15 | 2024, mis en 

ligne le 02 septembre 2024, consulté le 15 octobre 2024. URL : http://journals.openedition.org/ 

signata/5153  ; DOI : https://doi.org/10.4000/127wn 

Varnalı, Kaan (2019). Dijital Kabilelerin İzinde. Sosyal Medyada Netnografik Araştırmalar. MediaCat. İstanbul.  

İncelenen Hesaplar 

ariferdogann: https://www.instagram.com/p/DQmgHKBDIDC/ 

meliozkann: https://www.instagram.com/p/DPZCnCZiAw3/ 

  

https://doi.org/10.19145/guifd.26114
https://www.instagram.com/p/DQmgHKBDIDC/
https://www.instagram.com/p/DPZCnCZiAw3/


103 

İklim, Toprak ve Ürün Coğrafyası Teruar Kavramı Üzerinden 

Anadolu’nun Gastronomik Zenginliği 

Ahmet Emrah SİYAVUŞ1 

Özet 

Türkiye'nin coğrafi yapısı ve kültürel mirası, ülke genelinde kendine özgü bölgesel gastronomi ürünlerinin 

gelişmesine yol açmıştır. Toprak, iklim, yükselti şartları ve tarım tekniklerinin birleşimi, her bölge için kendine 

özgü tarım ürünlerinin ortaya çıkmasını sağlamıştır. İklim unsurları, toprak özellikleri, rakım ve insan 

uzmanlığının birleşimiyle teruar olarak bilinen kavram ortaya çıkmıştır. Gıda ürünleri tadı, aroması ve görsel 

görünümü gibi özelliklerini teruardan almaktadır. Bu çalışmada Türkiye’deki coğrafi işaretli ürünlerin oluşumunda 

teruarın etkisi ve gastronomi turizmindeki rolünün ortaya konulması amaçlanmıştır. Araştırmada, nitel derleme 

tekniği kullanılmış, konu hakkında yapılmış çalışmalar ve raporlar incelenmiş, Türk Patent Enstitüsü kayıtları 

temel veri olarak kullanılmıştır. Teruarın fiziki yetişme koşullarını ve geleneksel üretim tekniklerinin korunması 

ve kendine özgü gıda kimliklerinin muhafaza edilmesindeki önemi ortaya konulmuştur. Çalışmada Türkiye’deki 

coğrafi işaretli ürünler incelenerek bunların oluşumu ve gelişimi arasında teruarın etkisi gözlemlenmiş ve çeşitli 

örnekler verilmiştir. Ancak Türkiye’de coğrafi işaretli ürünlerin tanıtımında teruar etkisine dair yeterli tanıtım ve 

akademik çalışmaların yapılmadığı saptanmıştır. Bu bağlamda teruarın coğrafi işaretli ürünlerin korunması, 

geleneksel üretim tekniklerinin muhafaza edilmesi ve çeşitli gastronomi destinasyonların oluşturularak politika ve 

stratejilerin geliştirilmesine katkı sunacağı hususunda çeşitli önerilerde bulunulmuştur 

Anahtar Kelimeler: Teruar, Coğrafi İşaret, Gastronomi Coğrafyası, Sürdürülebilirlik, Ürün ve Mekân İlişkisi 

Abstract 

Türkiye’s geographical structure and cultural heritage have led to the development of unique regional 

gastronomic products across the country. The combination of soil, climate, elevation conditions, and agricultural 

techniques has enabled the emergence of distinctive agricultural products for each region. The concept known as 

terroir has emerged from the combination of climatic elements, soil characteristics, altitude, and human expertise. 

Food products derive their properties such as taste, aroma, and visual appearance from terroir. This study aims to 

reveal the impact of terroir on the formation of geographically indicated products in Türkiye and its role in 

gastronomy tourism. In the research, a qualitative review technique was used, studies and reports on the subject 

were examined, and the records of the Turkish Patent Institute were used as the main data source. The importance 

of terroir in the protection of physical growing conditions, traditional production techniques, and the preservation 

of unique food identities has been demonstrated. Geographically indicated products in Türkiye were examined, 

the influence of terroir on their formation and development was observed, and various examples were provided. 

1 Doç. Dr., Marmara Üniversitesi İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi Coğrafya Bölümü, 

emrah.siyavus@marmara.edu.tr 

mailto:emrah.siyavus@marmara.edu.tr


III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

104 

 

However, it has been determined that there is insufficient promotion and academic work regarding the effect of 

terroir in the promotion of geographically indicated products in Türkiye. In this context, various recommendations 

have been made regarding the contribution of terroir to the protection of geographically indicated products, the 

preservation of traditional production techniques, and the development of policies and strategies through the 

creation of various gastronomic destinations. 

Keywords: Terroir, Geographical Indication, Gastronomy Geography, Sustainability, Product and Place 

Relationship 

Giriş  

Gastronomi, lezzet deneyimlerini kültürel unsurlar, ekonomik yönler ve bölgesel 

özelliklerle birleştiren bir alanı temsil eder. İnsanlığın varoluşundan bu yana gıda ürünleri, 

doğal özellikleri ve kökenlerinden gelen tarihi ve kültürel öğeleriyle birlikte gastronomi 

alanında yerini alırken aynı zamanda geçim kaynağı olarak hizmet etmiştir (Sims, 2009: 327). 

Gastronomi coğrafyası, yiyecek ve içeceklerin kökenlerinden nihai tüketim noktalarına kadar 

olan tüm yolculuğunu, belirli konumlarla ilişkileri üzerinden inceler. Gastronomi coğrafyası 

alanı, turistleri çekmede ve seyahat destinasyonları için özgün kimlikler oluşturmada hayati bir 

rol oynar (Hall ve Gössling, 2016: 9). 

Son yıllarda gastronomi alanında, ürünler ile konumları arasındaki bağlantıyı tanımlamak 

için teruar kavramı ortaya çıkmıştır. Toprak özelliklerinin, iklim unsurlarının, topografyanın, 

su kaynaklarının ve geleneksel üretim yöntemlerinin birleşimi, teruar olarak bilinen ürüne ait 

özgün lezzetin oluşmasını sağlar. Teruar terimi, fenolik bileşiklerin oluşumunu, aroma 

profillerini ve renk kompozisyonlarını etkilemekte olup bağcılık ve şarap üretim 

araştırmalarında kullanılmıştır (Ribéreau-Gayon vd., 2000: 183; Cheynier vd., 2006: 299). 

Latince "toprak" anlamına gelen terra kelimesinden türeyen teruar, üretim alanlarındaki doğal 

ve beşerî unsurların ürünün tadını, dokusunu ve aroma özelliklerini nasıl şekillendirdiğini 

gösterir (Wilson, 1998: 8). 

Teruar üzerine yapılan ilk araştırmalar şaraplık üzümlere odaklanmıştır. Bu konudaki 

araştırmalar, aynı çeşit üzümlerin, farklı coğrafi bölgelerdeki nem, güneş radyasyonu ve toprak 

yapısı gibi çevresel faktörlere bağlı olarak farklı duyusal profillere sahip şaraplar ürettiğini 

göstermektedir (Koundouras vd., 2006: 5077; Green vd., 2011: 2093). Fransa'da yapılan 

araştırmalar, farklı bağlardan aynı şarap yapım yöntemleriyle üretilen şarapların farklı lezzet 

profilleri geliştirdiğini ve bu durumun coğrafi konumun tat yapısını etkilediğinin göstergesi 



Ahmet Emrah Siyavuş 

105 

 

olduğunu ifade etmektedirler (Wilson, 1998: 11). Nitekim araştırma bulguları, teruarın duyusal 

değerlendirme yöntemleriyle doğrulanabilen kanıtlanmış bir kavram olduğunu göstermektedir. 

Teruar alanında yapılan çalışmalar şaraplık üzümler ile sınırlı kalmamış zaman içerisinde 

başta peynir olmak üzere zeytinyağı, meyve ve hayvansal ürünleri de kapsayacak şekilde 

genişletilmiştir (Barham, 2003: 132). Teruar etkisi, çevresel faktörler, geleneksel üretim 

yöntemleri ve kültürel miras unsurlarının birleşmesiyle ortaya çıkar (Bowen ve Zapata, 2009: 

109). Teruarın kapsamındaki coğrafi köken ve üretim tekniklerinden dolayı özgün ürünler yasal 

süreç kapsamında coğrafi işaret olarak tescillenir. Coğrafi işaret ile teruar arasında güçlü bir 

bağ mevcuttur. Marie-Vivien ve Biénabe (2017) göre, duyusal kalite ile mekânsal köken 

arasındaki ilişki yasal ve ekonomik değerin ortaya çıkmasını sağlamıştır. Teruar kavramı, yasal 

veya ekonomik çerçeveler gerektirmeden, doğal ve kültürel unsurlar aracılığıyla kalitenin 

korunmasına karşılık gelir. Coğrafi işaretli ürünlerin tescil sürecinde teruarın kalkınma amaçları 

için temel bir tamamlayıcı unsur olduğu görülür. 

Bir ürünün coğrafi konumu, çevresinin doğal unsurları aracılığıyla ayırt edici özelliklerini 

belirler ve söz konusu koşullar, farklı lezzet profillerine sahip çok sayıda ürünün oluşmasını 

sağlar. Türkiye'nin iklim ve toprak yapısı ile topografik özellikleri, farklı teruar özelliklerine 

sahip çeşitli ürünlerin üretimi için ideal bir ortamdır (Savaşkan ve Kıngır, 2020: 940). 

Anadolu'daki kısa mesafedeki yükselti farkları, karasal-denizel iklim koşulları ve toprak 

çeşitliliği, Ezine peyniri ve Taşköprü sarımsağı, Malatya kayısısı ve Rize çayı gibi farklı teruar 

özelliklerine sahip çok sayıda coğrafi işaretli ürünün ortaya çıkmasını sağlamıştır. 

Zengin teruar koşullarına rağmen Anadolu'da teruar-toprak-iklim etkileşimleri ve duyusal 

ürün analizleri hakkında sınırlı araştırma bulunmaktadır (İloğlu, 2014: 117). Bu bağlamda 

çalışmanın amacı, gastronomi coğrafyası kapsamında iklim ve toprak özelliklerine göre ürünler 

bazında Anadolu teruar alanlarını göstermek ve teruar ilkelerine dayalı coğrafi işaret 

sistemlerini geliştirmek, sürdürülebilir gastronomi turizmi rotaları oluşturulmasına katkı 

sunmaktır. Ayrıca, teruarın hem bilimsel bir coğrafi unsur hem de bir pazarlama aracı olarak 

varlığını kanıtlamak için çeşitli bölgelerden tarım ürünlerinin iklim-toprak-ürün ilişkilerini 

incelemek ve Anadolu genelinde bölgesel kalkınmayı desteklemek için teruar, coğrafi işaret ve 

gastronomi turizmi arasında bağlantılar kurmak çalışmanın amaçları arasında yer almaktadır. 

Yöntem 

Çalışma, Türkiye'de coğrafi işaretli ürünlerle teruar ilişkilerini coğrafi analiz yoluyla 

inceleyen nitel bir araştırmadır. Araştırmada gastronomi coğrafyası kapsamında teruar ve 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

106 

 

coğrafi işaretli ürünlerle ilgili literatür taranmıştır (Barham, 2003: 133; Bowen ve Zapata, 2009: 

111). Fenolik bileşik ve aroma profili çalışmaları ile bağcılık verileri incelenmiş, Türk Patent 

ve Marka Kurumu’nun (Türk Patent, 2024), coğrafi işaretli ürünlere dair kayıtları temel veri 

seti olarak kullanılmıştır. Araştırmada, ürün-mekân ilişkilerinde teruarın önemini göstermek 

için iklim, toprak, rakım, duyusal ve kimyasal özelliklerin analizi yoluyla ürün ve özgünlük 

ilişkileri değerlendirilmiştir. Teruar üretim uygulamaları ve coğrafi işaret etkileriyle ilgili 

çalışmaları tematik kategorilere ayırarak doğal ve kültürel unsurların değerlendirilmesi için 

elde edilen veriler betimsel analiz yöntemiyle yorumlanmıştır (Marie-Vivien ve Biénabe, 2017: 

4). Araştırmada, ürünler üzerinde laboratuvar testleri yapılmamış, ancak mekânsal ilişkileri 

analiz etmek için mevcut bilimsel veriler kullanılmış ve CBS ile il bazında coğrafi işaretli 

ürünleri gösteren harita oluşturulmuştur. Bu bağlamda araştırmada teorik çerçevede teruar, 

coğrafi işaret ve Türkiye'de gastronomi turizmi arasındaki ilişki analiz edilmiştir. 

Bulgular 

Anadolu'nun Teruar Alanları ve Yerel Ürün Örnekleri 

Çevresel unsurlar, kültürel unsurlarla birlikte gastronomi ürünlerinin tadını, kokusunu ve 

aromasını belirler. Buna uygun olarak Türkiye'deki coğrafi işaretli ürünlerin de kalitesi, tadı, 

aroması ve kimyasal bileşimi üzerinde belirleyici faktörler teruar yapısına bağlıdır. Toprak 

yapısı, iklim ve mikro iklim modelleri, rakım, geleneksel tarım uygulamaları ile kültürel 

geleneklerin birleşimi, ürünlerin ayırt edici özellikleri ve bunların gelişimleri üzerinde 

belirleyici olur (Bowen ve Zapata 2009: 113). Toprağın kimyasal özellikleri, pH değerine, 

mineral içeriğine, gözenekliliğine ve humus miktarına bağlı olup bazaltik kireçli veya 

alüvyonlu topraklar lezzet profillerini belirler. Güneş radyasyon süresi, günlük sıcaklık 

değişimi, rakım ve yağış rejimi türü, nem koşullarının birleşimi, ürün gelişimi ve tadında ayırt 

edici özellikler oluşturur. Benzersiz ürün yapısı, bölgesel kimliği koruyan ve gastronomik 

mirası sürdüren ürünler coğrafi işaret yoluyla yasal ve ekonomik koruma altına alınmaktadır 

(Marie-Vivien ve Biénabe 2017: 6; Türk Patent 2024). 

Anadolu'nun farklı bölgelerinin teruar unsurları, özgün niteliklere sahip coğrafi işaretli 

ürünler üzerinden incelenmiştir; 

Karakteristik Akdeniz ikliminin hüküm sürdüğü Ege Bölgesi, teruar etkisinin en belirgin 

görüldüğü alanlardan biridir. Coğrafi işaretli ürünlerden biri olan Milas Zeytinyağı kireçli 

topraklar üzerinde ve deniz meltemlerinin etkisinde yetişmekte olup, söz konusu çevresel 

faktörler yüksek fenolik bileşikler, güçlü acımsı-keskin duyusal yapı ve yüksek oleik asit içeriği 



Ahmet Emrah Siyavuş 

107 

 

oluşumuna neden olmaktadır (Toklu ve Pekerşen 2019: 2256). Aydın'ın mineral bakımından 

zengin kireçli toprakları, Akdeniz iklimi ve toprak özellikleri Aydın Kestanesi ve Aydın İnciri 

ürünlerinde özgün tat ve aroma oluşumunu sağlamaktadır. Gediz ve Büyük Menderes 

havzalarındaki gece ve gündüz arasındaki sıcaklık farkları ve toprak yapısı üzümlerde daha iyi 

tanen, antosiyanin ve aromatik bileşik gelişimini sağlar. Bölgenin teruar unsurları, gastronomi 

turizminin büyümesi açısından elverişli koşulları barındırmaktadır. 

Türkiye’nin merkezi sahasını teşkil eden İç Anadolu Bölgesi’nde hüküm süren ılıman 

karasal (step) iklim ve az yağış hububat ve bakliyatın yetişme koşullarına uygun ortam 

sağlamaktadır. Çorum Leblebisi hammaddelerinin mineral içeriği, nihai ürünün özgün 

niteliklere sahip olmasını sağlar. Divle Obruğu Peynirinin kendine özgü mikro iklimi, peynirde 

belirgin tat ve dokular üreten belirgin bir küf oluşumuna neden olur (Toklu ve Pekerşen, 2019: 

2255). Ürgüp-Göreme'deki volkanik topraklar, üzüm ve şarap üretimi için belirgin duyusal 

özellikler yaratır. Kızılırmak vadisindeki killi-kumlu-alüvyal topraklarda ve mikro iklim 

koşullarında yetiştirilen Kalecik Karası Üzümü, dengeli şeker-asit oranlarına ve zengin 

aromalara sahip şaraplar üretilmesini sağlar. 

Türkiye’de coğrafi işaretli ürün sayısının en fazla olduğu Güneydoğu Anadolu Bölgesinde 

teruar etkisi özellikle baharat ve çeşitli tatlı ürünlerde ön plana çıkmaktadır. Taşlı toprak ve 

kurak iklim koşulları, çiftçilerin güçlü aromatik özelliklere sahip yağlı tohumlar ve bitkiler 

yetiştirmesine olanak tanır. Şanlıurfa İsotunun yüksek kapsaisin ve antosiyanin içeriği, yüksek 

sıcaklık farkının olduğu ortamda kurutulması koyu bir görünüm ve güçlü bir kokuya sahip 

olmasını sağlar (Kayran, 2021: 53). Gaziantep'teki kireçli topraklar ve kuru iklimin birleşimi, 

dünyaca ünlü Antep Baklavasının temelini oluşturan Antep fıstığının özgün yetişme koşullarını 

sağlar ve bu da bölgenin yağ içeriği ile duyusal kalite üzerindeki etkisini gösterir. UNESCO 

alanlarında ve gastronomi turizm merkezlerinde coğrafi işaretli ürünlerin çokluğu, teruar 

unsurlarının turizm gelişimini olumlu yönde etkilediğini göstermektedir (Akgöz vd., 2023: 

554). 

Karasal iklim şartlarının hâkim olduğu Doğu Anadolu Bölgesinde yüksek rakımlı arazi 

yapısı ürünlerin kimyasal gelişiminde belirleyici olur. Malatya Kayısısının teruar özellikleri, 

güçlü kuru madde içeriği ve kendine özgü aroması nedeniyle dünyaca ünlü olmasını 

sağlamıştır. Kurutma sürecinde etkili olan kuru ve sıcak-ılıman karasal iklim kayısının kehribar 

rengini korumasında etkilidir. Çayırlarda bulunan doğal bitki türleri, Kars Kaşar Peyniri ve Oltu 

Cağ Kebabı gibi aromatik ürünlerin üretimi için ideal koşulların oluşmasında etkilidir. 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

108 

 

Anlaşılacağı üzere Teruar unsurları hem bitkisel hem de hayvansal ürünlerin oluşturulmasında 

hayati bir rol oynamaktadır. 

Anadolu'nun güney kıyısını teşkil eden Akdeniz Bölgesi, sıcak-ılıman Akdeniz iklimi, 

kireçli toprakları, güneş radyasyonu ve deniz meltemleri sayesinde çok sayıda gastronomik 

çeşitlilik sunmaktadır. Köyceğiz Portakalının benzersiz lezzet profili ve şeker dengesi, kalkerli 

toprağından ve günlük sıcaklık farklarından kaynaklanmaktadır (TAGEM, 2021; Kargiglioğlu 

ve Temür, 2022: 1207). Nesilden nesile aktarılan geleneksel yöntemler ve fiziksel koşullar 

Kahramanmaraş Tarhanasının teruar bazlı ürün kimliğinin gelişiminde etkili olmuştur (Çekal 

ve Aslan, 2017: 133). 

Asidik toprak yapısı, eğimli arazisi, yüksek yağış ve nemli iklimi Karadeniz Bölgesinde 

yetişen ürünlerdeki belirleyici teruar etkileridir. Nemli atmosfer, uygun drenaj şartları ve eğimli 

topografya, Giresun Fındığının yüksek yağ içeriğinin, düşük acılığı ve çıtır dokusunun 

gelişmesini sağlamıştır. Yüksek yağışlı ve asidik topraklar ile serin yazlar ve yüksek rakımlı 

eğimli arazi yapısı, Rize Çayının kendine özgü aromasını ve yüksek kalitesini geliştirmesini 

sağlamıştır. 

Marmara Bölgesi, sahip olduğu geçiş iklim özelliği sayesinde farklı lezzet profillerine 

sahip çeşitli ürünlere sahiptir. Ezine Peyniri su kaynaklarının mineral bileşimi ve bitki örtüsü 

kendine özgü lezzetini oluşturmaktadır (İşleten vd., 2007: 174). İstanbul'daki tarihi fermente 

içecek Boza, mikrobiyal çeşitliliği ve kültürel mirasıyla teruarın başka bir örneğidir. 

Teruar, Coğrafi İşaret ve Gastronomi Turizmi 

Teruar, fiziki coğrafya, toplumsal hafıza, kültürel birikim ve geleneksel üretim 

yöntemlerini içerdiği için varlığını sürdürür (Barham, 2003: 134). Coğrafi işaretler aracılığıyla 

çevresel koşullar ve kültürel unsurların birleşimi, teruarın ürünlerde özgün tatlar sunmasını 

sağlar (Bowen ve Zapata, 2009: 115; Demirer, 2010: 36). Bu bağlamda teruar, ürünlerin kalitesi 

ve nihai özelliklerinin belirlenmesinde önemli rol oynar (Koundouras vd., 2006: 5081). 

Tarımsal Araştırmalar ve Politikalar Genel Müdürlüğü (TAGEM), Türk tarım ürünlerinde 

bulunan kalite farkının %60'ının teruar faktörlerinden kaynaklandığını saptamıştır (TAGEM, 

2021). Ürünlerin aromatik profili, fenolik bileşik yapısı ve duyusal karakteri; iklim koşullarına, 

rakıma, toprak yapısına ve sulama yöntemlerine bağlıdır (Cabaroğlu, 2003: 599; Green vd., 

2011: 2095). Kaz Dağları eteklerinde yetiştirilen Bayramiç Beyaz Nektarinin tadı, aroması ve 

dokusu rakıma, gece-gündüze sıcaklık farklarına ve hâkim rüzgâr yönüne bağlıdır (TAGEM, 



Ahmet Emrah Siyavuş 

109 

 

2021). Antep fıstığı ile Siirt fıstığının belirgin özellikleri ilgili üretim bölgelerindeki farklı iklim 

ve toprak koşullarından kaynaklanmaktadır (Doğan ve Saner, 2023: 128). 

Teruar hem bitkisel ürünlerin hem de hayvansal ürünlerin tat, doku ve aromasını etkiler 

(Demirer, 2010:38). Nitekim Kars Gravyeri ve Divle Obruk Peynirinin kendine özgü lezzetleri 

üzerinde hayvanların otladığı yüksek rakımlı meralar ve mikroflora etkili olmaktadır. Nem, 

hava akımı ve geleneksel kurutma yöntemleri (Barham, 2003: 136) Kayseri Pastırması ve 

Afyon Sucuğunun kendine özgü lezzetlerinin ortaya çıkmasında etkili olan teruar özellikleridir. 

Ürün tanıtımında teruar etkilerinin bilimsel araştırmalarla birlikte analiz edilmesi, 

gastronomi turizminin gelişimi için çeşitli fırsatlar sunmaktadır. Günümüzde turistler, ürünleri 

tatmadan önce ürünün yetişme süreçlerine tanıklık etmek ve üretim tarihçeleri hakkında bilgi 

edinmek istemektedirler (Trubek, 2008: 24). Gaziantep mutfağında fıstık ve baharat 

atölyelerinin, Kars'ta peynir turizmi rotalarının ve Ege Bölgesi'nde bağcılık rotalarının 

geliştirilmesi gastronomi turizmi açısından önemli gelişmelerdir. 

İklim çeşitliliği ve toprak çeşitliliği gibi çevresel faktörlerin üretim teknikleri, kültürel 

miras ve geleneksel uygulamalarla birleşimi Türkiye'de coğrafi işaretli ürünlerin özelliklerini 

belirlemektedir (Tablo 1). Türkiye'de teruar ile ilgili mevcut bilimsel ve yönetsel çalışmalar 

yeterli düzeyde değildir. Coğrafi işaretli ürünlerin tanıtımında çevresel ve kültürel faktörlere 

dair bilgilendirmeler yüzeysel yapılmaktadır (Bowen ve Zapata, 2009: 117; İloğlu, 2014: 116). 

Teruar bileşenlerini haritalamak için Coğrafi Bilgi Sistemleri tabanlı çalışmalar yapılmamıştır.  

Tab. 1: TAGEM (2021) Verilerine Göre Türkiye’de Teruar Etkisi Gösteren Bazı Coğrafi İşaretli Ürünler 

Ürün Bölge Teruar Etkisi 

Fıstık Güneydoğu Anadolu Kurak iklim, taşlı toprak – 

İnce kabuk, yüksek yağ 

içeriği 

Malatya Kayısı Doğu Anadolu Sıcak-ılıman iklim – 

Yüksek şeker içeriği, 

kehribar rengi 

Bayramiç Beyazı Ege Mikro iklim etkisi – İnce 

kabuk, yoğun aroma 

Aydın İncir Ege Kireçli toprak – Tatlılık, 

reçel benzeri yapı 

Taşköprü Sarımsağı Karadeniz Killi-kireçli toprak – 

Keskin aroma, dayanıklılık 

Divle Obruk Peyniri İç Anadolu Mağara iklimi – Sert doku, 

eşsiz aroma 

Kars Kaşarı Doğu Anadolu Yayla iklimi – Yüksek yağ 

içeriği, güçlü aroma 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

110 

 

Finike Portakal Akdeniz Sıcak günler, serin geceler 

– İnce kabuk, aromatik 

yoğunluk 

Gemlik Zeytini Marmara Killi toprak, ılıman iklim – 

Yumuşak doku, dengeli 

acılık 

Siirt Fıstığı Güneydoğu Anadolu Yarı kurak iklim – İnce 

kabuklu, tatlı yağ içeriği 
Kaynak: TAGEM, 2021. 

Türkiye'de coğrafi işaret sisteminin son yıllarda gelişmesi, yöresel ürünlerin markalaşması 

açısından önemli bir fırsat yaratmıştır. TÜRKPATENT verilerine göre 2025 yılı itibari ile 

1700'e yakın coğrafi işaret tescilli ürün bulunmaktadır. İller bazında coğrafi işaretli ürün 

sayısının en fazla olduğu il 107 ile Gaziantep ve bölgesel bazda 273 ürün ile Güneydoğu 

Anadolu Bölgesi'dir (Tablo 2, Harita 1). 

Tab. 2. Türkiye'de illere ve bölgelere göre coğrafi olarak işaretlenmiş ürün sayısı 

İl Bölge 

Coğrafi 

Olarak 

İşaretlen

miş Ürün 

Sayısı 

İl Bölge 

Coğrafi 

Olarak 

İşaretlen

miş Ürün 

Sayısı 

Adana Akdeniz 23 Izmir Ege 45 

Adıyaman Güneydoğu 

Anadolu 

9 Kahramanma

raş 

Akdeniz 31 

Afyonkarahi

sar 

Ege 50 Karabük Karadeniz 9 

Ağrı Doğu 

Anadolu 

6 Karaman İç Anadolu 14 

Aksaray İç Anadolu 12 Kars Doğu 

Anadolu 

10 

Amasya Karadeniz 24 Kastamonu Karadeniz 34 

Ankara İç Anadolu 41 Kayseri İç Anadolu 32 

Antalya Akdeniz 19 Kilis Güneydoğu 

Anadolu 

10 

Ardahan  Doğu 

Anadolu 

7 Kırıkkale İç Anadolu 3 

Artvin Karadeniz 7 Kırklareli Marmara 7 

Aydın Ege 32 Kırşehir İç Anadolu 9 

Balıkesir Marmara 39 Kocaeli Marmara 15 

Bob Karadeniz 13 Konya İç Anadolu 84 

Batman Güneydoğu 

Anadolu 

6 Kütahya Ege 23 

Fırıncı Doğu 

Anadolu 

12 Malatya Doğu 

Anadolu 

52 

Bilecik Marmara 10 Manisa Ege 32 



Ahmet Emrah Siyavuş 

111 

 

Bingöl Doğu 

Anadolu 

5 Mardin Güneydoğu 

Anadolu 

24 

Bitlis Doğu 

Anadolu 

7 Mersin Akdeniz 24 

Bolu Karadeniz 26 Muğla Ege 37 

Burdur Akdeniz 14 Muş Doğu 

Anadolu 

4 

Bursa Marmara 35 Nevşehir İç Anadolu 10 

Çanakkale Marmara 15 Niğde İç Anadolu 8 

Çankırı İç Anadolu 28 Ordu Karadeniz 20 

Çorum Karadeniz 23 Osmaniye Akdeniz 7 

Denizli Ege 16 Rize Karadeniz 17 

Diyarbakır Güneydoğu 

Anadolu 

59 Sakarya Marmara 20 

Düzce Karadeniz 15 Samsun Karadeniz 17 

Edirne Marmara 13 Siirt Güneydoğu 

Anadolu 

9 

Elazığ Doğu 

Anadolu 

13 Sinop Karadeniz 12 

Erzincan Doğu 

Anadolu 

10 Sivas İç Anadolu 21 

Erzurum Doğu 

Anadolu 

60 Şanlıurfa Güneydoğu 

Anadolu 

49 

Eskişehir İç Anadolu 14 Şırnak Güneydoğu 

Anadolu 

9 

Gaziantep Güneydoğu 

Anadolu 

107 Tekirdağ Marmara 13 

Giresun Karadeniz 13 Tokat Karadeniz 23 

Gümüşhane Karadeniz 13 Trabzon Karadeniz 13 

Hakkâri Doğu 

Anadolu 

12 Tunceli Doğu 

Anadolu 

4 

Hatay Akdeniz 45 Uşak Ege 9 

Iğdır Doğu 

Anadolu 

6 Van Doğu 

Anadolu 

24 

Isparta Akdeniz 20 Yalova Marmara 4 

İstanbul Marmara 5 Yozgat İç Anadolu 8 

Izmir Ege 45 Zonguldak Karadeniz 8 

TOPLAM: 1688 
Kaynak: TÜRKPATENT, 2025 (https://ci.turkpatent.gov.tr/) 

https://ci.turkpatent.gov.tr/


III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

112 

 

 

Harita 1. Türkiye'de Coğrafi İşaretli Ürünlerin İllere Göre Dağılımı 

Türkiye’de coğrafi işaretli ürünlerin şekillenmesinde; iklim ve toprak yapısı, üretim 

yöntemleri, kültürel birikim ve gelenekler etkili olmaktadır (García-Henche vd., 2024: 15). Bu 

durum teruar üzerinde fiziki faktörler kadar kültürel unsurun da etkili olduğunu göstermektedir 

(Hall ve Gössling, 2016: 33). Nitekim Türkiye’deki coğrafi işaretli ürünlerde kimyasal içerik, 

duyusal karakter ve kültürel kaynaklı teruar yapısı ile şekillenmektedir. Coğrafi işaretlemede 

teruar etkisinin ön plana çıkartılması marka değeri, kırsal kalkınma, turist motivasyonu ve 

gastronomi destinasyonlarının gelişimine olumlu yönde katkı sağlar (Coelho Costa, 2014: 35; 

Yurt ve Dinvar, 2024: 418). Bu durum ürün-mekân ilişkisi, gıda bilimi ve bölgesel 

sürdürülebilirlik açısından önemli fırsatlar sunar. 

Sonuç 

Araştırmada, gastronomi coğrafyası kapsamında coğrafi işaretli ürünlerde teruarın etkisi 

ortaya konulmaya çalışılmıştır. İklim, yükselti, toprak yapısı, bitki örtüsü, güneş radyasyonu ve 

geleneksel üretim yöntemlerinin ürünün tadı, aroması, kimyasal bileşimi ve duyusal 

özelliklerini nasıl etkilediği analiz edilmiştir. Ürünün teruar yapısı, arazi ve yetiştirme 

koşullarından kaynaklanırken, coğrafi işaret bir kalite göstergesi ve yasal güvence görevi görür 

(Marie-Vivien ve Biénabe, 2017: 9). 



Ahmet Emrah Siyavuş 

113 

 

Türkiye’deki ayırt edici teruar koşulları gastronomi ürünlerinin özgün olmasını ve pazar rekabet 

güçlerinin artmasını sağlamaktadır. Ege Bölgesi'nin bereketli florası üzüm ve zeytin üzerinde 

kimyasal etkiler yaratırken, Doğu Anadolu'nun yüksek rakımı şeker-asit dengesini 

etkilemektedir. Ayrıca Güneydoğu Anadolu'nun yoğun güneş radyasyonu ve kuraklık koşulları 

baharat kalitesini artırırken, Karadeniz Bölgesi'nin nemli iklimi yüksek kaliteli fındık ve çay 

üretimine uygun ortam sağlar. Teruar bazlı ürünlerin ekonomik ve sosyal faydaları, yerel 

kalkınmayı ve gastronomi turizmi faaliyetlerini desteklemektedir. Teruar bazlı coğrafi işaretli 

ürünlerin gastronomi rotaları aracılığıyla tanıtımı Konya ve Gaziantep, Tokat, Afyonkarahisar, 

Kars ve Şanlıurfa genelinde destinasyon markalaşmasını güçlendirir. 

Türkiye, fiziksel ve beşerî potansiyeli sayesinde güçlü bir teruar mirasına sahiptir. Ancak, 

coğrafi işaretli ürünlerdeki teruar bileşenlerinin bilimsel analizi, dokümantasyonu ve 

pazarlaması henüz istenilen düzeyde değildir. Bu nedenle teruar potansiyelinin sürdürülebilir 

kalkınmaya ve gastronomi turizmine katkıları konusunda çeşitli politikalar geliştirilmelidir; 

• Coğrafi Bilgi Sistemleri kullanılarak iklim, toprak, rakım ve flora gibi çevresel verilerin 

bilimsel olarak haritalanması, ürün-mekân-teruar ilişkilerinin ortaya çıkarılması, 

• Coğrafi olarak işaretli ürünlerde üretim süreçlerinin ve yerel kimliği etkileyen unsurların 

korunması için standart denetim mekanizmalarının geliştirilmesi, 

• Geleneksel üretim tekniklerinin korunması için çeşitli eğitimler aracılığıyla yerel üreticiler 

arasında farkındalık yaratılması, 

• Gastronomi turizmi ile teruar arasındaki ilişkiyi güçlendirmek ve kalkınmaya yönelik turizm 

politikaları oluşturmak için peynir rotaları, bağ yolları ve yerel ürün deneyim alanları 

oluşturulması, 

• Tarım, turizm, coğrafya ve gastronomi alanlarında disiplinler arası akademik çalışmalar 

yürütülmesi, 

• Türkiye'nin teruar potansiyelinin ulusal ve uluslararası tanıtım faaliyetleri, kampanyalar ve 

çeşitli uygulamalarla tanıtılması, 

Bu tür çalışmalar, teruar temelli ürün kimliğinin korunmasına ve teruar odaklı kalkınmaya 

katkıda bulunacaktır. 

 

 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

114 

 

KAYNAKÇA 

Akgöz, E., Varol, F., & Öksüz, M. (2023). The role of geographically indicated products in the determination of 

gastronomy routes in Konya. Yaşar Üniversitesi E-Dergisi, 18(72), 547–568. 

https://doi.org/10.19168/jyasar.1313808 

Barham, E. (2003). Translating terroir: The global challenge of French AOC labeling. Journal of Rural Studies, 

19(1), 127–138. 

Bowen, S., & Zapata, A. V. (2009). Geographical indications, terroir, and socioeconomic and ecological 

sustainability: The case of tequila. Journal of Rural Studies, 25(1), 108–119. 

https://doi.org/10.1016/j.jrurstud.2008.07.003 

Cabaroğlu, T. (2003). Üzümlerde aroma maddeleri ve şarapçılık açısından önemi. Gıda, 28(6), 599–605. 

Cheynier, V., Duenas-Paton, M., Salas, E., Maury, C., Souquet, J., & Sarni-Manchado, P. (2006). Structure and 

properties of wine pigments and tannins. American Journal of Enology and Viticulture, 57(3), 298–305. 

Coelho Costa, E. R. (2014). The geographical indications as a strengthening element for tourist activity. Turismo–

Estudos e Práticas, 3(1), 25–50. 

Çekal, N., & Aslan, B. (2017). Gastronomik bir değer olarak tarhana ve coğrafi işaretlemede tarhananın yeri ve 

önemi. Güncel Turizm Araştırmaları Dergisi, 1(2), 124–135. 

Demirer, H. R. (2010). Yöresel ürün ve coğrafi işaretler: Fransa ve Türkiye üzerine bir inceleme (Doktora tezi). 

Akdeniz Üniversitesi. 

Doğan Öz, B., & Saner, G. (2023). Siirt, Batman ve Gaziantep İllerinde Fıstık İşleme Tesislerinin 

Sürdürülebilirliği. Tarım Ekonomisi Dergisi, 29(2), 117-130. https://doi.org/10.24181/tarekoder.1396452 

García-Henche, B., Cuesta-Valiño, P., Durán-Álamo, P., & Penelas-Leguía, A. (2024). The role of women in 

maintaining the heritage value of gastronomy in Castilla-La Mancha. International Journal of Gastronomy and 

Food Science, 37, 100987. https://doi.org/10.1016/j.ijgfs.2024.100987 

Green, J. A., Parr, W. V., Breitmeyer, J., Valentin, D., & Sherlock, R. (2011). Sensory and chemical 

characterisation of Sauvignon Blanc wine: Influence of source of origin. Food Research International, 44, 2788–

2797. 

Hall, C. M., & Gössling, S. (2016). Food tourism and regional development. Routledge. 

İloğlu, N. (2014). Coğrafi işaretlerin tescili ve denetimi üzerine farklı ülke sistemlerinin incelenmesi ve Türkiye 

uygulaması (Uzmanlık tezi). Türk Patent Enstitüsü. 

İşleten, M., Uysal-pala, Ç., & Karagül-yüceer, Y. (2007). Ezine Peynirinin Mineral Madde İçeriği. Gıda, 32(4), 

173-179. 

Kargiglioğlu, Ş., & Temür, E. (2022). Muğla gastronomi haritası. Journal of Gastronomy, Hospitality and Travel, 

5(3), 1203–1215. https://doi.org/10.33083/joghat.2022.195 

Kayran, M . F. (2021). Şanlıurfa İlinin Coğrafi İşaretli Ürünlerinin Gastronomi Turizmi Potansiyeli Açısından 

Değerlendirilmesi. Doktora Tezi, Mersin Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Mersin. 

Koundouras, S., Marinos, V., Gkoulioti, A., Kotseridis, Y., & Van Leeuwen, C. (2006). Influence of vineyard 

location and vine water status on fruit maturation. Journal of Agricultural and Food Chemistry, 54(13), 5077–

5086. 

Marie-Vivien, D., & Biénabe, E. (2017). The multifaceted role of the state in the protection of geographical 

indications: A worldwide review. World Development, 98, 1–11. https://doi.org/10.1016/j.worlddev.2017.04.035 

Ribéreau-Gayon, P., Glories, Y., Maujean, A., & Dubourdieu, D. (2000). Handbook of enology: Vol. 2. The 

chemistry of wine. Wiley. 

Savaşkan, Y., & Kıngır, S. (2020). Sakarya ili gastronomik unsurlarının coğrafi işaret kapsamında 

değerlendirilmesi. Alanya Akademik Bakış, 4(3), 939–961. https://doi.org/10.29023/alanyaakademik.702037 

https://doi.org/10.19168/jyasar.1313808
https://doi.org/10.1016/j.jrurstud.2008.07.003
https://doi.org/10.24181/tarekoder.1396452
https://doi.org/10.1016/j.ijgfs.2024.100987
https://doi.org/10.33083/joghat.2022.195
https://doi.org/10.1016/j.worlddev.2017.04.035
https://doi.org/10.29023/alanyaakademik.702037


Ahmet Emrah Siyavuş 

115 

 

Sims, R. (2009). Food, place and authenticity: Local food and the sustainable tourism experience. Journal of 

Sustainable Tourism, 17(3), 321–336. 

TAGEM (2024). Türkiye’nin Coğrafi İşaret Tescilli Ürünleri. https://ci.turkpatent.gov.tr 

TAGEM. (2021). Coğrafi işaretli ürünlerde kalite kriterleri ve teruar etkisi teknik raporu. Tarımsal Araştırmalar 

ve Politikalar Genel Müdürlüğü. 

Toklu, S. & Pekerşen, Y.  (2019). Coğrafi İşaretli Gastronomik Bir Değer Olan Karaman Divle Obruğu Tulum 

Peynirinin Bölge Halkı Tarafından Algılanması. Journal of Tourism and Gastronomy Studies, 7 (3), 2251-2273. 

DOI: 10.21325/jotags.2019.470 

Trubek, A. B. (2008). The taste of place: A cultural journey into terroir. University of California Press. 

Wilson, J. (1998). Terroir: The role of geology, climate, and culture in the making of French wines. University of 

California Press. 

Yurt, İ., & Dinvar, Ş. (2024). Sürdürülebilir gastronomi turizmi kapsamında coğrafi işaret tescili alabilecek 

ürünlerin değerlendirilmesi: Safranbolu örneği. Aydın Gastronomy, 8(2), 413–425. 

https://doi.org/10.17932/IAU.GASTRONOMY.2017.016/gastronomy_v08i2009 

  

https://ci.turkpatent.gov.tr/
https://doi.org/10.17932/IAU.GASTRONOMY.2017.016/gastronomy_v08i2009




117 

The Role of Food Topics in Developing Students English 

Communicative Skills 

Badea MIHAELA1, Presadă DIANA 2 

Abstract 

The purpose of the paper is to explore the potential of food-related topics in enhancing students’ English 

communicative skills in second language (L2) classrooms. While communicative competence remains a central 

goal in language education, selecting engaging, relatable, and culturally rich themes is vital to encouraging active 

participation and meaningful interaction. Food, as a universal and culturally embedded subject, offers a 

multidimensional platform for language development. It investigates how integrating food topics into classroom 

discourse and activities fosters students’ speaking and writing, as well as and interpersonal communication skills. 

Keywords: food topics, productive skills, communicative skills, experiment, English classes 

Introduction 

Food and eating related topics provide an excellent opportunity for developing students’ 

communicative skills, especially productive skills such as speaking and writing by means of 

various activities that could avoid monotonous teaching and thus, allowing instructors to engage 

students in the learning process.  

Drawing on qualitative and quantitative data from classroom observations, student surveys, 

and language performance assessments in academic English language classes, the research 

identifies a positive correlation between food-themed tasks and increased learner motivation, 

vocabulary acquisition, and spontaneous communication. Role-plays (e.g., restaurant 

scenarios), debates (e.g., food ethics), descriptive tasks (e.g., favourite meals or traditional 

dishes), and cross-cultural comparisons (e.g., food customs) emerged as particularly effective 

in promoting authentic language use and cultural awareness. 

The findings suggest that food topics serve not only as linguistic input but also as socio-

cultural bridges that connect learners' personal experiences with global contexts, thus lowering 

affective filters and fostering a more inclusive and interactive learning environment. The paper 

concludes with practical implications for English language teachers, proposing adaptable 

1 Associate Professor, Ph. D., Petroleum-Gas University of Ploiești, mbadea@upg-ploiesti.ro 
2 Associate Professor, Ph. D., Petroleum-Gas University of Ploiești, dianapresada@yahoo.com 

mailto:mbadea@upg-ploiesti.ro
mailto:dianapresada@yahoo.com


III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

118 

 

classroom strategies and materials centered on food to support diverse learner needs and 

communicative goals. By highlighting food as a dynamic and underutilized resource in English 

language teaching, this study contributes to a broader understanding of content-based 

instruction and task-based learning in communicative language teaching frameworks. 

Ultimately, integrating food topics can enhance both language proficiency and intercultural 

competence, aligning with 21st-century educational priorities for global communication and 

understanding. 

Review of Literature  

In order to increase students’ involvement in producing their own spoken and written 

messages teachers should integrate productive skills with the receptive ones in a communicative 

environment, or insist on teaching speaking and writing together in combined activities.   

As regards speaking, Thornbury (2007:79) states that it is a cognitive skill by means of 

which “knowledge becomes increasingly automated through successive practice. Practice 

makes – if not perfect – at least, fluent.” This means that systematic practice can lead to the 

ability of producing oral coherent messages, which leads to the idea of fluency. According to 

Griffee and Gorsuch (2024), fluency is a complex concept that includes five areas: smoothness, 

linguistic accuracy, communicative goal achievement, vocabulary and text organizers, and 

creativity. By smoothness is meant the students’ capacity of producing language without 

interruption and difficulty. Linguistic accuracy means being coherent when expressing your 

ideas in L2. In order to have this ability it is necessary for students to master the vocabulary 

and grammar of the language. Communicative goal achievement refers to the students’ ability 

to use language accurately in achieving communicative goals in various real-life situations. 

Vocabulary and text organizers are required for students to be able to produce meaning, that is 

to have enough knowledge about vocabulary and sentences or text organizers (strings of words, 

syntagms, etc.), which allow them to express themselves in L2 successfully. As to the final area 

of fluency, creativity, it implies mastery of language to such a high standard that you are able 

to write your own texts (even stories, novels, poetry) and produces personal speeches. All these 

areas show that teachers tend to lay emphasis on using the language efficiently, and not only 

learning about it. That is why grammar and vocabulary are seen as support skills for learners to 

produce oral and written messages. Therefore, as a basis of oral communication speaking 

involves complex factors such as promoting real natural communication in the classroom 

setting, including non-verbal elements like facial expression, tone of voice and body language, 

practicing various linguistic registers and styles as well as producing accurate utterances. 



Badea Mihaela – Presadă Diana 

119 

 

Besides speaking, students learn how to communicate their ideas by means of writing as well. 

As Oliveira (2023:271) states “when students work collaboratively and have collective tasks to 

accomplish, they cand interact in rich and meaningful ways (…) Partner work, groupwork and 

discussions are key contexts in which English language students have the opportunity to 

develop productive skills.” In other words, communicative activities can stimulate and create 

real-life contexts that enable students to convey ideas in a natural way as much as possible. No 

matter how much teachers try to expose their students to authentic situations, “this has often 

remained superficial to some extent, since the people involved in such conversations are also 

role-playing and topics are often disengaging and far from real-life issues” (Reynolds et al., 

2024:223). In this sense, the authors previously mentioned as well as other researchers (Bassa, 

2023, Altinsoy and Boyraz, 2024, Duarte, Andrade and Dias, 2025) emphasize the idea of 

developing students’ communicative skills by means of informal digital learning of English 

(IDLE). Thus, in-class communication is complemented by opportunities for students to 

interact with people outside the classroom mainly by using digital tools (SnapChat, Marco Polo, 

Instagram, Tik Tok, etc.). Therefore, “learning English is not restricted by textbooks and other 

learning materials or classroom-traditional-learning interaction” (Bassa, 2023:148), which 

contributes to the strengthening of productive skills in communicative digital contexts. 

Learning the language in such contexts has led to the acknowledgement of the role of 

“extramural English” (Bassa, 2023) in developing students’ communicative and intercultural 

competences.  

In order to develop such competences food topics are a great opportunity for students to 

practice English both inside and outside the classroom, including virtual communication. 

Depending on the aim of the activity the teacher may insist either on accuracy or fluency when 

asking students to make use of productive skills. As a result, the activities may be accuracy-

based if the purpose is to consolidate certain vocabulary, pronunciation and grammatical 

structures, or fluency-based if the purpose is to produce language naturally and freely. The 

former consists in gradual teaching strategies, that range from very controlled to freer practice 

tasks, while the latter lays emphasis on free activities in order to help students produce language 

easily and confidently.  

Irrespective of the purpose the teacher has in mind, when teaching productive skills there 

are certain challenges that instructors and students have to cope with. As Thornbury (2007),) 

states, there are various factors that might impede communication which are connected with 

curriculum content, textbooks, class size, etc. Moreover, especially in the case of writing, 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

120 

 

traditionally-based techniques (copying, dictation) boredom may be one of these challenges. A 

possible solution suggested by the two authors is to choose writing topics that are interesting 

for the students and to make sure that students have enough background knowledge to produce 

a written text. Taking into account that giving students written tasks as homework can be 

demotivating, teachers should resort to collaborative activities by using brainstorming 

techniques (creating a mind map with the whole class) before the writing itself. Another 

possibility is to make students interact by means of creating tasks which involve writing to each 

other.  

Another challenge refers to insufficient use of L2 inside or outside the classroom when it 

comes to productive skills to which teachers might have the following solutions: tolerating 

students’ errors by seeing them as a sign of language progress, designing flexible tasks, that do 

not surpass students’ background knowledge, giving students enough time to think before 

speaking or writing something, using various forms of students’ groupings to increase 

classroom collaboration etc.  

When it comes to productive skills students’ lack of creativity when solving tasks may be 

avoided by not allowing robotic production such as only repeating the teacher’s words or 

copying information in their notebooks and emphasizing free production 

Research Methodology  

Research Questions 

The study had in view answering the following research questions meant to guide the 

teaching strategies during English classes:  

● How to improve students’ productive skills starting from food topics? 

● What food-related topics should be discussed? 

● What language structures should be presented and practiced? 

● What food-related vocabulary should be taught? 

● What language functions should be practiced? 

Participants In The Study 

The students who took part in the study were 30 second year Philology students enrolled 

in Romanian Language and Literature – English Language and Literature Bachelor’s Degree 

programme. The study was carried out during the English practical courses classes in the 2 



Badea Mihaela – Presadă Diana 

121 

 

semesters of the academic year 2024-2025. Students’ level of English was B1+ and B2 at the 

time of the study but by the end of the 3-year programme they should reach C1 or C2 level of 

English.  

Research Methods 

The study was based on a pedagogical experiment which divided into 3 stages: pre-

experimental stage, experimental stage and post-experimental stage. In the first stage the 

teacher evaluated students’ communicative skills (spoken and written production) and their 

knowledge of food-related vocabulary. The second stage consisted in activities meant to 

improve students’ communicative skills using food topics and the final stage of the experiment 

measured students’ achievements as a result of the class activities they took part in. 

Other research methods used in the study included the survey focused on students’ 

knowledge of food topics and classroom observation that provided the teacher with relevant 

information about students’ needs and progress. 

Results and Analysis 

The survey included 10 open questions whose purpose was to assess students’ knowledge 

about food topics (favourite foods, places to go out, specific dishes, recipes, etc.) as well as to 

find out their interest in food as a cultural aspect revealing social identity, traditions, shared 

experiences and values. The survey served as a needs’ analysis that oriented the teacher when 

conceiving the content of the lessons during the experiment.  

Students’ answers reflected the usefulness of dealing with food-related topics as they go 

out with friends and family or travel abroad and these represents situations that help discover 

other cultures and civilizations by means of English. In addition, due to their interest in the 

topic, the great majority of the students considered it to be stimulating as it facilitates 

interactions not only in the classroom when solving systematic tasks, but also outside the 

classroom environment where they have to opportunity to use the language in various real-life 

situations. It is also worth mentioning that most of the students were familiar with the 

vocabulary denoting types of food and dishes, types of restaurants, foods characteristic to 

particular countries, dietary habits, healthy and unhealthy food as well as the cultural impact of 

food in people’s life. However, there were some aspects that students were less familiar with 

like recipes, ingredients used for preparing food, methods of cooking, verbs expressing actions 

related to cooking, table manners etc.  



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

122 

 

As regards the initial evaluation of the students’ speaking and writing skills, the findings 

showed that there were differences between spoken and written production in the sense that 

their writing skills were better than their speaking skills. For this reason, they had problems in 

expressing their opinions fluently in English which led to pauses and interruptions when asked 

to take part in dialogues or conversations. Moreover, in order to overcome this difficulty in 

speaking, some of the students tended to mix English and Romanian every time they were not 

sure about certain terms and grammatical structures. Another problem that was noticed was the 

lack of coherence in organizing their thoughts and speech, which revealed students’ inability to 

build a fluent and accurate speech, especially when required to produce a two or three-minute 

monologue.  

In contrast, students proved better abilities when solving their writing tasks because the 

time provided for the tasks was longer, a fact that enabled most of them to produce clearly built 

sentences, with adequate grammar and spelling.  

Given these results, the experimental stage had to be conducted in such a manner that 

prioritized improving students’ fluency in speaking, but without neglecting vocabulary, 

grammar and writing skills.  

From all the activities developed during the classes, the following can illustrate how 

speaking and writing skills were tackled.  

Activity 1:  

Aim of the activity: expressing likes and dislikes about food 

Stages of the activity:  

The students were asked to write the name of a kind of food on a small piece of paper. 

After that, the teacher collected their pieces of paper and redistributed them to the class. Then, 

the students were required to form groups with the classmates who mentioned the same food 

on the slips of paper, by asking questions like: What kind of food did you write down? What 

was your choice? Afterwards, the students talked about their likes and dislikes regarding food 

in each group. They were told to use structures like I prefer….., I’d rather have…… than……, 

I dislike….., …… is not my cup of tea etc. When the conversation was over, the students chose 

a representative of the group to inform the others about their likes and dislikes. While listening 

the representatives of all groups, they had to take notes and report what the most appreciated 

type of dish was. 



Badea Mihaela – Presadă Diana 

123 

 

Activity 2:  

Aim of the activity: developing speaking and writing by means of role-play  

Stages of the activity:  

The teacher told the students to imagine that they were in a pub/restaurant where they were 

going to have a meal. Organized in groups of three or four, the students were asked to write 

down the dialogue before acting it in front of the class, one of the students playing the part of 

the waiter, while others were the customers. Meanwhile, the teacher could walk around, listen 

to the students and encourage them to take part in the activity. At the end of the performance, 

the group which had conceived the most appropriate dialogue was declared the winner.  

Activity 3:  

Aim of the activity: developing speaking and writing  

Stages of the activity:  

The teacher divided the class into groups and each group had to give reasons for choosing 

a certain pub or restaurant to go out. They also had to justify why other pubs or restaurants did 

not correspond to their preferences. In addition, they had to describe the menu of the place they 

chose. After doing this in speaking, they were required to write an advertisement in order to 

convince the other groups to choose the same place. When the presentation of the 

advertisements was over, the restaurant with highest number of votes was declared to be the 

place where they would celebrate a classmate’s birthday. 

Activity 4: 

Aim of the activity: developing speaking skills by means of a debate 

Stages of the activity: 

The class was divided into two groups and they had to come up with arguments pro and 

against the following statement: Fast food is better than slow food. After giving the groups the 

necessary time to prepare their arguments, they presented them to the jury designated by the 

teacher at the beginning of the activity. At the same time, they were given the opportunity to 

cross examine each other. Meanwhile, the members of the jury were asked to write down the 

strengths of each group in order to decide which the most convincing part was.   

Activity 5: 

Aim of the activity: developing writing skills  



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

124 

 

As a follow up of the previous activity, the students had to write an argumentative essay 

explaining why they preferred fast food or slow food. They were asked to pay attention to the 

specific structure of such a type of writing, that is to bear in mind expressing a main statement 

in the introduction, developing supporting arguments for it, and finding an appropriate 

conclusion. To help them write a coherent text, the teacher reminded them to use various 

sentence connectors for organizing their ideas.   

Other activities focused on using digital tools, such as socializing networks (Instagram, 

Facebook, Tik Tok) with the purpose of developing the students’ vocabulary as well as their 

speaking skills. Therefore, they were given projects on the best restaurants in certain cities, best 

rated food, famous chefs, well-known international recipes etc. that they had to present in front 

of the class.  

The third stage of the experiment took place towards the end of the second semester and it 

consisted in re-evaluating the students’ speaking and writing skills.  After being tested, it was 

noticed that most of the students proved to be more confident and fluent when expressing 

personal opinions in English. Having the opportunity to improve their vocabulary and grammar 

knowledge the students had the opportunity to get better at producing oral and written messages 

which gained coherence, accuracy and fluency.  

Apart from the findings that were mentioned above, valuable information was also gathered 

by means of classroom observation. Thus, the classed were perceived by the students as being 

enjoyable because they found the food-related topics to be stimulating as they were part of their 

everyday life. It was also noticed that due to the various tasks based on pair and groupwork, 

collaboration and interaction were highly appreciated leading to a higher interest in the English 

class. Special mention should be made of the fact that not only the classroom environment was 

a stimulus for the students, but also practicing English outside the classroom by means of social 

networks that put them in real-life situations.  

Conclusion 

The experiment showed that the use of food-related topics during English classes 

represented a good opportunity to improve students’ productive skills both inside and outside 

the classroom because such topics are stimulating, being part of their everyday life. It was 

observed that besides the productive skills targeted by the experiment, students also enriched 

their vocabulary and grammar knowledge. The food-related vocabulary that was taught 

included basic food vocabulary, as well as advanced vocabulary referring to ingredients and 



Badea Mihaela – Presadă Diana 

125 

 

spices, kitchen tools and appliances, verbs denoting activities in the kitchen, types of restaurants 

etc., while the grammar structures most often practiced were tenses of the indicative mood, 

degrees of comparison, modal verbs, -ing forms etc. As far as the topics that were discussed, 

students found traditional English and Romanian dishes, as well as international dishes to be 

the most interesting and appropriate for communication. Students’ productive skills were also 

developed by insisting on practicing language functions connected to these topics, such as 

expressing preferences, likes and dislikes, asking for and giving information, ordering, thanking 

etc. 

All these findings demonstrate that dealing with topics which correspond to students’ 

interests represents a good way to improve their performance in terms of communicating in 

English. It is therefore advisable for English teachers to adapt the content of the lessons to 

students’ needs as this might lead to successful English classes meant to develop students’ 

communicative skills.  

References  

Altinsoy, E., Boyraz, S. (2024). “Digital Literacy and Moral Values in the Digital Environments: Secondary 

Students Perceptions”. Brock Educational Journal Vol 33. No 2. pp. 32-54.  

Bassa, L. (2023). Combining Modern Communication Methods with Heritage Education. Hershey: IGI Global.  

Duarte, A., Andrade, J.G., Dias, P. (2025). Effects of Education Communication in Digital Learning Environments. 

Hershey: IGI Global. 

Griffee, D.T., Gorsuch, G. (2024). Using Theories for Second Language Teaching and Learning. London: 

Bloomsbury Academic. 

Oliveira, de L.C. (2023). Supporting Multilingual Learners’ Academic Language Development. London: 

Routledge.  

Reynolds, K. M., Mendoza Chirinos, G. M., Suarez, D., Effiong, O., & Kormpas, G. (Eds.) (2024). Decentering 

advocacy in English language teaching: Global perspectives and local practices. Ann Arbor: University of 

Michigan Press.   

Thornbury, S. (2007). How to Teach Speaking. London: Pearson Education Limited. 

  





127 

John Freely’nin İstanbul Anlatılarında Gastronomi ve Kültürel 

Kimlik İlişkisi 

Cahit BAKIR1 

Özet 

John Freely (1926-2017), İstanbul ve Akdeniz bölgeleri ile ilgili tarihsel ve kültürel anlatılarıyla tanınan önemli 

bir yazar ve gezgindir. Freely özellikle İstanbul ile ilgili eserlerinde şehrin tarihi ve mimarisi konusunda çok detaylı 

bilgiler vermesinin yanı sıra, gündelik yaşamın ayrılmaz bir parçası olan yemek kültürüne de önemli bir yer verir. 

Bu eserlerde Türk mutfağı, sadece bir beslenme biçimi değil, aynı zamanda kimlik, toplumsal aidiyet ve kültürel 

sürekliliğin bir aracı olarak zuhur eder.  Bu çalışma, John Freely’nin Strolling Through Istanbul (1972), Galata, 

Pera, Beyoğlu: Bir Biyografi (2016) ve Osmanlı Sarayı (1999) gibi eserlerinde Türk yemek kültürünün mekân ve 

kimlik inşasıyla ilişkisini Paul Connerton, Jan Assmann, Pierre Bourdieu ve Roland Barthes gibi düşünürlerin 

yemek üzerine yaptığı çalışmalar ışığında inceler ve Türk gastronomisinin kültürel bellek açısından önemini ortaya 

koyar. Bu bağlamda bu çalışma Freely’nin eserlerinde Türk gastronomisinin tarihsel ve toplumsal önemini ortaya 

koyarak yemek kültürünün kimlik ve kültürel bellek oluşumundaki rolüne dair yeni bir bakış açısı getirmeyi 

amaçlar. 

Anahtar Kelimeler: John Freely, Türk gastronomisi, yemek kültürü, kimlik ve kültürel bellek. 

Gastronomy and Cultural Identity in John Freely’s 

Istanbul Narratives 

Abstract 

John Freely (1926–2017) was a prominent writer and traveler known for his historical and cultural narratives about 

Istanbul and the Mediterranean regions. In his works on Istanbul, Freely not only provides highly detailed 

information about the city’s history and architecture but also gives great importance to its culinary culture, which 

is an indispensible part of daily life. In Freely’s works, Turkish gastronomy appears not merely as a mode of 

nourishment but also as a vehicle of identity, social belonging, and cultural continuity. This study examines the 

relationship between Turkish culinary culture and the construction of space and identity in John Freely’s works 

such as Strolling Through Istanbul (1972), Galata, Pera, Beyoğlu: A Biography (2016), and Inside the Seraglio: 

Private Lives of the Sultans in Istanbul (1999) through the lens of the writings of scholars like Paul Connerton, 

1 Dr. Öğr. Üyesi, Marmara Üniversitesi, İngiliz Dili ve Edebiyatı Bölümü, cahit.bakir@marmara.edu.tr, 

https://orcid.org/0000-0001-6307-1955 

mailto:cahit.bakir@marmara.edu.tr


III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

128 

 

Jan Assmann, Pierre Bourdieu, and Roland Barthes on food. It highlights the significance of Turkish gastronomy 

in terms of cultural memory. In this regard, this study aims to offer a new perspective on the role of culinary culture 

in the construction of identity and cultural memory by revealing the historical and social significance of Turkish 

gastronomy in Freely’s works. 

Key Words: John Freely, Turkish gastronomy, culinary culture, identity and cultural memory. 

 

Giriş 

John Freely 1926 – 2017 yılları arasında yaşamış önemli bir Amerikalı yazar, fizikçi ve 

gezgindir. 1960 yılında Türkiye’ye gelen Freely, daha sonra Boğaziçi Üniversitesi adını alan 

Robert Koleji’nin Fizik Bölümü’nde öğretim üyesi olarak çalışmaya başlamıştır. Yaşamının 

büyük bölümünü İstanbul’da geçiren Freely, 2017 yılında İstanbul’da vefat etmiş ve Feriköy 

Protestan Mezarlığı’na defnedilmiştir. Boğaziçi Üniversitesi’nde fizik derslerinin yanı 

sıra uzun yıllar boyunca astronomi, bilim tarihi ve özellikle Doğu ve Batı’da modern bilimin 

doğuşu konulu dersler vermiştir. Kariyeri boyunca yalnızca bir fizikçi olarak değil, aynı 

zamanda bir bilim ve kültür tarihçisi, gezgin ve yazar olarak da tanınmıştır.  

İstanbul ve Akdeniz dünyasına dair tarihsel, kültürel ve edebi anlatılarıyla bilinen Freely 

Strolling Through Istanbul: The Classic Guide to the City (1972), Istanbul: The Imperial 

City (1998), Inside the Seraglio: Private Lives of the Sultans in Istanbul (1999), The Grand 

Turk: Sultan Mehmet II – Conqueror of Constantinople and Master of an Empire (2009), 

Aladdin's Lamp: How Greek Science Came to Europe Through the Islamic World (2009), 

Before Galileo: The Birth of Modern Science in the Middle Ages (2012), Light from the East: 

How the Science of Medieval Islam Helped to Shape the Western World (2010), Galata, Pera, 

Beyoğlu: A Biography (2016) gibi altmıştan fazla kitabın yazarıdır. Eserleri genellikle İstanbul, 

Türkiye, Yunanistan, Osmanlı İmparatorluğu ve bilim tarihi konularını 

kapsamaktadır. Freely’nin anlatılarında tarih, mimari, gündelik yaşam ve gastronomi iç içe 

geçer. Bu nedenle onun eserleri hem kültürel tarih hem de kent belleği açısından önemli bir 

başvuru kaynağı niteliği taşır. 

Freely eserlerinde İstanbul’un tarihi, kültürü ve bilimsel mirası üzerine derinlemesine 

analizler sunar. Onun eserlerinde yalnızca İstanbul’un tarihi ve mimarisi değil aynı zamanda 

gündelik yaşamın ayrılmaz bir parçası olan yemek kültürü de önemli bir yer tutar. Hem yabancı 

hem de yerli bakış açısıyla İstanbul’a hem dışarıdan hem de içeriden bakabilen Freely, bir kültür 

elçisi kimliğiyle ön plana çıkar ve gastronomi, kimlik, aidiyet ve kültürel bellek ilişkisi üzerine 



Cahit Bakır 

129 

 

önemli gözlemler yapar. Bu bağlamda Freely’nin anlatılarında Türk mutfağı yalnızca bir 

beslenme biçimi olmanın ötesine geçerek bir kültürel dil işlevi kazanır. Yemek, onun 

eserlerinde kimliğin, toplumsal aidiyetin, kültürel sürekliliğin ve tarihsel anlatının bir aracı 

hâline gelir. Böylece Freely, gastronomiyi hem bireysel hem de kolektif belleğin taşıyıcısı 

olarak konumlandırır ve İstanbul’un çok katmanlı kimliğini yemek kültürü üzerinden yeniden 

okumamıza olanak tanır.  

Bu makale, yemeği bir kültürel dil olarak kullanan John Freely’nin eserlerinde 

gastronominin kimlik ve kültürel bellek inşasındaki rolünü incelemeyi amaçlamaktadır. 

Çalışma Freely’nin İstanbul’u yemek kültürü üzerinden nasıl anlattığını, yemeğin nasıl bir 

kimlik hikayesine dönüştüğünü ve Türk gastronomisinin mekân ve kimlik inşasıyla nasıl 

ilişkilendirildiğini araştırmaktadır. Ayrıca, Freely’nin eserlerinde yemek kültürünün kültürel 

bellek açısından nasıl değerlendirildiği de bu incelemenin temel amaçlarından biridir. Bu 

bağlamda Freely’nin eserleri gastronomi, tarih, kimlik çalışmaları ve kültürel bellek 

perspektifinden değerlendirilmekte ve Türk yemek kültürünün mekân ve kimlik inşasıyla 

ilişkisi Paul Connerton, Jan Assmann, Pierre Bourdieu ve Roland Barthes gibi düşünürlerin 

yemek, kültür ve bellek üzerine ortaya koydukları kuramsal yaklaşımlar ışığında 

değerlendirilmektedir. Bu doğrultuda bu çalışma Freely’nin eserlerinde Türk gastronomisinin 

tarihsel ve toplumsal önemini ortaya koyarak yemek kültürünün kimlik ve kültürel bellek 

oluşumundaki rolüne dair yeni bir bakış açısı sunmayı hedeflemektedir. 

John Freely’nin İstanbul Anlatılarında Gastronomi, Mekân ve Bellek 

Kültürel bellek yemek yeme, çay-kahve içme, selamlaşma ve kutlama gibi bedensel olarak 

icra edilen günlük pratikler yoluyla defalarca tekrarlanarak pekişir ve sonraki nesillere aktarılır. 

Bu doğrultuda toplumlar, kültürel hafızalarını yalnızca kendilerine aktarılan sözlü veya yazılı 

metinler aracılığıyla değil, aynı zamanda bu hafızayı sürekli yeniden üreten, koruyan ve devam 

ettiren bedensel pratikler aracılığıyla da tazelerler. Paul Connerton’ın belirttiği gibi, “geçmişin 

imgeleri ve geçmişe dair hatırlanan bilgiler, az ya da çok ritüel nitelikli performanslar 

aracılığıyla aktarılır ve sürdürülür.”2 (How Societies Remember, 1989, s. 38). Connerton’un 

belirttiği üzere, gündelik ritüel haline gelmiş eylemler alışkanlık haline gelmiş hatırlama 

biçimlerine dönüşür ve bu eylemler geçmişi bugünkü davranışlarımız içinde yeniden 

canlandırarak zihnimizde canlı tutar. Bu tür bir bellekte geçmiş, sanki bedenin içine işlemiş ya 

da orada katmanlaşmış gibidir: 

 
2 Aksi belirtilmedikçe çeviriler tarafımdan yapılmıştır. 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

130 

 

Görgü kuralları ile nezaket kuralları, bedensel davranış biçimleri aracılığıyla yeniden üretilir ve hatırlanır. 

Bu kurallar, alışkanlık hâline gelmiş bellekler (habit-memories) olarak, yani sürekli yinelenen nezaket ve 

görgü kuralları olarak hatırlanır. Âdâb iştahın özellikle de en mükemmel eylem olan tüketimi kapsayacak 

şekilde uygun bir biçimde giderilmesini gerektirir. Kültürün doğa üzerindeki kırılgan hâkimiyeti ise, 

yeme eyleminin zevk ve estetik anlayışının sergilendiği bir gösteriye dönüştürülmesiyle yerine getirilir. 

Bourdieu’nun da hatırlattığı gibi, bu durum, yemeği sanatsal incelik ve etik değerlerin kutlandığı bir vesile 

haline getirerek tüketimin asıl işlevi olan ortak bir ihtiyacı karşılamayı ikinci plana atmanın bir yoludur. 

(How Societies Remember, 1989, s. 84).  

 

Yukarıda da belirtildiği gibi, Connerton günlük veya mevsimsel yemek ritüellerini, 

yemekle ilgili alışkanlıklarımızı ve yemeği hazırlama, sunma ve tüketme biçimlerimiz gibi 

bedensel rutinleri kültürel belleğin temel unsurlarından biri olarak ele alır ve bunları kollektif 

kimliğin sürekliliğini sağlayan öğelerle ilişkilendirir. Benzer şekilde, Freely de bir şehrin 

(İstanbul) günlük yeme-içme eylemleri aracılığıyla kendini hatırlamasının, yani bedensel 

pratikler yoluyla kültürel kimliğini inşa etmesinin önemini vurgular: “Bu yüzden ziyaretçiye, 

şehri ilk kez görmek için Galata Köprüsü’ne doğru bir gezintiye çıkmasını tavsiye ederim. 

Ancak orada gezerken, tıpkı İstanbullular gibi, köprünün alt katındaki bir çay bahçesinde ya da 

kafede oturarak, bir fincan çay ya da bir kadeh rakı eşliğinde keyif yapmalı; Haliç’in, Boğaz ve 

Marmara Denizi’yle buluştuğu yere doğru uzanan manzarayı seyretmelisiniz” (Strolling 

Through Istanbul, 2010, s. 1). Connerton’un belirttiği üzere, bu tür ritüeller geçmişin imgelerini 

ve hatıralarını canlı tutar ve günümüze kadar ulaşmasını sağlar. Freely’de de tasvir edilen 

Galata Köprüsü’nde çay, kahve veya rakı içme eylemleri sadece bir şey içmekten ibaret 

değildir, bu aksine İstanbullu olmanın ve İstanbul kültürünün bir parçasıdır. Böylece, Freely 

İstanbul’un tarihsel çok katmanlılığını bu tekrar eden gündelik eylemler aracılığıyla görünür 

kılar.  

Freely’de gördüğümüz gibi, İstanbul’da yeme-içme gibi günlük tekrarlanan eylemler 

insanları bir araya getirir, sosyalleşmelerine olanak tanır ve toplumsal bir kimlik oluşmasına 

katkıda bulunur. Yemek, daha ziyade yemek kültürü, Ichijo ve Ranta’nın vurguladığı gibi, birey 

ve ulus arasında belirli bir ilişki kurar ve bunu sürdürür. Belirli bir toplumda yemeğin 

hazırlanışı, sunumu ve tüketilmesi bu toplumun yemeklerini nasıl algıladıklarına ve kendilerini 

bir ulus olarak nasıl tanımladıklarına katkıda bulunur (Food, National Identity and 

Nationalism: From Everyday to Global Politics, 2016, s. 2). Böylece benzer damak tadına sahip 

olmak, yemek sofralarında buluşmak, yemek yerken sohbet etmek ve bu gelenekleri sürdürmek 

bir toplumun uluslaşma sürecinin önemli bir öğesini oluşturur. Connerton’a göre “[t]üm 

ritüeller tekrarlayıcıdır ve tekrar, kendiliğinden geçmişle bir süreklilik anlamına gelir.” (1989, 

s. 45). Alışkanlık haline gelmiş bu gündelik tekrarlanan eylemler, toplumsal kimliğin 

oluşmasında önemli bir rol oynar. Dolayısıyla Freely’nin İstanbul’u hem bireysel hem de 



Cahit Bakır 

131 

 

toplumsal hafızanın mekânsal olarak sergilendiği bir şehir haline gelir: “İstanbul, yalnızca 

içinde yaşanılan bir müze değildir; çünkü eski şehir, tarihinin ve mimarisinin çok ötesine geçen 

bir güzelliğe ve büyüye sahiptir. Bu duyguyu, güneş ışınlarının süzüldüğü bir meydandaki 

çayevinde ya da meyhanede otururken ya da Boğaz kıyısında asmalarla gölgelenmiş bir kafede 

dinlenirken hissetmek mümkündür” (Strolling Through Istanbul, 2010, s. 461). Freely, 

İstanbul’u yemek ve mekân kavramlarını bir arada ele alarak anlatırken, şehrin günlük yemek 

eylemleri aracılığıyla kendi kültürel kimliğini nasıl hatırladığını ve bunu nesilden nesile 

aktardığını ortaya koyar. Böylelikle, bu yeme-içme gibi gündelik eylemler mekân ile bütünleşir 

ve toplumsal kimliğin oluşmasına katkıda bulunur.  

Hem bireysel hem de toplumsal kimliklerimizin oluşmasında kültürel bellek önemli bir rol 

oynar. Bu bellek, bizlere kökenlerimizi ve mekânsal aidiyetimizi hatırlatarak bir benlik ve 

kimlik duygusu kazandırır. Kültürel belleğimizin oluşması ve sürdürülmesi sürecinde en önemli 

faktörlerden biri de gastronomidir. Yemeğin hazırlanması ve yenmesi gibi süreçler, bu belleği 

sürekli olarak yeniden hatırlamamızı sağlayan ve bizi geçmişimizle bağ kurmaya yönlendiren 

pratiklerdir. Jan Assmann’ın belirttiği gibi, “[…] diğer deyişle "geleneğin oluşumu’: "geçmişle 

ilişki" ve "politik kimlik ya da imgelem" ifadeleri ile tanımlayabileceğimiz işlevsel çerçeve için 

kültürel bellek kavramına ihtiyacımız var. Bu bellek kültüreldir, çünkü sadece kurumsal ve 

yapay olarak oluşturulabilir, buna rağmen bellektir, çünkü toplumsal iletişimle ilişkisi, bireysel 

belleğin bilinçle ilişkisi ile aynıdır” (Kültürel Bellek: Eski Yüksek Kültürlerde Yazı, Hatırlama 

ve Politik Kimlik, 2015, s. 31). Kültürel bellek bireylerden daha uzun süre yaşayan ve onlara 

geçmişlerini hatırlatan ve geçmişleriyle bağ kurmalarını sağlayan anlatılar, semboller ve 

pratikler aracılığıyla hatırlanır ve gelecek nesillere aktarılır. Bu bağlamda hem yemeğin 

hazırlanışı, sunuluşu ve sofra adabı gibi yemek ile ilgili gelenekler hem de hanlar, 

kervansaraylar, lokantalar, meyhaneler, kafeler, kahvehaneler gibi yeme-içme mekânları 

geçmişi içinde bulunduğumuz zamana bağlayan birer hafıza işlevi görür. Bu mekânlar yalnızca 

yemek yeme ve sosyalleşme yerleri değil, aynı zamanda kültürel belleğin ve kültürel 

sürekliliğin icra edildiği yapılardır. Bu açıdan, John Freely’nin İstanbul anlatılarında yer verdiği 

hanlar ve kervansaraylar, geçmişin mekânsal hafızasını canlı tutan örnekler arasında öne çıkar: 

 

Ana caddeyi bir an için terk ederek sağa, Konstantin Sütunu’nun yanında aşağı doğru inen Vezir Han 

Caddesi’ne dönüyoruz. Bu sokağın sağ tarafında kısa bir mesafe yürüdüğümüzde Köprülü külliyesinin 

bir başka kurumu olan Vezir Hanı’nın girişine geliyoruz. Bu tür hanlar, veya kervansaraylar, seyahat eden 

tüccarların sadece gece konaklayıp yemek bulabilecekleri değil, aynı zamanda mallarını satabilecekleri 

veya depolayabilecekleri ticari işletmelerdi. Bunlar büyük ve sağlam inşa edilmiş taş ya da taş ve tuğladan 

yapılmış büyük bir avlu etrafında iki ya da üç katlı yapılardır. (Strolling Through Istanbul, 2010, s. 142). 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

132 

 

 

Bu tür mekânlar kültürel belleğin sürekliliğini sağlayan yapılardır çünkü yeme-içme 

gelenekleri bu mekânlarda defalarca tekrarlanan ve kurumsallaşan eylemlere dönüşür. Nitekim 

İstanbul da bu mekânlarda icra edilen yemek gelenekleri ile hem kendini hatırlar ve hem de 

bunu ziyaretçilerine hatırlatır. Böylelikle, Freely’nin İstanbul anlatılarında yeme-içme 

mekânları yalnızca gastronomik deneyim alanları olarak değil, aynı zamanda kültürel belleğin 

somutlaştığı sosyal mekânlar olarak da karşımıza çıkar. Bu yönüyle, geçmişin yaşam 

biçimlerini ve toplumsal ilişkilerini günümüze taşıyan mekânlar olarak önem kazanırlar. Bu 

bağlamda Freely, İstanbul’un sokaklarında yer alan bu yeme-içme mekânlarını yalnızca sosyal 

buluşma alanları olarak değil, aynı zamanda kentin kültürel belleğini ve edebi mirasını yansıtan 

yaşam alanları olarak betimler: 

 

Sahne Sokak'tan sağa ayrılan ilk sokak Nevizade'dir. 19. yüzyılın ikinci yarısında, bu sokağın ana faaliyeti 

at arabaları yapımı, araba tekerleklerinin onarımı ve atların nallanmasıydı. Otomobilin gelişiyle rağbet 

görmemiş sokak çöküşe geçmişti. 1940'larda sokakta iki efsanevi meyhane açılmıştı. Bunların ilki, solda 

Kameriye Sokak'ın köşesinin yakınındaki, Orhan Veli, Sait Faik, Mina Urgan, Peyami Safa ve Cahit Irgat 

gibi edebi şahsiyetlerin uğrak yeri olan Lambo'nun meyhanesidir (Mücap Ofluoğlu burayı "bir nesil 

bohem sanatçının eğitildiği laboratuvar" diye tanımlar). Son derece küçük bir yerdi (İlhan Berk "belki de 

dünyanın en küçük meyhanesidir: Bir tramvay büyüklüğündedir" der): Pencere kenarındaki taburelerde 

sadece iki kişilik yer vardı, müşterilerin kalanı çinko tezgâha yaslanmak zorundaydı. Lambo'nun 

meyhanesinde yiyecek fazla bir şey yoktu ve müşteriler genellikle Marmara şarabı içerlerdi.  

[…] 

Biraz daha aşağıda kendini tüketen yazarların başka bir uğrak yeri, Lefter'in meyhanesi vardı; mezelerinin 

kalitesi ve çeşitliliği ile bilinirdi, Lefter'in erkek kardeşi Panayoti burada laterna çalardı. Bu meyhane 

1964 yılında Lefter ve kardeşi Atina'ya taşınınca kapandı. (Galata, Pera, Beyoğlu: Bir Biyografi, 2014, 

s. 225-226) 

 

Bu alıntı, İstanbul’un toplumsal hafızasında önemli bir yer tutan mekânsal belleğin canlı 

bir örneğini sunar bize. Assmann’ın işaret ettiği üzere kültürel bellek toplumsal olarak 

paylaşılan ritüeller, anlatılar ve mekânlar aracılığıyla kurumsallaşır ve tekrar tekrar yeniden 

üretilir. Freely’nin bahsettiği Nevizade Sokağı’nda bulunan Lambo’nun ve Lefter’in 

meyhaneleri yalnızca yemek yenilen ve içki içilen mekânların ötesine geçer ve bir entelektüel 

ve kültürel hafıza alanı olarak işlev görürler. Bu mekânlarda bilinen bazı Türk yazar, şair ve 

düşünürlerin bir araya gelmesi, kentin kültürel kimliğinin inşasında belleğin toplumsal ve 

mekânsal boyutlarını bize gösterir. Buralarda mekân bireysel anların ötesine geçer ve bir 

kuşağın yaşam tarzının, sanatsal üretim biçiminin ve entelektüel paylaşımının bir taşıyıcısına 

dönüşür. Assmann’a göre: “İçinde yaşadığı şeyler dünyasının, şimdiki zamanı yaşarken farklı 

geçmişleri hatırlatan bir zaman dizini de vardır” (2015, s. 27). Assmann’ın vurguladığı gibi 

kültürel bellek, şimdiki zamanda geçmişin hatırlanmasıyla varlığını sürdürür. Freely’nin 



Cahit Bakır 

133 

 

bahsettiği Nevizade Sokağı’ndaki bu efsanevi meyhaneler de artık günümüzde var olmasalar 

da İstanbul’un kültürel belleğinde nostaljik bir süreklilik yaratmaya devam eder. Böylece bu 

mekânlar yıkılmış ya da dönüşmüş olsalar da hatıra şeklinde varlıklarını sürdürür ve kültürel 

kimliğimizi ve belleğimizi oluşturmada önemli bir rol oynarlar. Böylelikle geçmişin sosyal 

dokusunu ve yaşam biçimlerini günümüzün kentsel hafızasında yeniden üretirler.  

John Freely, İstanbul’un hem günümüz yeme-içme mekânlarını hem de geçmişin 

geleneksel mutfak kültürünü anlatarak kentin gastronomik kimliğini tarihsel bir süreklilik 

içinde sunar. Yemek kültürü, Ichijo ve Ranta’nın belirttiği gibi, bir ulusu belirli yemeklerle ve 

onlara bağlı alışkanlıklarla düşünmemizi sağlar. Bu kültür aynı zamanda günlük yemek 

pratikleri ve sıradan eylemler aracılığıyla ulusu sürekli yeniden kurar ve yaşatır. Bu sade ulusal 

yemek sembolleriyle birlikte bakıldığında, yemek kültürü, hem ulusal kimliğimizin zamanla ve 

mekânla ilişkisini oluşturur hem de ona anlam ve simgesel bir değer verir (Food, National 

Identity and Nationalism: From Everyday to Global Politics, 2016, s. 7). Yemek kültürü sadece 

ulusal kimliğimizi şekillendirmekle kalmaz aynı zamanda içinde bulunduğumuz kültürün 

sosyal yapısını da şekillendirmeye katkıda bulunur. Bilindiği üzere tat veya lezzet sosyal 

hiyerarşinin bir göstergesidir ve ne yediğimiz ve nasıl yediğimiz ait olduğumuz toplumsal 

sınıflarımızı, eğitim düzeylerimizi ve kültürel sermayelerimizi gösterir.  Bourdieu’ya göre: 

“Konu beğeni olduğunda, her belirlenim, hiçbir şeyde olmadığı kadar yadsımadır ve beğeniler 

kuşkusuz, her şeyden önce başka beğeniler söz konusu olduğunda, başkalarının beğenileri 

karşısında, tiksinti, dehşete düşme, derinden gelen bir tahammülsüzlüktür ("mide bulandırıcı 

bir şey")” (Ayrım: Beğeni Yargısının Toplumsal Eleştirisi, 2014, s. 91). Bu noktada, 

Bourdieu’nün beğeni kavramına ilişkin saptamaları bize Freely’nin İstanbul anlatılarında 

betimlediği yeme-içme kültürünü anlamak açısından önemli bir kuramsal çerçeve sunar. 

Freely’nin aktardığı yemek sahneleri yalnızca damak zevkinin değil, aynı zamanda sınıfsal 

aidiyetin, kültürel farklılıkların ve toplumsal sınırların da görünür olduğu alanlardır. Bu 

yemekler yalnız beslenme aracı olmaktan çıkar ve kültürel sermaye ve sosyal statüyü gösteren 

birer sembol haline dönüşürler.  

Freely’nin gastronomik İstanbul tasviri, sosyal sınıfları ve tarihsel sürekliliği gözler önüne 

serer. Böylece yeme-içme pratikleri ve mekânları geçmişten günümüze toplumsal katmanları 

gösterir. Bu bağlamda, tarihsel kaynaklar ve gözlemler, İstanbul’da yeme-içme kültürünün 

yalnızca gastronomik bir boyutu olmadığını, aynı zamanda sosyal statü ve yaşam tarzlarını da 

yansıttığını ortaya koyar. Freely’nin Osmanlı Sarayı (2020) kitabında belirttiği üzere, Leydi 

Mary’nin 1718 tarihli mektubu da bu durumu destekler. Abbe Conti’ye yazdığı satırlarda, 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

134 

 

Boğaz’daki sarayı “Kanal” olarak tanımlayarak Batılılar ile Doğuluların yaşam biçimlerindeki 

belirgin farklılıkları öne çıkarır: 

Evet, zevk anlayışları bizlerinkinden farklı, hatta belki de çok daha iyi. Neredeyse, bu şekilde müzikle, 

şarapla, lezzetli yemeklerle, bahçelerde gezintilerle bir ömür geçirmenin, bizim politikayla ya da sırrına 

eremeyeceğimiz, ersek de insanları bizim kadar değer vermeye ikna edemeyeceğimiz ilimlerle uğraşarak 

zihinlerimize işkence edişimizden çok daha yerinde olduğuna inanacağım … Belki de bu itirafıma 

güleceksiniz ama olanca bilgisiyle bir Isaac Newton olmaktansa, olanca cahilliğiyle varlıklı bir Efendi 

olmayı yeğlerdim. (s. 211) 

 

Bu gözlem, İstanbul’da yeme-içme pratiklerinin yalnızca zevk veya estetikle sınırlı 

olmadığını, aynı zamanda toplumsal statü, kültürel değerler ve tarihsel süreklilikle 

şekillendiğini ortaya koyar. Leydi Mary’nin mektubu, Osmanlı elitinin günlük yaşamına ve 

zevk anlayışına dair Batılı bir bakış sunarken, Freely’nin betimlemeleri bu tarihsel ve sosyal 

farklılıkları modern okuyucuya aktarır. Bu bağlamda, Murat Belge’nin de belirttiği gibi, “[…] 

söylemeye çalıştığım şey, bu ‘lezzetin’ o kadar da bireysel olmadığı. Bize neyin ‘lezzetli’, neyin 

‘lezzetsiz’ geldiğinin ardında tarihi ve toplumsal etkenlerin rolü olduğu” (Tarih Boyunca Yemek 

Kültürü, 2024, s. 24). Bu da gösteriyor ki, bir yemeğin lezzeti yalnızca bireysel bir zevk 

meselesi değil, aynı zamanda tarihsel ve toplumsal bağlamlarla şekillenen kolektif bir 

deneyimdir. Dolayısıyla İstanbul’un gastronomik deneyimleri hem kültürel kimliği hem de 

toplumsal dokuyu anlamada önemli bir araç olarak öne çıkar.  

Yukarıda bahsedildiği gibi yeme-içme eylemi hazırlanışı ve tüketilmesi süreçleri ile 

kültürel bir dil işlevi görür ve bu nedenle beslenmenin ötesine geçip kültürel anlamlar taşır. 

Böylelikle her öğün, kullanılan her malzeme ve eşlik eden her ritüel, toplumun değerlerini, 

kimliğini ve hatta ideolojik yönelimlerini yansıtan birer anlam taşıyıcısına dönüşür. Bu 

bağlamda Roland Barthes sorar: “Yemek nedir? O, yalnızca istatistiksel veya beslenme amaçlı 

çalışmalarda kullanılabilecek ürünlerin bir koleksiyonu değildir. Aynı zamanda, bir iletişim 

sistemi, bir imgeler bütünü, bir kullanım, durum ve davranış protokolüdür” (“Toward A 

Psychosociology of Contemporary Food Consumption”, 1961, s. 21). Bu kültürel anlam 

katmanları, Freely’nin İstanbul betimlemelerinde somut mekânsal deneyimlerle daha da 

görünür hâle gelir. Nitekim Freely’de yeme-içme anları, kentin tarihsel birikimini 

duyumsamanın ve onu yeniden okumaya başlamanın da bir aracına dönüşür: “Galata 

Köprüsü’ndeki kafemizde çayımızı veya rakımızı yudumlarken gözlerimizi bir kez daha yedi 

kadim tepesinde imparatorluk anıtlarıyla taçlanmış, gri ve harap güzellikteki İstanbul’a 

dikiyoruz. Böyle anlarda Delphi kâhini haklı bulabiliriz; çünkü bu büyüleyici yerin öte 

yakasında yerleşenler kesinlikle kör olmalıydı” (Strolling Through Istanbul, 2010, s. 14) Bu 

sahne, yeme-içme eyleminin Freely’nin anlatılarında yalnızca bir tat alma deneyimi değil, aynı 



Cahit Bakır 

135 

 

zamanda tarihsel dokuyu, mekânsal hafızayı ve kentin çok katmanlı kimliğini kavramayı 

sağlayan bir bakış pratiği olarak işlev gördüğünü açıkça ortaya koyar. Böylece şehir, gündelik 

bir içimlik çayın ya da rakının eşliğinde yeniden anlamlanan, geçmişi ve bugünü aynı anda 

duyumsatan yaşayan bir kültürel metne dönüşür. 

Freely böylelikle yeme-içme eylemini sadece bir beslenme aracı olarak değil, bir anlatı 

aracı olarak da tasvir eder. Türk kahvesi içme ritüeli, Boğaz kenarında balık ekmek yenmesi ve 

bir meyhanenin ziyaret edilmesi bize gastronomi, mekan, kimlik, sosyal ilişkiler ve toplumsal 

aidiyet arasındaki bağı gösterir.  Barthes’ın yemeği beslenme biçiminden ziyade bir iletişim 

sistemi olarak tanımlamasına paralel olarak Freely de İstanbul’un yemek kültürünün nasıl 

konuştuğunu gözler önüne serer. Böylelikle Freely’nin yazılarında gastronomi İstanbul’un 

kendini ifade ettiği bir gösterge sistemi niteliği kazanır. Bu durum, onun İstanbul’un meyhane 

kültürünü betimlerken kullandığı şu satırlarda da açıkça görülür: “Pasaj, lezzetli bir atıştırmalığı 

draft bira veya anason aromalı, aklı uyuşturan ulusal içki rakı eşliğinde tadabileceğiniz, eski 

tarz meyhanelerle çevrilidir. Pasaj’ın iç ucu, İstiklal Caddesi’nden başlayıp şehrin en renkli 

sokak pazarlarından biri olan Galatasaray Balık Pazarı’na kadar uzanan Şahne Sokağı’na açılır” 

(Strolling Through Istanbul, 2010, s. 397). Nevizade’de atıştırmalık eşliğinde bira yudumlamak 

veya Galata Köprüsü’nde rakı ya da çay içmek yalnızca bir tüketim eylemi olmanın ötesinde 

bir anlam taşır ve mekanla, tarihle ve kimlikle kurulan bir kültürel iletişim biçimi haline gelir. 

Bu ve benzeri yeme-içme pratikleri kentin çok katmanlı hafızasını ve yaşam tarzını içinde 

barındırır ve bizlere hatırlatır. Böylelikle Freely de yemek betimlemeleri toplumsal aidiyetin, 

kimliğin ve kültürel sermayenin dile geldiği bir anlam sistemine dönüşür. Freely’nin yemek 

sahnelerini bir kültürel okuma pratiğine dönüştüren yaklaşımı, Barthes’ın yemeği çok katmanlı 

bir iletişim sistemi olarak ele alan geniş çerçevesiyle daha da anlam kazanır. Nitekim Barthes, 

yiyeceklerin yalnızca tüketilen maddeler değil, toplumsal ilişkileri ve kültürel kodları taşıyan 

göstergeler olduğunu ayrıntılı biçimde şöyle açıklar: 

 

Bir yiyecek maddesini satın aldığında, tükettiğinde veya sunduğunda, modern insan basit bir nesneyi salt 

geçişli bir biçimde işlemez; bu yiyecek maddesi bir durumu özetler ve iletir; bir bilgi oluşturur, anlam 

taşır. Yani, sadece daha az veya çok bilinçli motivasyonların bir göstergesi değil, gerçek bir işaret, belki 

de bir iletişim sisteminin işlevsel birimi olur. Burada yalnızca yiyeceğin sergilenme öğelerini - örneğin 

misafirperverlik ritüellerinde kullanılan yiyecekleri - kast etmiyorum; çünkü her yiyecek, belirli bir 

toplumun üyeleri arasında bir işaret işlevi görür. Bir ihtiyaç, standart üretim ve tüketim yoluyla 

karşılandığı anda, yani kısa süre içinde bir kurum niteliği kazandığında, işlevi artık o işlevin işaretiyle 

ayrıştırılamaz. Bu durum giyim için de geçerlidir; yiyecek için de öyle. Şüphesiz, antropolojik açıdan 

bakıldığında yiyecek (her ne kadar soyut bir biçimde olsa da) temel ihtiyaçtır; ancak insan yabani 

meyvelerle beslenmeyi bıraktığından beri, bu ihtiyaç oldukça yapılandırılmıştır. Maddeler, hazırlama 

teknikleri, alışkanlıklar - tüm bunlar anlam farklılıkları sisteminin bir parçası hâline gelir; ve bu 

gerçekleştiği anda, yiyecek aracılığıyla iletişim başlamış olur. İletişimin varlığı, kullanıcılarının bu 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

136 

 

durumu ne kadar bilinçli fark ettiğiyle değil, yiyecekle ilgili tüm olguların diğer iletişim sistemlerine 

benzer bir yapı oluşturma kolaylığıyla kanıtlanır (“Toward A Psychosociology of Contemporary Food 

Consumption”, 1961, s. 21-22). 

 

Bu doğrultuda Freely’nin İstanbul’daki yeme-içme pratiklerini betimlerken yaptığı şey, 

yalnızca mekânların atmosferini aktarmak değildir; o, daha ziyade kentin gündelik hayatına 

sinmiş kültürel kodları, hafızayı ve toplumsal ilişkileri görünür kılar. Barthes’ın belirttiği gibi 

yiyecekler, tüketildikleri anda bile sıradan nesneler olmaktan çıkarak birer işaret hâline gelir. 

Diğer bir deyişle, tüketim maddesi olma durumunun ötesine geçer, anlam üretir, içinde bir 

kimlik ve kültürel hafıza barındırır. Freely’nin anlatılarında da İstanbul’un gastronomisi tam 

olarak bu işlevi üstlenir. Nevizade’de içilen bir bira, Galata Köprüsü’nde yudumlanan bir çay 

ya da rakı, kenti okumaya yarayan birer sembolik araca dönüşür. Böylece yemek, hem mekânı 

hem de kimliği hatırlatan, toplumsal aidiyeti pekiştiren kültürel bir dil olarak işlev görür. Bu 

son derece zengin ve çok katmanlı gösterge sistemi, Freely’nin İstanbul tasvirlerinde hem 

bireysel deneyimi hem de kolektif belleği aynı anda göz önüne serer. 

Sonuç 

John Freely’nin İstanbul anlatılarında yemek, yalnızca beslenmenin ötesinde, kimlik, 

toplumsal aidiyet ve kültürel belleğin somut bir göstergesi olarak işlev görür. Ichijo ve 

Ranta’nın vurguladığı gibi, yemeğin temin edilmesi ve tüketilmesi gibi rutin ve gündelik 

faaliyetler aracılığıyla yemek kültürünün bir ulusun hem kurulmasında hem de kendini tekrar 

tekrar yaratmasında önemli bir rolü vardır (2016, s. 7). Freely’nin anlatılarında da yeme-içme 

kültürü İstanbul’un tarihsel ve kültürel dokusunu, toplumsal yaşamın katmanlarını ve geçmişin 

izlerini bizlere aktarır. Bu da bize gösterir ki yeme-içme eylemi yalnızca tadıyla değil, tarih, 

kimlik ve kültürel hafıza aracılığıyla anlam kazanır. Böylece Freely’nin eserlerinde Türk 

mutfağı, farklı etnik ve kültürel etkilerin bir araya geldiği bir kimlik aracı olarak, geçmişin 

sürekliliğini sağlar ve kültürel belleğin aktarılmasında önemli bir rol oynar. Böylelikle 

Freely’nin metinlerinde her öğün, İstanbul’un ve Türk toplumunun tarihini, kültürünü ve 

toplumsal belleğini anlatan bir hikâye olarak işlev görür. Yemekler tüketilirken aynı zamanda 

kimlikler, kültürel değerler ve tarih yeniden hatırlanır ve yeniden üretilir. Bu bağlamda, 

Freely’nin İstanbul gastronomisini ele alış biçimi, bir ulusal mutfağın yalnızca lezzetleriyle 

değil, bütün bir tarihsel yaşam anlayışı ve kültürel dünya görüşünü yansıtması açısından önem 

kazanır. Bu durum, Murat Belge’nin de işaret ettiği üzere, “Bir ulusal mutfak, bir ulusal giysi 

kadar yansıtabiliyor tarihi, bütün bir hayat anlayışı ve dünya görüşünü” (Tarih Boyunca Yemek 

Kültürü, 2024, s. 18) ifadesiyle doğal bir şekilde örtüşür. 



Cahit Bakır 

137 

 

Kaynakça 

Assmann, J. (2015). Kültürel Bellek: Eski Yüksek Kültürlerde Yazı, Hatırlama ve Politik Kimlik  (A. Tekin Çev.). 

Ayrıntı Yayınları. 

Barthes, R. (1961). “Toward A Psychosociology of Contemporary Food Consumption”, yay. haz. C. Counihan, P. 

Van Esterik, Food & Culture: A Reader, Routledge.  

Belge, M. (2024). Tarih Boyunca Yemek Kültürü. İletişim Yayınları. 

Bourdieu, P. (2014). Ayrım: Beğeni yargısının toplumsal eleştirisi (D. Fırat Şannan & A. Günce Berkkurt, Çev.). 

Heretik Yayınları. 

Connerton, P. (1989). How Societies Remember. Cambridge University Press. 

Freely, J. (2010). Strolling Through Istanbul. New York: Tauris Parke Paperbacks.  

Freely, J. (2014). Galata, Pera, Beyoğlu: Bir Biyografi (Y. Türedi, Çev.) Yapı Kredi Yayınları 

Freely, J. (2020). Osmanlı Sarayı (A. Çetin Tekçe, Çev.). Alfa Yayınları. 

Ichijo, A. & Ranta R. (2016). Food, National Identity and Nationalism: From Everyday to  Global Politics. 

Palgrave Macmillan.  

  





139 

Posthumanist Ethics of Consumption in Margaret Atwood’s The 

Year of the Flood1 

Mahinur Gözde KASURKA2 

Abstract 

Species supremacist ideology echoes an anthropocentric worldview by injecting a masculinist dimension of 

nature/culture duality. Under this paradigm, animal consumption appears as a natural outcome of anthropocentrism 

which injects ontological and epistemological boundaries among various agents. However, the impending risk of 

climate crisis and ecological degradation marks the urgent need to create an affirmative transformation that will 

not bear any residues of epistemic and material violence exerted against the disadvantaged segments of the society. 

Posthumanism suggests a recalibration of our relationality with other(s) by negating hierarchical markers of 

boundaries. Margaret Atwood’s novel The Year of the Flood (2009) manifests a critical engagement with animal 

consumption by refuting human centrality in the aftermath of an apocalyptic event. The novel’s employment of 

“God’s Gardeners”, a group defending vegan principles of consumption, undermines discriminatory principles of 

Humanism. This article proceeds from the premise that The Year of the Flood (2009) injects posthumanist ethics 

of consumption as a survival strategy by departing from the species supremacist and hierarchical mindset. In doing 

so, the novel beautifully portrays a human-animal intra-active relationality in Karen Barad’s sense of the term. The 

text also manifests animal consumption as indicative of a possible disastrous apocalyptic doom for humanity by 

portraying the cruel exploitation mechanism. Therefore, this paper brings to the fore the enmeshment of human 

and nonhuman, biotic and abiotic, mind and body, subject and object by rejecting any form of discriminative 

agenda and instead instilling an enmeshed network of agents as a premise of zoe-centred egalitarianism. By 

refuting anthropocentric consumerist politics of life, I will demystify agentic potentialities of nonhuman and 

human entanglement against the backdrop of a posthumanist ethics of consumption by proposing an expansion in 

normativity.  

Key words: Margaret Atwood, The Year of the Flood, animal consumption, posthumanist ethics, zoe-centred 

egalitarianism.

Introduction 

The Anthropocene has been a critical framework in establishing how we humans establish 

our relationality with the nonhuman others. The term does not only denote a discriminative 

attitude with regard to nonhuman others, it also has a limited acknowledgement of the human 

1 This article is a revised and extended version of the paper presented at the IIIrd International Social Sciences 

and Turkish Culture Symposium SOBİTÜRK. 
2 Mahinur Gözde Kasurka works as an Assist. Prof. Dr. at the department of English Language and Literature at 

Marmara University. 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

140 

 

which is a point of criticism in Rosi Braidotti’s critical posthumanist stance. She clearly 

highlights how reductive the agenda of human-centred ideology that has positioned itself as the 

centre especially with Renaissance idea of the human. According to Braidotti, “Not all of us 

can say, with any degree of certainty, that we have always been human, or that we are only that. 

Some of us are not even considered fully human now, let alone at previous moments of Western 

social, political and scientific history” (2013: 1). This human-centred agenda works in a double-

coded manner by discriminating against both some human and nonhuman others. Therefore, 

who is counted as human is also a matter of debate. From a critical standpoint, Braidotti remarks 

“He is white, European, handsome and able-bodied” (2013: 24). The excluded figures are not 

counted as human enough to live under the protective umbrella of the term. The ones who are 

not granted with this label are devoid of the right to live which marks the justification of the 

exploitation of nonhuman animals in human-centred ideology.  

Posthumanism questions this assumingly central position of a certain concept of the human 

leading to his superior position in establishing his relations with others of the discourse. While 

doing this, posthumanism mainly strives for problematizing the binary oppositions that lie at 

the heart of Western Humanism by proposing a ground to go beyond this dualistic perspective. 

Posthumanism’s call for a recalibration of human and nonhuman relationality is promising in 

offering an answer for the current environmental degradation, species extinction and climate 

crisis. Under the shadow of this chaotic atmosphere that emerges in the twenty-first century 

questions regarding animal consumption require urgency since politics of consumption include 

epistemic and material violence exerted against the others of the discourse by reducing 

nonhuman animals’ right to exist to a matter of eating within the normativity.  

Posthumanism reverberates non-hierarchical and non-possessive relations of the self to the 

other by operating as a space for alternatives in constituting an antithetical affirmation of ethics. 

Before delving into how posthumanism challenges human/ animal boundary, I will briefly 

touch on early attempts of extending ethical considerations for a more inclusive agenda within 

utilitarian framework. Jeremy Bentham’s emphasis on nonhuman animal’s capacity to suffer 

marks a foundational transformation through a broader ethical framework in the eighteenth 

century. Bentham’s questioning how to calibrate human and nonhuman relationality with an 

end to understand how to establish a criterion marks an early attempt to horizontally aligned 

form of ethics as in his book Principles of Morals and Legislation he states:  

 



Mahinur Gözde Kasurka 

141 

 

Perhaps it will some day be recognised that the number of legs, the hairiness of the skin, or the possession 

of a tail, are equally insufficient reasons for abandoning to the same fate a creature that can feel? What 

else could be used to draw the line? Is it the faculty of reason or the possession of language? But a full-

grown horse or dog is incomparably more rational and conversable than an infant of a day, or a week, or 

even a month old. Even if that were not so, what difference would that make? The question is not Can 

they reason? or Can they talk? but Can they suffer? (Bentham, 1789: 283).  

 

Bentham’s conception hints at an affirmative transformation that strips away nonhuman 

animal’s status as a mere property by instilling their sentient status as an ethical conduct.  

Building on this premise, Peter Singer as a twentieth century philosopher draws our attention 

to the failure of the current discriminative agenda in privileging human over nonhuman animal 

as it leads to the constant suffering of masses of animals. His definition of speciesism is 

symptomatic of the invisible hierarchical mechanism operating there. Singer delineates 

speciesism as stated below: “Speciesism… is a prejudice or attitude of bias in favour of the 

interests of members of one’s own species and against those of members of other species” 

(2002: 6). He adds that it is correct to say “the fundamental objections to racism and sexism” 

can also be applied to speciesism (2002: 6). Singer stands in opposition to the idea of fulfilling 

the interest of one group for the sake of sacrificing some others by expressing how 

anthropocentric vision fails to acquire a more egalitarian system of thought. “The 

overwhelming majority of humans take an active part in, in acquiesce in, and allow their taxes 

to pay for practices that require the sacrifice of the most important interests of members of other 

species in order to promote the most trivial interests of our own species” (2002: 9).   

Whereas Singer manifests a direct attack on speciesist, hierarchical and discriminative 

mindset, his standpoint is still rooted in anthropocentric morality as it mainly prioritizes a 

reduction of suffering by not appreciating nonhuman animals’ right to exist without being an 

object of any point of comparison. Even though his attempt showcases a transition in our 

relationality with others, we can see the residues of anthropocentric position in formulating a 

comparative assessment. Tom Regan’s stance in animal ethics indicates a radical answer in the 

face of Singer’s reductive dictum. In his book The Case for Animal Rights, Regan refuses 

dualism dominated epistemologies as a result of which it would be suitable to sacrifice some 

entities for the sake of greater benefit. For Regan, when we privilege human interests in our 

relationality with animals, it means we still fail to debunk species hierarchical logic. In contrast 

with Singer’s moral utilitarianism, Regan argues Singer “fails to account for why we have a 

direct prima facie duty not to harm, by killing, animal and those human moral patients like these 

animals in the relevant respects. To desire to continue to live presupposes that one has a 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

142 

 

conception of one’s own mortality- that one can foresee or anticipate one’s eventual demise” 

(1983: 207).  

Even though Singer’s stance offers a critique of speciesism, Regan argues that Singer’s 

utilitarian position remains insufficient in answering the right to exist for individual lives. 

Singer’s framework aims to point out the moral concern for nonhuman animals for their ability 

to suffer, but in doing so he also turns a blind eye to the idea of sacrificing some entities if he 

sees it will end in greatest overall benefit. Regan proposes an ethically sensitive stance by 

problematizing whose benefit it is (emphasis mine). Therefore, as it is obvious, Singer’s stance 

seems to be limited in dismantling binary oppositions although he attempts to expose the 

limitations of dualism dominated paradigm.  

In his book The Case for Animal Rights, Regan debunks this utilitarian formation which 

works for the greater good, and instead offers the term “the subject of a life” as the criterion 

which is further detailed by him (1983: 243):  

 

Individuals are subjects-of-a-life if they have beliefs and desires; perception, memory, and a sense of the 

future, including their own future; an emotional life together with feelings of pleasure and pain... Those 

who satisfy the-subject-of-a-life criterion themselves have a distinctive kind of value- inherent value- and 

are not to be viewed or treated as mere receptacles. (1983: 243).  

 

Regan further clarifies his category of “subject-of-a-life” by relating human with nonhuman:  

 

We are each of us the experiencing subject of a life, a conscious creature having an individual welfare 

that has importance to us whatever our usefulness to others. We want and prefer things, believe and feel 

things, recall and expect things. And all these dimensions of our life, including our pleasure and our pain, 

our enjoyment and suffering, our satisfaction and frustration, our continued existence or our untimely 

death—all make a difference to the quality of our life as lived, as experienced, by us as individuals. As 

the same is true of those animals that concern us (the ones that are eaten and trapped, for example), they 

too must be viewed as the experiencing subjects of a life, with inherent value of their own. (1983: 92).  

 

To be more precise, Regan’s position requires taking into consideration those who have 

beliefs, desires, perception, a concept of future. These entities cannot be compared to others in 

accordance with the greater benefit of Singer’s framework, in contrast they bear moral rights 

that cannot be minimized to a status of suffering. This departure from utilitarian mindset signals 

a move from anthropocentric tendencies by not belittling the pains of the ones who also have 

the capacity to suffer. Here, Regan can be taken as one step further to break the assumed human 

and nonhuman hierarchy by demythologizing the totalising tendency.  



Mahinur Gözde Kasurka 

143 

 

In spite of their critical tone of voice, both Singer and Regan still resonate a human-centred 

perspective that cannot go over speciesism. More precisely stated, Singer seeks to go beyond 

hierarchical perspective with the extension of moral consideration based on sentience, and 

Regan’s framework postulates an inherent value which calls for a right to exist. In both stances, 

human subject accounts for the criterion to assess the value of a nonhuman animal. Nonhuman 

animal is not evaluated through individualism and in both cases we see these critics’ struggling 

to surpass normative thresholds of inclusion. With Cary Wolfe’s posthumanist animal ethics 

and Rosi Briadotti’s zoe-centred egalitarian approach, we can scrutinise how nonhuman 

animals can be thought as the ones that blur boundaries in an affirmative manner by going 

beyond their status reduced to tools of consumption in anthropocentric discourse. Rather than 

striving to incorporate nonhuman animals into the existing hierarchy of being, posthumanist 

discourse calls for a more radical decentring of the human subject itself.  

A Move Towards Posthumanist Ethics 

In this part of the analysis, before explicating Braidotti’s zoe-driven ethics, I will briefly 

showcase how Wolfe’s stance enables us to see a disanthropocentric view with his emphasis on 

speciesism as a discursive mechanism working for the central anthropos figure. Rather than 

extending ethical insights to nonhuman animals, Wolfe questions the epistemological and 

ontological structures that fabricate species hierarchy by summarizing how Singer and Regan 

have contributed to animal studies. In Wolfe’s words for Singer, “beings who have a capacity 

to suffer” and “suffering” includes “not only physical pain but also psychological pain” tend to 

avoid from this painful state (2003: 33). This condition enables them a right to exist. In a similar 

vein, Wolfe touches on Regan’s position by highlighting it “does not exactly dispose of the 

problem of essentialism” (2003: 36). Wolfe explicitly argues that both perspectives bear the 

traces humanist perception. Instead of injecting a human-centred mark in our relationality with 

nonhuman animals, he claims such tendencies are the products of “discursive coordinates of 

speciesism” (2003: 176). What is proposed by Wolfe is a recalibration of epistemological and 

ontological structures through which the human is not constructed as unique. By decentring the 

central human figure, Wolfe’s posthumanist animal ethics underlines relationality freed from 

any form of exceptionalism since “the model of rights being invoked here for extension to those 

who are (symptomatically) ‘most like us’ only ends up reinforcing the very humanism that 

seems to be the problem in. the first place” (2003: 192). In an underlying message, he paves the 

way for a broader posthumanist questioning that departs from anthropocentrism and inclines 

towards constructing an inclusive agenda based on transcending boundaries. In the course of 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

144 

 

this argument, Wolfe’s discussion on apes seems to be telling as he claims if “we end up 

recognizing them not because of their wonder and uniqueness, not because of their difference, 

but because they are inferior versions of ourselves” that will be a consolidation of ethical 

humanism (2003: 255). As a conceptual shift, Wolfe offers we need to unlearn what we have 

learnt by considering that we share our world with nonhuman others who inhabited this planet 

before we arrived on the scene and will in all likelihood far outlast the tenure of Homo sapiens 

but also that we whoever ‘we’ are in a profound sense constituted as human subjects within and 

atop a nonhuman otherness” (2003:193, emphasis in the original).  

Braidotti’s posthumanist framework advances Wolfe’s trajectory by shifting towards an 

affirmative, zoe-centred ethics that aims not only to debunk anthropocentric hierarchies but also 

to imagine alternative ways of relationality rooted in interdependence beyond species. In this 

sense, Braidotti expands Wolfe’s critical stance by suggesting post-anthropocentric relations 

across species. Braidotti makes use of the ancient Greek terms bios and zoe to lay bare how 

Western ideology is grounded in a hierarchical and discriminative frame. Bios is “reserved for 

anthropos” whereas zoe is “the wider scope of animal and non-human life” (2013: 60). To be 

more precise, zoe can be acknowledged as “the dynamic, self-organizing structure of life itself 

stand for generative vitality. It is the transversal force that cuts across and reconnects previously 

segregated species, categories and domains” (Braidotti 2013: 60). Braidotti establishes her zoe-

centred egalitarianism as a way to link “human to non-human life so as to develop a 

comprehensive eco-philosophy of becoming” (2013: 104).  

Braidotti’s zoe-centred ethics provides a fertile ethical perspective through which Margaret 

Atwood’s novel The Year of the Flood can be reread as a literary exploration of post-

anthopocentric relationality. The text does not only criticize the wrongdoings of 

anthropocentric mechanisms but also provides an alternative ethical system of thought in which 

human survival is not placed above nonhuman life. By forming an eco-religious group called 

God’s Gardeners, Atwood presents a new phase of living that is based on shared vulnerability 

and dependence. From this perspective, the novel transforms Braidotti’s zoe-entred ethics into 

narration by opening it into a dystopian context.  

Destabilizing Capitalist Consumption in The Year of the Flood  

Margaret Atwood’s the Year of the Flood (2009) is the second novel of the MaddAddam 

trilogy that starts with Oryx and Crake (2003) and ends with MaddAddam (2013) all of which 

mainly delve into a contagious disease that nearly puts an end to the humanity. In Oryx and 



Mahinur Gözde Kasurka 

145 

 

Crake, we see that Jimmy (also known as Snowman) seems to be the lonely survivor in the 

aftermath of an illness that nearly wipes out humanity. In the first novel, we hear the story from 

Jimmy’s perspective, through which we learn Glenn (also known as Crake) is the engineer of a 

pill BlyssPluss that promises to increase libidinal energy but actually the pill that will transmit 

a contagious disease. It is Crake’s plan to save the world from humanity as they are the main 

cause of depletion of the sources and environmental degradation. After the apocalyptic illness 

takes place, Jimmy strives to survive on his own, together with a group of humanoids called 

Children of Crake. As the first novel comes to an end, we learn the existence of other human 

survivors in the novel.  

The narrative is recounted by a different segment of the society by the implied author’s 

conscious struggle for plurality in The Year of the Flood. The first novel mainly revolves around 

the Compounds, the reserved area for rich segment of the society whereas in the second novel 

the setting moves towards the Pleeblands, the area where members of the working class live. 

The narrators are Toby and Ren, who are once members of an eco-religious group called God’s 

Gardeners. We learn from Toby and Ren’s narration that they are able to survive in the 

aftermath of “Waterless Flood” God’s Gardeners call them (Atwood, 2009: 7). This religious 

group is governed by members who are named Adams and Eves who live in line with the 

dictates of their religious sermons delivered on several occasions by Adam One. These sermons 

are dispersed among various chapters, and they inject Judeo-Christian doctrine with an end to 

undo systemic exploitation of environment and to reposition humans within all living entities. 

Among their teachings, we see Adam One advocates for an ethical way of living that cares for 

the wellbeing of nonhuman animals. Therefore, the text merges spiritual discipline with 

nonhuman relationality by negating human exceptionalism.  

The novel explicitly underlines human and nonhuman relationality when it refers to 

SecretBurgers as a product of consumer culture where “the burgers are ‘secret’ because one can 

never be sure what is in them, whether animal or human or other” (Wright, 2015: 519-520). 

Adam One and his disciples pursue a vegan form of life as he asks “Which is more blessed, to 

eat or to be eaten? To flee or to chase? To give or to receive?” (Atwood, 2009: 347). It is thanks 

to this realization that the novel “raises questions about the nature of faith and the way that 

human beings shape dogma to fit specific circumstances and needs as well as nature of supposed 

hypocrisy” (Wright, 2015: 520).  

God’s Gardeners’ religious stance echoes what Deep Ecology movement suggests as Arne 

Naess also frames this way of thinking as “the well-being and flourishing of human and 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

146 

 

nonhuman life on Earth have value in themselves. These values are independent of the 

usefulness of the nonhuman world for human purposes” (1986/ 2005: 4). Gardeners’ refusal to 

eat meat by not framing them as mere objects to consume bears residues of deep ecological 

awareness in the novel. Hannes Bergthaller also foregrounds the same similarity as she stresses 

the text reveals Gardeners’ confirming “the evolutionary kinship of all species and the ethical 

obligations it entails” in a similar vein with deep ecology (2010: 738).  

Atwood’s portrayal of God’s Gardeners community is a consolidation of a critique of 

modernity driven logic according to which capitalist consumerism and exploitation of 

nonhuman others is legitimized. This eco-religious group’s engagement with capitalism is a far 

cry in highlighting interconnected web of being in a non-hierarchical web of existence. 

Therefore, the hierarchical taxonomy is negated and sustainable way of living as exemplified 

in plant-based nutrition, recycling a respect for extinct species have transformed daily life 

practices into an area of ecological resistance. The novel begins with a novel entitled “The 

Garden” which is symptomatic of the collapse of modernity by manifesting how totalising 

accounts of human centred agenda poses a threat:  

 

Who is it tends the Garden, 

The Garden oh so green? 

’Twas once the nest Garden 

That ever has been seen. 

And in it God’s dear Creatures 

Did swim and fly and play; 

But then came greedy Spoilers, 

And killed them all away. 

And all the Trees that flourished 

And gave us wholesome fruit, 

By waves of sand are buried, 

Both leaf and branch and root. 

And all the shining Water 

Is turned to slime and mire, 

And all the feathered Birds so bright 

Have ceased their joyful choir.  

Oh Garden, oh my Garden, 

I’ll mourn forevermore 

Until the Gardeners arise, 

And you to Life restore.  (Atwood, 2009: 1).  



Mahinur Gözde Kasurka 

147 

 

The poem above beautifully portrays the implied author’s stance which laments the 

destruction of the Earth as a system that once had a harmony in itself. The poem is a lamentation 

of the extinction of some species that turns the world into a desolate place. Such a devastation 

occurs as an inevitable result of the dualism dominated ideologies according to which nature is 

a passive backdrop waiting for a human being to act upon it.  

Ethical agency is not presented only as dictating Western capitalist mechanisms, the text 

also opens a space for posthumanist space where the concept of consuming paves the way for 

a posthumanist space based on interdependence rather than domination. The narrator’s portrayal 

of God’s Gardeners’ Book of Creation implies an alternative way of initiating life, going back 

to premodernity and rewriting the religious dictates, but maybe this time we as members of 

humanity will be more cautious about the nonhuman others’ right to exist. This ability to start 

life from the beginning might give a chance to do it freed from patriarchal capitalist culture of 

consumption. The novel’s stress on ecological problems marks Stacy Alaimo as she states: 

“Environmental illness epitomizes that humans are inseparable from their environment- there 

is no safe place, no possibility of transcending from the nature that is wracked with poison” 

(2001: 290-1). Based on this, the text lays bare the fact that environmental ruination is mainly 

due to humanity, but the results will affect both human and nonhuman regardless of their 

ontological status. In doing so, the text succeeds in erasing subject/object division as Francesca 

Ferrando also indicates “posthumanism offers a generative critique to the subject/object 

dualism by not prioritizing one instead of the other, or assimilating one to another, but by 

embracing both relationally, as intra-connected actants in an open and respondent context, 

which is also constantly shifting” (2019: 165). Hence, posthumanist practices of life requires 

unlearning discriminative agenda of “difference” which denotes a “less than” status.  

Conclusion 

This article has argued the Year of the Flood suggests a critique of anthropocentric ethics 

by problematizing animal consumption as a capitalist and relational life practice. By positioning 

this novel within contemporary debates on animal studies, this analysis has showcased how 

Atwood achieves a recalibration of human and nonhuman relations. With her portrayal of God’s 

Gardeners, the novel lays bare the exploitative agenda of consumerist capitalist culture in which 

the central human figure is destabilized.  

From a posthumanist perspective, particularly Cary Wolfe’s critique of human-centred 

animal ethics and Rosi Braidotti’s zoe-centred egalitarian framework the novel emerges as a 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

148 

 

consolidation of ethical relationality rather than a pessimistic dystopian warning about future. 

The Gardeners’ practices dictating nonviolence enacts a nonathropocentric mindset by merging 

culturally produced and naturally born.  

The implied author does not reflect zoe-centred ethics as a utopian solution to current 

problems of the narrative world. Rather than portraying an idyllic place regulated by 

nonviolence, the text presents “Waterless Flood” as a natural outcome of the current ecological 

crisis. Human survival is merged with nonhuman agency by destabilizing hierarchical ways of 

being. Ultimately, Atwood’s novel presents relationality and becoming as a requirement to 

unlearn capitalist consumption and recalibrate human with more than human. The novel leaves 

us with some bitter questions that we need to find answer to find a way out of this mess we 

ourselves have created:  

What is it about our own Species that leaves us so vulnerable to the impulse to violence? Why are we so 

addicted to the shedding of blood? Whenever we are tempted to become puffed up, and to see ourselves 

as superior to all other Animals, we should reflect on our own brutal history. (Atwood, 2009: 314).  

 

Works Cited  

Alaimo, Stacy (2001). “Discomforting Creatures: Monstrous Natures in Recent Films”. Beyond Nature Writing: 

Expanding the Boundaries of Ecocriticism. Eds. Karla Armbruster and Kathleen R. Wallace. 

Charlottesville and London: UP of Virginia, p. 279- 296. 

Atwood, Margaret (2003). Oryx and Crake. New York: Anchor Books. 

Atwood, Margaret (2009). The Year of the Flood. London, England: Virago.  

Atwood, Margaret (2013). MaddAddam. New York: Anchor Books.  

Braidotti, Rosi (2013). The Posthuman. Cambridge: Polity. Press.  

Bentham, Jeremy (1789/ 2017). An Introduction to Principles of Morals and Regulation. Kitchener: Batoche 

Books.  

Bergthaller, Hannes (2010). “Housebreaking the Human Animal: Humanism and the Problem of Sustainability in 

Margaret Atwood’s Oryx and Crake and the Year of the Flood”. English Studies 91.7, p. 728-43.  

Ferrando, Francesca (2019). Philosophical Posthumanism. London: Bloomsbury Academic.  

Regan. Tom (1983). The Case for Animal Rights. Berkeley: University of California Press.  

Singer, Peter (1975/ 2002). Animal Liberation. New York: Harper Collins Publishers.  

Naess, Arne (1986/ 2005). “The Deep Ecological Movement” Philosophical Inquiry 8, p. 10-31. 

Wolfe, Cary (2003). Animal Rites. Chicago: University of Chicago.  

Wright, Laura (2015). “Vegans, Zombies, and Eco-apocalypse”. Interdisciplinary Studies in Literature and 

Environment. 22.3, p. 507-524. 

  



149 

Türk Mutfağının Polonya Beslenmesine Etkisi 

Danuta CHMİELOWSKA 

Özet 

XV. yüzyılda Polonyalılarla Osmanlılar arasında kurulan ilişkiler, savaş ve barış dönemlerinde pek çok olaya

sahne oldu. Çatışmalara, yenilgilere ve zaferlere rağmen Polonyalılar, Doğu’ya, özellikle de Yakın Doğu’ya büyük 

ilgi gösterdiler. Osmanlı İmparatorluğu, egzotik yapısı, siyaseti, çok ulusluluğu ve kültürüyle dikkat çekiyordu. 

Polonya hatırat edebiyatında, farklı dönemlerdeki seyyahların sosyal hayatı, askerî düzeni, törenleri, gelenekleri 

ile popüler kültürü betimleyen çok sayıda kaydı bulunmaktadır. Polonya kültüründe özellikle mutfakta Osmanlı 

etkileri belirgindir.  

XIII. yüzyılda, Tatar hanlarının himayesinde, Cenevizliler eski Yunan limanı Teodozya’nın adını Kefe olarak

değiştirdi ve Batı ile ticareti başlattı. “Tatar yolu” olarak bilinen ticaret güzergâhı, Polonya’daki Lviv ve Kraków 

üzerinden geçiyordu. Ermeni ve Yahudi tüccarlarla birlikte ilk değerli baharatlar ve otlar Kraków’a ulaştı. 

Yunanistan’dan, özellikle Girit’ten, Lviv üzerinden “malmazja” (önceleri Osmanlıİmparatorluğu’ndan gelen tüm 

şaraplar) getiriliyordu. Doğu, Polonya mutfağına karabuğday, haşhaş, şerbetler (dondurulmuş meyve suları), 

kuruyemiş, reçeller (balda pişirilmiş meyveler), nuga, “makagigi” (bal, haşhaş, ceviz ve bademden yapılan 

kurabiyeler) ve helva kazandırdı. 

Ayrıca etin hazırlanışında otlarla marine etme, kıyma, şiş kebap, çiğ köfte ve kuzu etinin kuru meyveler ve 

turşu sebzelerle pişirilmesi gibi yeni teknikler yerleşti. Hanna Szymanderska, Polonya Mutfak Sanatı 

Ansiklopedisi’nin girişinde bu etkilerden bahseder.  İlk Polonya yemek kitaplarında “Tatar usulü”, “doğu usulü” 

veya “sultan usulü” tarifler yer aldı. Łukasz Gołębiowski, Evler ve Konaklar adlı eserinde, etin otlarla marine 

edilmesi gibi saklama tekniklerinin doğrudan Doğu mutfağından geldiğini belirtir. Tatarca adıyla bilinen 

karabuğday, yalnızca Kraków’da değil, tüm Güneydoğu Polonya’da yaygındı. Pierogi, domuz yavrusu ve ördek 

içi bu tahılla dolduruluyordu. Geleneksel ve ucuz bir Kraków öğrenci yemeği olan karabuğday ve kefir, Kafkas 

kökenli kefir sayesinde doğudan gelmiştir. Noel sofrasında da doğu kökenli yemekler yer aldı: kutia, badem 

çorbası ve haşhaşlı çörek bunlardan bazılarıdır. 

Anahtar Kelimeler : Beslenme, Türk, Polonya, Osmanlı, Baharatlar, Tatlılar 

Abstract 

In the fifteenth century, relations established between the Poles and the Ottomans were marked by numerous 

events during periods of war and peace. Despite conflicts, defeats, and victories, the Poles showed great interest 

in the East, especially the Near East. The Ottoman Empire attracted attention with its exotic structure, politics, 

multi-ethnic character, and culture. In Polish memoir literature, there are numerous records by travelers from 

different periods describing social life, military organization, ceremonies, traditions, and popular culture. 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

150 

 

Ottoman influences are particularly evident in Polish culture, especially in cuisine. In the thirteenth century, under 

the protection of the Tatar khans, the Genoese changed the name of the ancient Greek port of Theodosia to Kaffa 

and initiated trade with the West. The trade route known as the “Tatar road” passed through Lviv and Kraków in 

Poland. Along with Armenian and Jewish merchants, the first valuable spices and herbs reached Kraków. From 

Greece—especially from Crete—“malmazja” (a term that initially referred to all wines coming from the Ottoman 

Empire) was brought via Lviv. The East introduced buckwheat, poppy seeds, sherbets (frozen fruit juices), nuts, 

preserves (fruits cooked in honey), nougat, “makagigi” (cookies made of honey, poppy seeds, walnuts, and 

almonds), and halva into Polish cuisine. 

In addition, new techniques became established in meat preparation, such as marinating with herbs, mincing, 

skewered kebabs, raw meat dishes, and cooking lamb with dried fruits and pickled vegetables. Hanna 

Szymanderska mentions these influences in the introduction to the Encyclopedia of Polish Culinary Art. In the 

first Polish cookbooks, recipes described as “Tatar-style,” “Eastern-style,” or “Sultan-style” appeared. Łukasz 

Gołębiowski, in his work Houses and Manors, notes that preservation techniques such as marinating meat with 

herbs came directly from Eastern cuisine. Buckwheat, known by its Tatar name, was widespread not only in 

Kraków but throughout southeastern Poland. Pierogi, as well as suckling pig and duck, were stuffed with this grain. 

A traditional and inexpensive student meal in Kraków—buckwheat with kefir—also came from the East, thanks 

to kefir of Caucasian origin. Eastern-origin dishes also appeared on the Christmas table: kutia, almond soup, and 

poppy seed rolls are among them. 

Keywords: Nutrition, Turkish, Poland, Ottoman, Spices, Sweets 

 

Giriş 

Günümüzde Polonya’daki Türk mutfağı algısı, tarihsel, toplumsal ve kültürel süreçlerin bir 

toplamıdır. Bu süreçler, mutfaklar arasındaki etkileşimin tek yönlü veya basit bir “aktarımı” 

değil, karşılıklı bir diyalog, uyarlama ve yeniden yorumlama süreci olduğunu göstermektedir. 

Türk tatlarının Polonya’daki varlığı sadece bir “ödünç alma” değil; modern Polonya’nın mutfak 

kimliğini şekillendiren unsurlardan biridir.Yüzyıllar boyunca devam eden diplomatik, askerî, 

ticari ve göç temelli temasların ardından, günümüz gastronomisi barışçıl bir kültürel alışveriş 

alanı olarak öne çıkmıştır. Bu durum, “ulusal mutfakların” yalnızca tarifler değil, tarihsel 

deneyimlerin bir toplamı olduğunu kanıtlar. 

Tarihsel Arka Plan 

Osmanlı mutfağının Polonya mutfağı üzerindeki etkileri, iki ülke (Tatarlar dahil olmak 

üzere) arasındaki temasların tarihine derinlemesine uzanan, karmaşık ve çok katmanlı bir 

olgudur. Her ne kadar Osmanlı İmparatorluğu ile Osmanlı döneminde Lehistan olarak 

adlandirilan Polonya arasındaki siyasi, askerî ve diplomatik ilişkiler Orta Çağ’a kadar uzansa 



Danuta Chmielowska 

151 

 

da, kültürel ve gastronomik alışveriş XV. yüzyılda başlamıştır. Bu dönem, Karadeniz ticaretinin 

geliştiği; Avrupa saraylarında Doğu kökenli baharatların, kumaşların ve ürünlerin 

yaygınlaşmaya başladığı bir dönemdir. Anadolu ve Levant’tan başlayarak Kırım, Eflak ve 

Boğdan üzerinden Lwów (Lviv) ve Kraków’a uzanan ticaret yolları, yalnızca mal değil, aynı 

zamanda fikir akışının da kanalı hâline gelmiştir.Yakın Doğu’dan gelen pirinç, kuru üzüm, 

incir, hurma, badem, safran, tarçın ve karabiber gibi ürünler Polonya mutfağının çehresini kalıcı 

biçimde değiştirmiştir. Bu erken dönem temaslar sayesinde Doğu ile Batı’nın damak tadını 

birleştiren bir lezzet anlayışı şekillenmeye başlamıştır.1Mutfak, kültürlerarası iletişimin en eski 

biçimlerinden biri olarak, tarihsel ve toplumsal süreçleri politika veya ticaretten çok daha 

incelikli bir şekilde yansıtır. Tat, koku, yemeklerin sunumu ve yemek yeme ritüeli, geçmişin 

izlerini taşıyan kültürel bir dil oluşturur. Bu nedenle Polonya–Türk ilişkilerini inceleyen 

araştırmacılar için gastronomi, fikir ve sembol alışverişinin değerli bir kaynağıdır. Bu anlamda 

Türk mutfağının Polonya’daki tarihi, yalnızca etkilerin tarihi değil; karşılaşmaların, ödünç 

almaların, hayranlıkların ve yeniden yorumlamaların tarihidir.  

XV. yüzyılda, Jagiellonlar döneminde, Konstantinopolis’e gönderilen Polonya elçilik 

heyetleri ülkelerine yalnızca diplomatik raporlarla değil, aynı zamanda bilinmeyen geleneklerin 

-özellikle yemek kültürünün- betimlemeleriyle dönüyorlardı. Dönemin kroniklerinde ve 

seyahat mektuplarında, sultan saraylarında verilen görkemli ziyafetler; hurmalar, bademler ve 

tatlı reçellerle dolu altın tepsiler; hoş kokulu baharatlar ve aromatik içecekler sıkça betimlenir. 

Polonyalıların Osmanlı sofrasına duyduğu ilgi yalnızca gastronomik bir merak değil, aynı 

zamanda gündelik yaşamı bir ritüel hâline getiren bir dünyaya duyulan hayranlığın ifadesiydi. 

Bugün “sofra estetiği” diye adlandırılabilecek olan unsur, o dönemde Osmanlı uygarlığının 

belirleyici özelliklerinden biri olarak görülüyordu.2 

 
1Murphey, R. (1999). Ottoman warfare, 54. 

Chmielowska D.(1985), Obiad nad Bosforem. 

Chmielowska D. (2013). „Türk Mutfağının Polonya’ya Etkileri”, Yalım Kaya Bitigi: Osman Fikri Sertkaya 

Armağanı, ed. Hatice Şirin User ve Bülent Gül (Ankara: Öncü Basımevi), 215-220.  
2Faroqhi, S. (2000). Subjects of the Sultan: Culture and daily life in the Ottoman Empire, 211. 

 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

152 

 

Rys. 1. Compendium Ferculorum, Stanisław Czerniecki (1682) 

XV. ve XVI. yüzyılların ortasında, Polonya’nın Osmanlı İmparatorluğu ile diplomatik 

ilişkilerini yoğunlaştırdığı ve Karadeniz üzerinden yürütülen ticaretin önem kazandığı 

dönemde, Doğu mutfağı Rzeczpospolita’nın saray kültürüne nüfuz etmeye başlamıştır. 

Konstantinopolis ve Halep’ten getirilen baharatlar, tatlılar ve meyveler lüksün simgeleriydi. 

Dönemin saray muhasebe kayıtlarında “Türk şekerleri” ve “Arap kökleri” olarak adlandırılan -

Osmanlı limanlarından gelen baharatları tanımlayan- ifadeler yer almaktadır.Osmanlı mutfağı, 

o dönemde Avrupalılar tarafından en rafine ve en sanatsal mutfak olarak kabul ediliyordu; 

yalnızca tat çeşitliliğiyle değil, yemeklerin sunumundaki düzen ve uyumla da hayranlık 

uyandırıyordu. Eski Slav oburluğu geleneğinde yetişmiş Polonyalılar için bu Osmanlı 

ölçülülüğü ve uyumu başlangıçta bir yenilikti. Ancak zamanla bu estetik anlayış, Polonya’nın 

ziyafet düzenine nüfuz ederek kalıcı bir etki yarattı.3 

 

 

Rys. 2. Uczta w Jaworowie – Jan III Sobieski’nin Ziyafeti (1684) 

XVII. yüzyılın ikinci yarısında, özellikle Jan III Sobieski döneminde, Türk mutfağının 

Polonya’daki etkisi somut bir boyut kazandı.Kraliyet envanterlerinde “Türk şekerleri”, 

 
3Reychman, J. (1961). Wschód w literaturze polskiej, 127–134. 



Danuta Chmielowska 

153 

 

“kandizler”, “şerbetler” ve “havyarlar” ile Osmanlı likörlerinden esinlenen alkollü içecekler 

görülürdu. Yemeklerin sunumunda benimsenen düzen ve simetri, İstanbul’daki saray 

törenlerini andırıyordu. Polonyalı aşçılar, hem Fransız hem Türk mutfak geleneklerinden ilham 

alarak Batı ve Doğu’nun birleştiği bir barok sofra estetiği geliştirdiler.4Bu dönemde Polonya’da 

en önemli yeniliklerden biri, kahvenin yaygınlaşmasıdır.Kahve başlangıçta kuşku ile 

karşılanmış olsa da kısa sürede zarafet ve dünyaya açıklığın simgesi hâline geldi. Polonya’da 

Türk usulü kahvenin ilk kez muhtemelen XVII. yüzyılın ikinci yarısında içildiği tahmin 

edilmektedir. 1683 Viyana Kuşatması’nın ardından Jan III Sobieski’ye hediye edilen kahve 

çuvalları, ülkede yeni bir kahve kültürü çağının başlangıcı olmuştur.5 

Zamanla ithal edilen baharatlar ve meyveler Polonya mutfağının ayrılmaz unsurları hâline 

gelmistir. Ancak bu baharatların ve meyvelerin kökenleri unutulmuştur. Safran, tarçın, kuru 

üzüm, pirinç veya incir artık “Türk” değil, “evsel” sayılır oldu. Böylece Doğu egzotik olmaktan 

çıktı; tat aracılığıyla evcilleştirildi. Yüzyıllar boyunca Türk mutfağı, Polonya’da kahve pişirme 

alışkanlığı, çayların ince bardaklarda ikramı, et ve tatlı yemeklerinde baharat kullanımı, sofra 

ritüelleri ve misafirperverlik kodları gibi günlük jestler üzerinden kalıcılaşmıştır. 

Bu kültürel etkileşim beş yüzyıl boyunca kesintisiz devam etti.Siyasi çatışmaların ve 

savaşların aksine, tat, Orta ve Doğu Avrupa tarihinde barışın ve karşılıklı anlamanın bir alanı 

oldu.Barok dönemde Türk etkisi doruk noktasına ulaştı. Rzeczpospolita’da teatraliteye, 

kompozisyona ve bolluğa dayalı zengin bir sofra estetiği gelişti. Bu estetik; 

Osmanlıİmparatorluğu’ndan gelen egzotik baharatlar ve Orta Doğu tatlılarının yerli ürünlerle 

birleşmesinden oluşuyordu. Bu sentez olmadan, XVII. yüzyıldaki diplomatik ve ticari temaslar 

düşünülemezdi.Jan III Sobieski, Osmanlılarla politik açıdan çoğu zaman karşıt konumda 

bulunsa da, Türk sofra kültürüne ve Doğu tatlarına büyük değer veriyordu. Kralın 

envanterlerinde incir, hurma, kahve, şekerlemeler ve şerbetler yer alır. Osmanlı şerbeti 

Polonya’da “sorbet” veya “szarbat” adlarıyla yaygınlaşmıştır.6Bu, aynı dönemde Polonya’da 

 
4Dumanowski, J., & Kasprzyk-Chevriaux, M. (2015). Kaplony i szczezuje: Opowieść o zapomnianej kuchni 

polskiej, 55-62 
5Szulist-Płucinciak, P. (2020).Barok Döneminde Saray Sofra Kültürü, 48–51 
6Czerniecki, S. (1755). Compendium ferculorum albo zebranie potraw. 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

154 

 

gelişen barok sofra kültürü, yabancı geleneklerin etkilerini belgeleme işlevi gören Polonya 

mutfak literatüründe de görünür hâle gelmiştir.  

Rys.3 Compendium Ferculorum, Stanisław Czerniecki 

Dönemin en önemli tanıklığı, 1682’de yayımlanan ve Polonya’da basılan ilk yemek kitabı 

olan Stanisław Czerniecki’nin Compendium Ferculorum’udur. Eser, Fransız ve sarmatian 

geleneklerinde köklenmiş olsa da, çok sayıda Osmanlı kökenli unsuru barındırmaktadır.7 

Kitaptaki Polonya yemeklerinin tariflerinde disaridan gelenbadem, kuru üzüm, safran, pirinç, 

incir ve gül suyu sıkça yer almakta ve bu sayede Polonya’ya ozgu yeni tarifler elde 

edilmektedir. Polonya’da kültürel olarak Fransız etkisi altında kalınmasının yan sıra, 

yemeklerin renklerinin parlaklığı, meyve ve kuruyemişlerle yapılan dekorasyonlar, 

tabaklardaki simetri, Osmanlı mutfak estetiğinin bir yansımasıdır.Barok dönemin en belirgin 

özelliklerinden biri, günlük ve bayram sofralarında balıkların büyük rol oynamasıdır. Bu durum 

hem dinî kurallardan hem de yılda iki yüzden fazla gün et tüketimini yasaklayan oruç 

kültüründen kaynaklanıyordu. Czerniecki, eserinde yüzden fazla balık tarifi sunar ve bu 

tariflerde asagidaki detaylara yer verilir: 

– balıkların limon, kuru üzüm, sirke, bal ve safranla hazırlanması, 

– tatlı-ekşi kombinasyonlarının kullanılması.8 

Balık yemeklerinin yanı sıra tatlılar da barok Polonya mutfağında merkezi bir yere sahiptir. 

Dönemin terminolojisinde bu tatlılara “wet” ve “konfekt” denirdi. Bugünkü tatlılara tam olarak 

karşılık gelmeyen bu ürünler;şekerlemeler,meyve şurupları,sütlü jöleler, badem ezmesi gibi 

Osmanlı tatlıcılık geleneğinden esinlenen hazırlanış biçimlerini içeriyordu.Özellikle “arkas” 

adlı sütlü tatlı, Osmanlı tatlısı muhallebi veya sütlaç ile benzerlik gösteren, belirgin bir Doğu 

 
7Dumanowski, J., & Kasprzyk-Chevriaux, M. (2015). Kaplony i szczezuje: Opowieść o zapomnianej kuchni 

polskiej, 97-102 
8İbid. ss. 111–118. 

 



Danuta Chmielowska 

155 

 

kökenine sahip bir tatlıydı. Şeker ve bademle aromalandırılmış, soğuk servis edilen bu tatlı, Jan 

III Sobieski’nin en sevdiği tatlılardan biri olarak kaydedilmiştir.9Bu durum, Doğu’dan gelen 

tatlıların Polonya saray kültüründe ne denli prestijli olduğunu göstermektedir. 

Barok sofrasının ikinci önemli alanı, yemeklerin sunum estetiğidir.Bu dönemde ziyafet, 

ritüelleşmiş bir tören niteliği taşır; masanın düzeni adeta bir sahnelemeyi andırırdı. Sobieski 

sarayında hâkim olan service à la française sistemi, tüm yemeklerin aynı anda masaya getirildiği 

ve görsel bir kompozisyon oluşturduğu bir düzeni temsil ediyordu.Bu teatral sunum biçimi, 

İstanbul ve Anadolu saraylarındaki ziyafet geleneklerini hatırlatır nitelikteydi. Avrupalı 

seyyahlar; meyvelerle dolu tabakları, tatlıları, renkli yemekleri ve altın kaplarıyla Osmanlı 

ziyafetlerini hayranlık içinde tasvir etmişlerdir.10Polonya sarayları da benzer bir atmosfer 

yaratmayı amaçlamıştır.Barok dönem Polonya sofra kültüründe, Türk misafirperverliğinin 

temel değerlerinden biri olan misafir ağırlama geleneğiyle ortaklık gösteren unsurlar mevcuttur. 

Osmanlı kültüründe “misafirperverlik”, misafire karşı derin bir ahlaki yükümlülük anlamına 

gelir. Polonya’nın sarmatian kültüründe bu anlayış “misafiri kral gibi ağırlama” geleneğinde 

karşılığını bulmuştur.Bu ortak misafirperverlik ideali, iki kültür arasındaki diplomatik 

sofraların önemli bir dayanağı olmuştur.11Barok dönemde Polonya sofra kültürünün tüm bu 

unsurları -malzemeler, teknikler, sofra düzeni, sembolik anlamlar-Osmanlı etkisinin 

yoğunluğunu açıkça ortaya koymaktadır.Araştırmacılar bu nedenle XVII–XVIII. yüzyılları, 

Osmanlı ve Polonya gastronomik geleneklerinin en güçlü sentez dönemlerinden biri olarak 

değerlendirmektedir. 

XIX. yüzyıla gelindiğinde Polonya’nın Rusya, Avusturya ve Prusya tarafından 

paylaşılması ve Rzeczpospolita’nın siyasal olarak parçalanması ile Polonya mutfağında 

birtakım değişiklikler yaşanmıştır.Bu dönemde Türk gastronomi mirasının kalıcı olarak 

yerleştiği en önemli mekân; şehir yaşamını, kültürü ve siyaseti bir araya getiren ve toplumsal 

bir alan olan kafedir. Özellikle Rusya bölgesinde Türk mutfağının izleri görülmüştür. 

Varşova, Lwów ve Kraków’da açılan ilk kahvehaneler, Osmanlı’daki kahvehane kültürünü 

model almıştır. Polonyalı seyyahlar, İstanbul’da gördükleri mekanları anlatırkenküçük 

masalar,porselen fincanlar, taze kavrulmuş kahvenin kokusu ve tek içecek eşliğinde uzun 

sohbet geleneğiniözellikle vurgulamışlardır. 

 
9Jan III Sobieski Sarayının Mutfak Defteri. (1695–1696) 
10Faroqhi, S. (2004). The Ottoman Empire and the World Around it, 142-149 
11Reychman,M. (1961). Wschód w literaturze polskiej, 152–159. 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

156 

 

Kahve daha önce aristokrat saraylarında bilinmekle birlikte, XIX. yüzyılda ilk kez şehirli 

halkın içeceği haline gelmiştir. Günlük yaşamda “Türk usulü” kahve -az porsiyon, cezveden 

fincana dökülen, tortulu kahve- standart bir alışkanlık hâline gelmistir.12Bu kahvehaneler 

zamanla entelektüel ve siyasal yaşamın merkezleri hâline dönüşmüştur. Aynı mekânlarda 

kahvenin yanındanougat, makagigi ve çeşitli şekerlemeler gibi Osmanlı ve Levant kökenli 

tatlılar da sunuluyordu.Galiçya (Avusturya) şehirlerinde kültürel aracılar -özellikle Ermeniler, 

Rumlar ve Sefarad Yahudileri-güney Osmanlı limanlarından susam, tahin, incir, hurma ve 

meyve şurupları gibi ürünleri Polonya’ya taşıyarak Türk mutfağının bu bolgeye yerleşmesine 

katkı sağladılar.13 

XIX. yüzyılda Avrupa’yı etkisi altına alan oryantalizm akımı, Türk kültürüne yönelik ilgiyi 

daha da artırdı.Sanat, edebiyat, moda ve mimaride Osmanlı motifleri -arabesk desenler, 

geometrik kumaşlar, metal işçiliği, halılar- yaygın bir ilham kaynağı hâline geldi.Polonya 

salonlarında, İstanbul’dan esinlenen kahve takımları, doğu tarzı süslemeler ve hilalli kulplar 

kullanılmaya başlandı. Bu estetik beğeni mutfağa da yansıdı:Yemek kitaplarında “Arap 

kahvesi”, “Türk usulü pirinç”, “bademli puding”, “limonlu şekerlemeler” gibi tarifler ortaya 

çıktı.14Osmanlı kökenli bu tarifler çoğu kez yerel damak tadına uyarlanmış ancak kökenlerine 

dair hafıza korunmuştur.Tülip bardaklar, çay ritüeli ve Osmanlı’dan Polonya’ya geçen 

alışkanlıklar etkisini göstermeye başlamıştır. 

Her ne kadar Türkiye’de çayın yaygınlaşması XX. yüzyılı bulsa da, Polonya’da çay içme 

biçimi Doğu geleneği ile ilişkilendirilmiştir. Bu alışkanlık Polonya’da XX. yüzyılın sonuna 

kadar yaşamaya devam etmiş ve Osmanlı etkilerinin günlük hayatta ne denli kalıcı 

olabileceğinin bir göstergesi olmuştur.15 

XX. Yüzyılın Politik Dönüşümleri ve Devam Eden Osmanlı Etkisi 

Özellikle I. ve II. Dünya Savaşı arası dönem ve ardından 1947-1989 yılları arasındaki PRL 

(Polonya Halk Cumhuriyeti) dönemi gibi XX. yüzyılın siyasi dönüşümleri Türk mutfak etkisini 

tamamen kesmemiştir.II. Rzeczpospolita (Polonya) döneminde Ermeni ve Rum işletmecilerin 

kurduğu lokantalarda pilav, baklava, helva, şekerpare gibi Osmanlı tatları yaygındı.1930’larda 

Varşova pastaneleri “Türk tatlıları” adıyla levant tatlıları sunuyordu. Bütün kafeteryalarda Türk 

 
12Bołtuć, A. (1972). 19. Yüzyıl Varşova Kahvehane Kültürü, 44–51. 
13Lewicka, M. (2011). Galiçya’nın Tatları, 22–27. 
14Estreicher, K. (1961), Bibliografia polska XIX. stulecia, 118. 
15Głowacka-Grajper, M. (2016). 1945 Sonrası Polonya’da Sofra Kültürü, 92–95 



Danuta Chmielowska 

157 

 

kahve usulü yaygın olmasa da, PRL döneminde Türk kahve pişirme geleneği korunmuş; helva, 

pistachio ve susam ürünleri dönem dönem mağazalarda yer bulmuştur.16 

Bu süreklilik, mutfak etkisinin sosyal dönüşümlere rağmen toplumsal bellekte nasıl 

korunduğunu gösterir.1989 yılından sonra Polonya’da Türk mutfağının algılanışı yeni bir boyut 

kazanmıştır.Sınırların açılması, seyahatin kolaylaşması ve Türklerin Batı Avrupa’ya göçüyle 

birlikte, Türk gastronomisinin Polonya’daki en tanınan öğesi kebap olmuştur.Her ne kadar 

Polonya’da yaygınlaşan versiyon, geleneksel döner kebabın sadeleştirilmiş bir uyarlaması olsa 

da, kebap toplumsal kültürün görünür bir parçası hâline gelmiş; şehir hayatının çokkültürlü 

yapısını simgeleyen bir unsur olmuştur.17Kebap kültürünün yaygınlaşması, Türk mutfağını 

daha geniş kitlelere tanıtarak daha derin keşiflerin kapısını aralamıştır. Polonya’da 1989 yılı 

öncesindeki PRL döneminde Türkiye’den baharat, sebze ve tatlı ithalatı sınırlı olduğundan, 

Türk mutfağına özgü pek çok ürün ülkeye ulaşamazken, 1989 sonrası ticari ilişkilerin 

gelişmesiyle beraber bu ürünlerin Polonya pazarına girişi mümkün olmuştur. Dolayısıyla 

yemek kültüründe daha görünür hale gelmişlerdir.  

XXI. Yüzyıl-Türk Restoranlarının Yükselişi 

Günümüz dünyasında küreselleşme, göç, düşük maliyetli seyahat olanakları ve dijital 

medya sayesinde Türk mutfağına erişim tamamen değişmiştir.Artık Türk mutfağıyla temas, elit 

bir seçkinliğe değil, geniş toplum katmanlarına açıktır.Polonyalı turistler Türkiye 

ziyaretlerinden yalnızca fotoğraf değil; çay demleme tekniklerini, meze sofralarının mantığını, 

baklava ya da humus geleneğinide ülkelerine taşımaktadır. 

Polonya’da Türk şefler tarafından işletilen restoranlar, geleneksel tariflerin özgün 

biçimlerini sunarken; Polonyalı şefler de Türk mutfağını kendi yerel malzemeleriyle 

harmanlayarak yeni yaratımlar ortaya koymaktadır.Bu karşılaşma, Homi Bhabha’nın “üçüncü 

mekân (third space)” adını verdiği kültürel melezleşme alanını oluşturur. Burada iki kültür 

birbirine eklemlenmez; yeni ve özgün bir sentez meydana getirir.18Kebap bunun en iyi 

örneklerinden biridir.Polonya’daki hali geleneksel Anadolu dönerinden farklı olsa da, yeni bir 

kültürel kod hâline gelmiş; paylaşılan bir tat deneyimi yaratmıştır.Bu deneyim, Türk mutfağını 

keşfetmenin başlangıç noktası olup, birçok tüketiciyi daha sofistike Anadolu yemeklerine 

yönlendirmiştir.Kebabın yanında, Anadolu’nun bölgesel mutfaklarına ait olan meze çeşitleri, 

 
16Derewiński, R. (2010). İki Savaş Arası Dönemde Varşova’nın Tatları ve Kokuları, 133. 
17Domański, T. (2019). Tatların Küreselleşmesi: Kebap Bir Toplumsal Olgu Olarak, 77–78 
18Bhabha, H. (1994). The location of culture, 112–118. 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

158 

 

mantı,börek, künefe, imam bayıldı,Adana kebabı, Urfa kebabı,lahmacun ve çiğ köfte gibi 

geleneksel yemekler de zamanla görünür olmuştur.192021Bunun paralelinde, Akdeniz mutfağına 

yönelik genel ilginin artması, Türk mutfağının sağlıklı ve zeytinyağı temelli karakteriyle 

birleşerek Polonya’da popülaritesini artırdı.22 

Orient Ürünlerinin İthalatı ve Ev Mutfağının Dönüşümü 

Gastronomi sektörünün büyümesiyle birlikte, Polonya’da Orta Doğu ve Anadolu ürünlerini 

satan mağazalar ve toptancılar ortaya çıkmıştır.Bu dükkânlarda satılan ürünler arasındaAyvalık 

zeytinleri,beyaz peynir ve kaşar çeşitleri,bulgur, tahin, acı biber salçası, yüksek kaliteli nohut, 

helvagibi Türkiye’den doğrudan ithal edilen temel malzemeler bulunur.23 Bu ürünler yalnızca 

profesyonel restoranlarda değil, ev mutfağında da standart hâline gelmiştir.Polonyalılar 

arasında kısır, mercimek köftesi,simit, pide,çorba çeşitleri gibi tarifler yaygınlaşmıştır. Bu 

adaptasyon, Türk mutfağının günlük Polonya mutfağına aşamalı olarak yerleştiğini 

göstermektedir. 

Türk Mutfağının Kültürel Diplomasi Aracı Olarak Rolü 

Günümüzde Polonya-Türkiye gastronomik ilişkileri büyük ölçüde kültürel kurumların 

çalışmalarına dayanmaktadır.Bu alandaki en önemli modern etkinliklerden biri, 2022’den 

itibaren Cumhurbaşkanlığı himayesinde gerçekleştirilen ve Kültür ve Turizm Bakanlığı 

tarafından koordine edilen Türk Mutfağı Haftasıdır (Turkish Cuisine Week).24 

Polonya’da bu etkinlik, Türkiye Cumhuriyeti Varşova Büyükelçiliği ve Yunus Emre 

Enstitüsü tarafından organize edilir. Etkinlik kapsamında yemek gösterileri, atölyeler, 

Polonyalı ve Türk şeflerin birlikte pişirdiği yemek etkinlikleri ve Türk gastronomi geleneğinin 

tarihi üzerine konferanslargerçekleşmektedir.²³Bu etkinlikler, gastronomiyi kültürlerarası 

diyalog aracına dönüştürür.Polonyalı ve Türk şeflerin birlikte çalıştığı atölyelerde baharat 

bilgisi, pişirme teknikleri ve ürünlerin kültürel bağlamıpaylaşılır.Modern sunumlarda ayrıca 

UNESCO Somut Olmayan Kültürel Miras Listesi’ne dahil edilen Gaziantep mutfağı, mesir 

 
19Rockower, J. (2014). “Recipes for gastrodiplomacy”, Place Branding and Public Diplomacy, 3–9. 
20YEE Varşova. (2023-2024). Türk Mutfağı Haftası – Bilgilendirme Materyalleri 
21Kmieć, Z. (2018), Polonya’da Akdeniz Mutfağı, 34–39. 
22Domański, T. (2019), Tatların Küreselleşmesi: Kebap Bir Toplumsal Olgu Olarak, 77–82. 
23Drzewiecka, E. (2021), Günümüz Polonya Mutfağında Doğu Ürünleri, 41–44. 
24Türk Mutfağı Haftası. (2023). Program Materyalleri. 



Danuta Chmielowska 

159 

 

macunu geleneği, Hatay’ın bakır işçiliği gibi zanaatlar25 ve Anadolu gelenekleri özellikle 

vurgulanmaktadır. 

Türk–Polonya Mutfağı Arasında Füzyon (Fusion) Akımı 

Günümüz Polonya gastronomisinde, Türk ve Polonya mutfaklarının yaratıcı şekilde 

birleştiği füzyon trendi öne çıkmaktadır.Polonya evlerindeyapılan Anadolu usulü kuzu etli 

pierogi, tahin ve Antep fıstıklı cheesecake, acı biber salçalı somon, nar ve bulgurlu ördek gibi 

yiyecekler örnek verilebilir.Bu yemekler, Türk mutfağının Polonya’da geçici bir moda değil, 

kalıcı bir kültürel unsur hâline geldiğini gösterir.26 Bu karşılıklı etkileşim, mutfakların statik 

değil; dinamik, iki yönlü bir alışveriş olduğunu kanıtlamaktadır. 

Sonuç 

Polonya ile Türkiye arasındaki uzun süreli gastronomik etkileşim üç temel motif üzerinden 

okunabilir. Polonya mutfağı ile Türk mutfağı arasındaki bu etkileşim, tat ve estetik arasında bir 

bağ ve aynı zamanda görsel estetik kazandırmıştır. Ayrıca Türk mutfak unsurları Polonya’ya 

her zaman doğrudan değil; yeniden yorumlanarak, yerelleştirilerek ve dönüştürülerek girmiştir. 

Bu nedenle Türk etkisi statik değil; sürekli gelişen bir yapıdadır. 

Tüm bu analizler, Türk mutfağının Polonya üzerindeki etkisinin geçici bir moda ya da 

yüzeysel bir eğilim olmadığını ortaya koymaktadır.Aksine, XV. yüzyıldan bugüne Türk–

Polonya gastronomik ilişkileri yapısal, kalıcı ve çok yönlü bir etkileşim oluşturmuştur.Bugün 

Polonya’da içilen her Türk kahvesi, yenilen her baklava, bu uzun tarihsel sürecin modern bir 

yankısıdır.Claude Lévi-Strauss’un dediği gibi:“Yemek pişirmek, toplumların kendileri 

hakkında düşündüğü yoldur.”27Bu perspektiften bakıldığında, Polonya’nın Türk mutfak 

unsurlarını benimsemesi, Polonya toplumunun kendini zenginleştirme, çeşitlendirme ve 

çokkültürlü bir duyarlılıkla yeniden tanımlama biçimidir. Türklere ve Tatarlara ait tarihten 

gelen mutfak unsurları bazen Polonya kültürel deneyiminin organik bir parçası hâline gelmiştir. 

Bu nedenle Türk-Polonya gastronomik ilişkileri tariflerden ibaret değildir; karşılaşmanın, 

değişimin ve ortak miras üretiminin uzun soluklu hikâyesidir. 

 

 

 
25UNESCO (2020-2024). Somut Olmayan Kültürel Miras - Türkiye. 
26Czarnecki, P. (2022). Polonya’da Füzyon Mutfağı: Gelenek ile Modernlik Arasında, 116–122. 
27Lévi-Strauss, C. (1958). Anthropologie structurale deux, 145 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

160 

 

Kaynakça 

Bhabha, H. K. (2012). The location of culture. Routledge. 

Bołtuć, A. (1972). 19. yüzyıl Varşova kahvehane kültürü. 

Chmielowska, D. (1990). Obiad nad Bosforem. Watra. 

Chmielowska, D. (2013). Türk Mutfağının Polonya’ya Etkileri. In H.Ş. User & B. Gül (Eds.), Yalım Kaya Bitigi: 

Osman Fikri Sertkaya Armağanı. Öncü Basımevi. 

Czarnecki, P. (2022). Polonya’da füzyon mutfağı: Gelenek ile modernlik arasında. 

Czerniecki, S. (1755). Compendium ferculorum albo zebranie potraw. 

Derewiński, R. (2010). İki savaş arası dönemde Varşova’nın tatları ve kokuları. 

Domański, T. (2019). Tatların küreselleşmesi: Kebap bir toplumsal olgu olarak. 

Drzewiecka, E. (2021). Günümüz Polonya mutfağında doğu ürünleri. 

Dumanowski, J., & Kasprzyk-Chevriaux, M. (2018). Kaplony i szczezuje: Opowieść o zapomnianej kuchni 

polskiej. 

Estreicher, K. J. T. (1945). Bibliografia polska XIX. stulecia. 

Faroqhi, S. (2000). Subjects of the Sultan: Culture and Daily Life in the Ottoman Empire (s. 211). I. B. Tauris. 

Faroqhi, S. (2004). The Ottoman Empire and the World Around it. I.B. Tauris.  

Głowacka-Grajper, M. (2016). 1945 sonrası Polonya’da sofra kültürü. 

Kmieć, Z. (2018). Polonya’da Akdeniz mutfağı. 

Levi-Strauss, C. (2008). Anthropologie structurale deux. Hachette UK. 

Lewicka, M. (2011). Galiçya’nın tatları. 

Murphey, R. (1999). Ottoman warfare, 1500–1700. Routledge. 

Reychman, J. (1961). Wschód w literaturze polskiej. Ossoliński Ulusal Enstitüsü - Yayınevi. 

Rockower, P. S. (2012). Recipes for gastrodiplomacy. Place Branding and Public Diplomacy. 

Szulist-Płucinciak, P. (2020). Barok döneminde saray sofra kültürü. Toruń. 

Türk Mutfağı Haftası. (2023). Program materyalleri. 

UNESCO. Somut olmayan kültürel miras - Türkiye 2020-2024 

YEE Varşova. (2023–2024). Türk mutfağı haftası – Bilgilendirme materyalleri. 

Jan III Sobieski Sarayının Mutfak Defteri. (1695–1696) 

 



161 

Julia Pardoe’nin Sultanlar Şehri İstanbul’unda Sofra Kültürü ve 

Modernlik İmgeleri 

Furkan ABİR1*

Özet 

Bu çalışma, 19. yüzyılda İstanbul’a seyahat eden İngiliz yazar Julia Pardoe’nin Sultanlar Şehri İstanbul ve 

Türklerin Ev İçi Davranışları adlı eserinde yer alan yemek ve sofra sahnelerini kültürel modernleşme bağlamında 

incelemeyi amaçlamaktadır. Pardoe’nin eseri, Osmanlı gündelik hayatına dair detaylı betimlemeleriyle Batılı bir 

gözün Doğu toplumunu nasıl algıladığına dair önemli bir temsil metnidir. Onun kaleminden aktarılan Ramazan 

iftarları, konak davetleri, Rum ve Türk evlerindeki yemek alışkanlıkları ve bayram sofraları; Osmanlı’daki sofra 

düzeni, toplumsal roller, dinî pratikler ile cinsiyet ilişkileri hakkında ayrıntılı veriler sunar. Bununla birlikte 

yemeklerin sunum biçimi, yeme-içme ritüelleri ve misafirperverlik anlayışı üzerinden Osmanlı toplumunun sosyal 

yapısı da okuyucuya yansır. Eserde geçen "gösterişten uzak ağırlama", "çubuğun zarafeti", "kaşığın tek noktadan 

daldırılması" gibi ifadeler hem kültürel kodlara hem de davranış normlarına ışık tutar. Pardoe’nin anlatımı zaman 

zaman Doğu ile Batı’nın yaşam tarzlarını karşılaştıran bir nitelik de taşır. Özellikle yemeklerin çeşitliliği, içki 

kullanımına dair gözlemler ve sofradaki adab-ı muaşeret Avrupalı okura hitap edecek biçimde sunulur. Bu yönüyle 

eser, Osmanlı modernleşmesinin gündelik hayata nasıl yansıdığına dair bir tartışmayı da mümkün kılar. Öte 

yandan Batılı bir kadının gözünden aktarılan bu tasvirlerin ne ölçüde oryantalist ya da kültürel kodlayıcı olduğu 

da sorgulanmaya açıktır. Yazımızda, Julia Pardoe’nin eserinden hareketle Tanzimat arifesindeki Osmanlı 

toplumunda yemek kültürü, kültürel temsil biçimleri ve modernleşmenin izleri ele alınacaktır. Sofra, fiziksel bir 

alan olmanın ötesinde toplumsal değerlerin, değişimlerin ve kültürel kimliklerin sahnelendiği bir gösteri alanı 

olarak yorumlanacaktır. Böylece edebî niteliğinin yanı sıra tarihsel bir belge özelliği de taşıyan Sultanlar Şehri 

İstanbul’a gastronomi merkezli yeni bir okuma biçimiyle yaklaşılacaktır. Bu bağlamda seyahat anlatılarının 

kültürel hafıza oluşturmadaki işlevinin yanı sıra yemeğin bir temsil dili olarak nasıl kullanıldığı da vurgulanacaktır. 

Anahtar Kelimeler: Julia Pardoe, Osmanlı yemek kültürü, seyahat edebiyatı, modernleşme imgeleri. 

Abstract 

This study aims to examine the food and dining scenes featured in Julia Pardoe's work The City of the Sultan; 

and Domestic Manners of the Turks in 1836 written by the English author who travelled to Istanbul in the 19th 

century, within the context of cultural modernisation. Pardoe's work, with its detailed descriptions of Ottoman 

daily life, is an important representative text of how a Western eye perceived Eastern society. Her accounts of 

Ramadan iftars, mansion invitations, eating habits in Greek and Turkish homes, and holiday tables provide detailed 

data on the Ottoman table order, social roles, religious practices, and gender relations. Furthermore, the social 

structure of Ottoman society is reflected to the reader through the presentation of meals, eating and drinking rituals, 

1* Araştırma Görevlisi, Marmara Üniversitesi, İnsan ve Toplum Bilimleri Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı

Bölümü, furkan.abir@marmara.edu.tr 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

162 

 

and the concept of hospitality. Expressions such as ‘hospitality without ostentation,’ ‘the elegance of the stick,’ 

and ‘dipping the spoon from a single point’ shed light on both cultural codes and behavioural norms. Pardoe's 

narrative also occasionally takes on a quality that compares Eastern and Western lifestyles. In particular, the variety 

of dishes, observations on the use of alcohol, and table manners are presented in a way that appeals to European 

readers. In this respect, the work also allows for an indirect discussion of how Ottoman modernisation was reflected 

in everyday life. On the other hand, the extent to which these depictions, conveyed through the eyes of a Western 

woman, are Orientalist or culturally codifying is also open to question. The paper will examine food culture, forms 

of cultural representation, and traces of modernisation in Ottoman society on the eve of the Tanzimat, based on 

Julia Pardoe's work. The table will be interpreted as a performance space where social values, changes, and cultural 

identities are staged, beyond being a physical space. Thus, The City of the Sultan; and the Domestic Manners of 

the Turks in 1836, which has both literary and historical documentary qualities, will be approached with a new, 

gastronomy-centred reading. In this context, the function of travel narratives in forming cultural memory will be 

emphasised, as well as how food is used as a language of representation. 

Keywords: Julia Pardoe, Ottoman food culture, travel writing, images of modernisation. 

 

Giriş 

Türk modernleşmesi, 18. yüzyıldan itibaren askerî ve idarî alanların yanı sıra gündelik 

hayatı da dönüştüren, sosyokültürel boyutları bulunan çok katmanlı bir süreçtir. Bu dönüşüm 

hattı, çoğu zaman II. Mahmut'un devleti merkezîleştirme çabaları yahut Tanzimat reformları 

üzerinden okunur; ancak modernleşme hareketinin asıl karmaşıklığı, günlük yaşam 

pratiklerinin içine sinen küçük ama etkili değişimlerle ortaya çıkar. Yemek kültürü, eğlence 

anlayışı, giyim kuşam gibi hususlar dönüşümün görünürlüğünü ya da geleneklerin sağlamlığını 

en net yansıtan alanlardan bazılarıdır. Dolayısıyla Türk modernleşmesini yaşam tarzı, zihniyet 

ve alışkanlıklar düzeyinde de ilerleyen bir kırılma ve yeniden yapılanma süreci olarak 

tanımlamak mümkündür.2 Bu nedenle modernleşmeyi yalnızca devletin üst düzey reformlarıyla 

ilişkilendirmek eksik bir yaklaşımdır; çünkü bu süreç gündelik hayatın üretildiği mekânlarda, 

yani evlerde, çarşılarda, sokaklarda ve sofralarda ortaya çıkan davranış kalıpları üzerinden 

somutlaşır. Modernleşme sürecini anlamlandırmamızda sabit kalan/çok yavaş değişen hususlar 

da değişen/değişmeye başlayan alışkanlıklar kadar önemlidir. 

Somut sosyal pratikleri yansıtmada seyahat anlatılarının rolü büyüktür. Türk 

modernleşmesi dış temaslar -düşünceler, akımlar, yayınlar- aracılığıyla şekillenir.3 Seyahat 

 
2 Modernleşme sürecindeki kırılmalar noktasında ayrıntılı bilgi için bk. Berkes, N. (2002). Türkiye’de 

Çağdaşlaşma. İstanbul: YKY.  
3 Türk modernleşmesinin beslendiği kaynaklar hakkında ayrıntılı bilgi için bk. Ülken, H.Z. (2013). Türkiye’de 

Çağdaş Düşünce Tarihi. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları.  



Furkan Abir 

163 

 

anlatılarının da bu dış temaslardan biri olarak düşünülebileceği açıktır. 18. ve 19. yüzyıllarda 

Batılı seyyahların Osmanlı toplumuna ilişkin gözlemleri kimi zaman ön yargıların kimi zaman 

da hayranlığın süzgecinden geçerek modernleşme tartışmalarına yeni boyutlar ekler. Bu 

anlatılar, Osmanlı aydınlarının kendilerini ve toplumlarını değerlendirdikleri bir karşılaştırma 

zemini oluşturup çeşitli soruların gündeme gelmesini sağlayarak modernleşmenin düşünsel 

zeminini güçlendirir. Seyyahların aktardığı mekânlar, ritüeller, insanlar ve gündelik pratikler 

çoğu zaman oryantalist bir söylemin izlerini taşısa da yer yer gündelik hayatın ritmini yakalayan 

ayrıntılı gözlemler de mevcuttur. Dolayısıyla seyahat anlatıları hem bir dış temsil alanı hem de 

modernleşme düşüncesinin gelişimine katkı sunan dolaylı bir kaynak olarak 

değerlendirilmelidir. 

19. yüzyıl seyahat yazınında yemek ve sofra kültürü, genellikle Osmanlı toplumunun 

“medeniyet seviyesi” ile ilişkilendirilen bir tema hâline gelir. Avrupa’da gastronomi bir sanat, 

hatta bilim olarak şekillenirken Osmanlı topraklarında sofra daha çok ahlaki düzenin, 

misafirperverliğin ve topluluk duygusunun parçası olarak değerlendirilir. Seyahat anlatıları, bu 

iki anlayış arasındaki farkları görünür kılarak modernleşme tartışmalarının günlük hayat 

ekseninde yeniden düşünülmesine kapı aralar. Julia Pardoe’nin Sultanlar Şehri İstanbul adlı 

eseri de tam da bu sebepten Osmanlı modernleşmesini kültürel pratikler üzerinden tartışmaya 

imkân veren bir belge olarak önem kazanır. 

Pardoe’nin, II. Mahmut saltanatının son yıllarında İstanbul’da yaptığı gözlemler;4 onun 

aristokratik İngiliz duyarlılığıyla Osmanlı toplumunu anlamaya çalıştığı bir çerçeve oluşturur. 

Pardoe, sofra düzeni, misafir ağırlama, kadınların ev içindeki durumu ve sosyal mekânlardaki 

varlığı, Ramazan ritüelleri gibi hususlara özel bir dikkat gösterir. Bu hususlar, Osmanlı 

toplumunda hem sürekliliğe sahip geleneksel değerleri hem de modernleşmenin sınıfsal ve 

kültürel yüzeydeki izlerini yansıtır. Pardoe’nin eserinde yemek, toplumun davranış 

örüntülerini, sınıfsal farklılıklarını, kadın-erkek rollerini ve kültürler arası etkileşimleri ortaya 

çıkaran bir işlevdedir. 

Bu çalışmanın temel sorusu da buradan doğar: Pardoe’nin yemek ve sofra betimlemeleri, 

Osmanlı toplumunda modernlik, gelenek, çokkültürlülük ve temsil ilişkilerini nasıl görünür 

kılar? Amaç, yazarın iftar sofralarından konak ziyafetlerine, Rum tüccarın evinden saltanat 

 
4 II. Mahmut dönemi, yeme içme ve sofra kültürünün -saray ile üst düzey devlet adamları ölçeğinde- keskin şekilde 

değişime uğradığı zaman dilimidir. Siniden masaya geçiş, sofrada çatal-bıçak kullanılması, resmî davetlerde 

Avrupa tarzı yemekler pişirilmesi ve davetlilerin şarap içmesine izin verilmesi bu değişimin boyutunu yansıtır 

(Abir, 2021: 38). 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

164 

 

düğününe kadar aktardığı sahneleri tahlil ve analiz metoduyla inceleyerek sofra düzeninin hangi 

kültürel anlamları taşıdığını ortaya koymaktır. Julia Pardoe’nin eserinde sofranın Osmanlı 

toplumundaki kültürel farkların, sınıfsal ayrışmaların, modernlik arayışının ve imparatorluk 

ölçeğindeki çokkültürlülüğün sahneye çıktığı bir temsil alanı olduğu çalışmanın en temel 

argümanıdır. Bu temsil, bazen sade bir Ramazan sofrasında bazen Avrupai bir konağın yemek 

masasının vitrinleşmiş düzeninde bazen de Osmanlı İmparatorluğu’nun çok dinli yapısını 

yansıtan saltanat düğünlerinde görünür hâle gelir. Sultanlar Şehri İstanbul, gastronomi 

ekseninde değerlendirildiğinde yemek ve sofranın salt bir ev içi ritüel olmanın çok ötesinde 

temsiliyet, temas, gelenek ve dönüşümün bir araya geldiği kültürel laboratuvar olarak 

konumlandığı net olarak görülecektir.  

Eserin Niteliği ve Önemi  

19. yüzyılın dikkat çekici İngiliz yazar ve seyyahlarından Julia Pardoe’nin (1806–1862), 

Sultanlar Şehri İstanbul adlı eseri Batılı kadın bir gezginin Osmanlı dünyasına dair gözlemlerini 

kalıcı bir kültürel belgeye dönüştürmesi yönünden önemlidir. Eserin orijinal adı The City of the 

Sultan and the Domestic Manners of the Turks, yani “Sultanlar Şehri İstanbul ve Türklerin Ev 

İçi Davranışları”dır. Pardoe, bu kitabı 1835 yılının aralık ayında babası Binbaşı Thomas Pardoe 

ile İstanbul’a yaptığı yolculuk sırasında tuttuğu ayrıntılı notlardan yola çıkarak kaleme alır. 

Babasının askerî görevi vesilesiyle geldiği topraklarda yaklaşık dokuz ay kalmış, bu süre 

zarfında İstanbul’un yanı sıra kısa süreli bir ziyaretle Bursa’yı da gözlemleme fırsatı bulmuştur. 

Haliç’e demir attıkları 30 Aralık 1835 tarihli geliş sahnesini Pardoe, “…Uzun zamandır 

beslediğim umutlar sonunda gerçekleşmişti ve Şehirlerin Kraliçesi, saraylarla süslü gümüş 

Boğaz’ın ayaklarının dibinde aktığı, insanlarla dolu tepelerinde taht kurmuş olarak 

karşımdaydı” (Pardoe, 2024: 17) şeklinde tarif eder.  

Pardoe’nin eseri ilk kez 1837’de iki cilt olarak Londra’da yayımlanır; ardından 1838, 1845 

ve 1854 yıllarında kitabın yeni baskıları yapılır. 1854 baskısı, yazarın gözden geçirip kısalttığı 

ve ünlü çizer William Henry Bartlett’in gravürleriyle zenginleştirilen üç ciltlik bir edisyondur. 

Sultanlar Şehri İstanbul, edebî değerinin yanı sıra 19. yüzyıl Avrupa’sında yükselen 

Oryantalizm akımı bağlamında önemli bir kültürel rol oynar.  Bu durum, kitabın satış sayılarına 

da yansır (Baykara, 2010: 379). 

Yazarın seyahat gözlemleri, 18. yüzyıl başlarında Osmanlı kadın yaşamını betimleyen 

Lady Mary Montagu’den sonra Osmanlı toplumuna içeriden bakabilen ilk Batılı kadın yazar 

olması yönünden de değerlidir. Montagu’den yaklaşık yüz yirmi yıl sonra İstanbul’a gelen 



Furkan Abir 

165 

 

Pardoe, II. Mahmut devrinin dönüşüm atmosferi içindeki toplumunu gözlemler. Bu bakımdan, 

onun anlatısı klasik bir “harem merakından” öteye geçerek şehir yaşamı, mimari, sağlık düzeni, 

eğlence kültürü, giyim-kuşam ve özellikle yemek ile sofra ritüelleri gibi günlük hayatın tüm 

katmanlarını kapsar. 

Pardoe’nin bütün bu alanlarda gözlem konumunun bazen çelişkili ama üretken olduğunu 

söylemek mümkündür. Batılı bir kadın seyyah olarak “yakınlık” ile “mesafe” arasında gidip 

gelir; Osmanlı halkının gündelik yaşantısını hem merakla hem de eleştirel bir dikkatle kaleme 

alır. Zaman zaman “Doğu’nun gizemi”ne dair romantik bir ton kullanır fakat kitabında 

ayrıntıları güçlü şekilde kavrayabilen bir gözlem gücü vardır. Ramazan iftarları, konak 

davetleri, Rum ve Türk evlerinde yemeklerin hazırlanışı, bayram sofraları, şerbetler, kahveler 

ve nargileler gibi unsurları büyük bir dikkatle kaydeder. Yemeğin bir damak tadı meselesi 

olmanın çok ötesinde toplumsal düzen, nezaket, misafirperverlik ve ölçülülük gibi ahlaki 

kodlara dayalı bir kültürel göstergeler sistemi olduğunu fark eder. 

Bütün bu gözlemler, Julia Pardoe’yi Tanzimat arifesindeki Osmanlı toplumunun kültürel 

dokusunu farklı bir medeniyetin perspektifinden görüp gerçekçi mukayeseler yapabilen bir 

tanık hâline getirir. Eser, bu kültürel dokunun en önemli öğelerinden olan sofrayı da kültürel 

fark ve dönüşüm izlerinin sahnelendiği bir alan olarak yansıtır. Böylelikle Pardoe’nin kalemi, 

Osmanlı’daki günlük hayatın zarafetini, karmaşıklığını ve değişim potansiyelini aynı anda 

ortaya koyar. 

Sultanlar Şehri İstanbul’da Yemek ve Sofra Gözlemleri 

Eserde yemek ve sofra kültürüne dair ilk detaylı gözlemle Pardoe’nin Ramazan ayında bir 

Türk tüccarın evine konuk olması vesilesiyle karşılaşırız. Evin sakinleri oruçlu olduğu için 

misafirlere ne kahve ne de tatlı ikram edilir; içecek sunulsa da Pardoe, ev halkına saygı 

göstermek amacıyla bu ikramı reddettiklerini belirtir. Akşam ezanının okunmasına kadar 

herkesin büyük bir sabır ve itina içinde iftar saatini beklediğini yazar. Müezzinlerin Ay’ı 

gördüğünü haber vermesiyle birlikte evdeki hareketliliğin birden arttığını, hazırlıkların son 

derece düzenli ve önceden planlanmış biçimde yürütüldüğünü gözlemler. 

Misafirler, kendilerini yemeğe davet eden halayığın çağrısıyla tamamen boş bir odada halı 

üzerine yerleştirilmiş büyük bir sininin çevresinde oturur.5 Sofrada çeşitli peynirler, havyar, 

 
5 II. Mahmut döneminde (1808-1839) sarayda masaya geçilmesine rağmen sini etrafında yemek yeme alışkanlığı 

halk arasında uzun süre devam eder. Üç Nesil Üç Hayat adlı eserinde Abdülaziz, II. Abdülhamit ve Cumhuriyet 

dönemlerindeki sofra kültürlerini karşılaştıran Refik Halit, Abdülaziz döneminde (1861-1876) masaya geçişin halk 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

166 

 

ançüez, tatlılar ve şerbetler yer almakta; sininin kenarına Ramazan pidesi ve mayasız ekmek 

parçaları konulmaktadır. Herkes minderlere oturarak dizlerinin üstüne yaydıkları işlemeli 

peşkirlerle yemek yemeye başlar. Ortak kaplardan kaşıkla yemek yenmesi Pardoe’nin dikkatini 

çeker; sofradakilerin yalnızca kendi önünden kaşıklamasına gösterilen özeni, bu adabın 

temizliğe ve düzene verdiği önemin göstergesi olarak değerlendirir.6 Kaşık kullanımındaki bu 

özenin aksine et ve tavuğun parmaklarla yenmesi ve herkesin “gözüne hoş geleni koparması” 

yazarda tiksinti uyandırır.7 Yine de yemeklerin sıra dışı çeşitliliği, tatlı ile tuzluların ardı ardına 

gelmesi ve iftarın on dokuz farklı yemekten oluşması onu hem hayrete düşürür hem de Osmanlı 

mutfak kültürünün zenginliğine dair bir izlenim yaratır (Pardoe, 2024: 30-32). Pardoe’nin 

Osmanlı mutfak kültürünün zenginliğine övgüleri eser boyunca tekrarlanır. Örneğin, Ramazan 

Bayramı’nda bir konağa misafir olması vesilesiyle kendilerine “haşlanmış, kızarmış, fırında 

pişmiş, akla gelebilecek her nevi yiyecek, leziz tarçın çorbası, ıtırlı otlar ve zeytinlerle 

süslenmiş tavuk, ançüezli ekmekler, zerdeli pilav, kuşbaşı et ve asma yapraklarına sarılmış 

baharatlı pilav, en nefis hamur işleri ve en pahalı reçeller”in sunulduğunu belirterek Türk 

mutfağıyla kavgalı olan Batılı seyyahların ön yargılarının anlamsızlığına dikkat çeker (Pardoe, 

2024: 93).  

Pardoe, mutfak kültürünün zenginliğine rağmen Doğu kültürünün gastronomik anlayışına 

karşı eleştirel bir tutumdadır. Şark’ta gastronominin bir bilim addedilmediğini, ağzının tadını 

bilme diye bir şeyin olmadığını, Osmanlı insanının yalnızca yaşamak için yediğini özellikle 

vurgular (Pardoe, 2024: 32). Bu eleştirel tespitin yanında yazar, sofra ile yemek düzeninin 

arkasındaki ahlaki ve kültürel mantığı da kavramaya çalışır. Pardoe’ye göre Osmanlı sofrasında 

yemeklerin bu kadar çabuk birbirini takip etmesi insanların aşırılığa kapılma eğiliminde 

olduğunu gösterir. Bütün bu olumsuz çıkarımlara rağmen Türk sofrasının misafirperverlik, 

kanaatkârlık, cömertlik, hoşgörü gibi değerlerle olan bağını vurgulayan şu satırlar kültürel 

hususların yemek ile sofra üzerinden somut karşılıklar bulduğunu göstermesi bakımından 

dikkat çekicidir:  

 
arasında hâlâ yaygınlaşmadığını belirterek masaya geçişin ve özellikle de ayrı yemek odalarının kurulmasının II. 

Abdülhamit döneminde (1876-1909) başladığını ifade eder (Karay, 2016: 72-82). 
6 Bu adap, Türk geleneğinde eski tarihlerden beri mevcuttur ve yazılı metinlerde de sürekli tekrar edilir. Örneğin, 

Kutadgu Bilig’te başkasının lokmalarına dokunmadan kendi önünden yemek öğütlenirken Gelibolulu Âli de 

kendisine uzak, başkalarına yakın yemeklere el uzatanın edep ve akıldan yoksun olduğunu ifade eder (Abir, 2021: 

42-43). 
7 Pardoe’nin bu gözlemi sofrada Batı adab-ı muaşeret kurallarının o dönemde henüz yaygınlaşmadığını göstermesi 

bakımından önemlidir. Bunun yanında, Refik Halit, Üç Nesil Üç Hayat adlı eserinde II. Abdülhamit döneminde 

Türk sofralarında artık elle yemenin son derece ayıp kabul edildiğini ve yeni nesli iğrendirdiğini belirtir ki bu da 

sofra kültüründeki değişimi iki metin üzerinden tarihsel süreç içerisinde izleyebilmemizi sağlar (Karay, 2016: 77). 



Furkan Abir 

167 

 

Türklerin sade ve güzel misafirperverliğini de yorumsuz geçmemeliyim; zengin ya da fakir olsun, 

sofralarına oturmayı uygun gören her yurttaşa hoş geldiniz derler; ‘Hoş geldiniz’ sözü asla soğuk ya da 

isteksizce söylenmez ve Müslümanlar bu gösterişsiz selamlamayı her yeni gelene, hiçbir çekince ya da 

sınırlama olmaksızın, aynı ilkeye dayanarak sunarlar; ikram edilen herhangi bir yiyecek maddesinde 

kusur bulmalarına asla izin vermezler. Kendilerini yalnızca tanrının vekilleri olarak görürler ve bu 

nedenle yaşam mallarını bir mülk olarak değil, bir borç olarak kullanırlar; kendilerini daha az lütufta 

bulunmuş olanlara fazlalıklarından vermekle yükümlü sayarlar (Pardoe, 2024: 33). 

 

Bu pasaj, Pardoe’nin Osmanlı toplumuna dair gözlem biçimini en berrak hâliyle yansıtır. 

Yemeğin burada zevk değil, düzen; tüketim değil, paylaşım; haz değil, ahlak kategorisine ait 

bir eylem olarak konumlandırıldığı görülür. Sofra etrafında sergilenen misafirperverlik, 

ölçülülük ve gösterişten uzak nezaket Osmanlı gündelik hayatının “medeniyet” anlayışına dair 

ipuçları sunar. Böylece Pardoe’nin satırlarında yemek ile sofra toplumun ahlaki yapısını ve 

dayanışma kültürünü yansıtan sembolik bir alan hâline gelir. 

Yazarın gözlemlerinde dikkat çekici bir husus da Türk sofralarında karnını doyurduktan 

sonra hiç kimsenin bir saniye bile fazla oturmasının beklenmemesi ve kişilerin bir fikir 

belirtmeden ya da özür dilemeden hemen ellerini yıkayarak çubuk tüttürmeye yahut meşgul 

oldukları işe dönmelerine dair söyledikleridir (Pardoe: 2024, 32). Türk sofra kültürünü ve adab-

ı muaşeret kaidelerini bir bütün olarak düşündüğümüzde yazarın bu tespitinin de söylediklerinin 

kapsamının da -yani bunun toplumun hangi kesimleri için geçerli olduğunun da- tartışmalı 

olduğu açıktır. Yine de modernleşme öncesi Türk kültüründe sofrada sohbet etmenin çok da 

hoş karşılanmaması, yani sofranın bir iletişim mekânı işlevi taşımamasının bu duruma sebep 

olması mümkündür.  

Pardoe, Türk sofralarında kadınların yalnızca kahve, şerbet veya su içtiğini, buna karşılık 

az sayıda erkeğin “uygar ulusların kötü alışkanlıklarını” benimseyerek “daha güçlü içeceklere” 

bağımlı olduğunu da belirtir (Pardoe, 2024: 32). Bu husus, Osmanlı toplumunda Batı 

etkisindeki alışkanlıkların seçkin sınıflar üzerinden yayılmaya başladığının bir işaretidir. 

Yazarın kullandığı “uygar uluslar” ifadesi dolaylı biçimde modernleşmenin tüketim ve keyfî 

alışkanlıklar üzerinden sınıfsal bir ayrışma yaratmaya başladığını sezdirir. Sofralardaki düzen 

ve ölçü toplumun geleneksel değerlere bağlılığını temsil ederken “sert içecek” vurgusu bu 

yapının içine sızan Batılı yaşam biçimi unsurlarını, yani yeni bir “zevk kültürünü” gösterir. 

Pardoe’nin ifadelerinden anladığımız üzere bu tür alışkanlıklar henüz halk tabakasına 

yayılmamış, üst tabakaya mensup erkeklerin dünyasında sınırlı kalmıştır. Dolayısıyla yazarın 

bu konudaki tespiti Osmanlı modernleşmesinin gündelik hayat düzeyinde, toplumsal cinsiyet 

ve sınıf üzerinden biçimlenen erken belirtilerinden biri olarak okunabilir. Kadınların sade 

içecekleri “geleneksel ölçülülüğün”, erkeklerin sert içkileri ise “Batı’dan gelen yeni keyif 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

168 

 

pratiklerinin” temsilidir; Pardoe’nin metninde bu iki kutup modernliğin yarattığı ikiliği 

somutlaştırır. 

Sultanlar Şehri İstanbul’daki önemli tespitlerden biri de Pardoe’nin, yiyeceklerin Türk 

aile kurumunun bütünlüğüyle olan ilişkisini vurgulamasıdır. Bunu şöyle ifade eder:  

 

Hareme girerken, ailenin her bir beyinin akşam ikramını dairenin en ucundaki bir masaya bıraktığını 

belirtmeyi ihmal etmemeliyim çünkü hiçbir Türk, rütbesi ne kadar yüksek olursa olsun, günün eğlencesi 

bittiğinde gece evine eli boş dönmez: Yükünün değeri ne kadar önemsiz olursa olsun, bir salkım üzüm, 

bir kâğıt tatlı ya da alt tabakadan insanlar arasında birkaç küçük balık ya da bir baş salata, herkes [sanki] 

tanrılara bir adak sunmakla yükümlüdür ve bu görevi yerine getirmemek, karısını reddetmek üzere 

olduğunu imâ etmek demektir (Pardoe, 2024: 35).  

 

 Türk aile yapısında evin reisi konumundaki erkeğin her akşam evine eli dolu dönmesinin, 

özellikle de sembolik de olsa bir yiyecek getirmesinin onun ailesine karşı duyduğu sorumluluk 

ve bağlılığın ifadesi olarak değerlendirildiği açıktır. Pasajda geçen “tanrılar” ifadesi, eserin 

İngilizce orijinalinde Di Penates şeklinde ifade edilmiştir ki bunlar da Roma mitolojisinde evin 

içindeki yiyecek-içecek hazinesini, hane düzenini, sofra ve ocak çevresini koruduğu düşünülen 

ruhani varlıklardır. Bu detay da yazarın bu jestleri algılayış biçimini ortaya koyar. Pardoe’nin 

gözleminde bu davranış biçimi, Batı’daki “romantik sevgi” anlayışından farklı olarak dinsel ve 

toplumsal bir yükümlülüğü ifade eder. Dolayısıyla bu küçük jest, Osmanlı gündelik yaşamında 

ailenin manevi bütünlüğünü koruyan bir ritüel işlevi görür.  

Türk tüccarın evindeki gözlemler yemek sonrası fakat yine yemekle bağlantılı olan 

geleneklerle devam eder. Pardoe, yemeğin bitişiyle birlikte hane halkının “hoş bir merasim” 

düzenlediğini, ardından yaşlı bir masalcının da katılımıyla ana dairede toplanıldığını belirtir. 

Gelen kişi, Ramazan akşamlarında hanımları eğlendirmek için çağırılan geleneksel hikâye 

anlatıcılarındandır. Kadınlar, kahvelerini içip çubuklarını tüttürüp rahat biçimde uzanarak bu 

sözlü anlatıyı dinlerler. Evdeki hizmetliler kahveyi hazırlayıp mangalda pişirir, ardından 

sessizlik içinde herkesin dikkatini masalcıya yönelttiği bir atmosfer oluşur (Pardoe, 2024: 33). 

Bu tabloda Osmanlı evinin sofra sonrasındaki kültürel ritüellerinden biriyle karşılaşırız: 

Yemekle başlayan aile içi birlik duygusu, kahve ve tütünle sakin bir paylaşıma, ardından edebî 

ve sözlü kültürün dâhil olduğu bir sohbet ortamına dönüşür. Kahve ve çubuk konuşmanın, 

dinlemenin ve hikâye aktarımının aracı hâline gelir. Yazarın gözlemleri, Osmanlı evinde 

yemeğin toplumsal bir iletişim biçimi aldığını, sözlü edebiyatın gündelik yaşamla iç içe 

geçtiğini yansıtır. Dolayısıyla bu sahnenin Osmanlı gündelik hayatının ritmini şekillendiren 

incelikli bir sofra sonrası estetiğinin ifadesi olduğunu söyleyebiliriz.  



Furkan Abir 

169 

 

Sultanlar Şehri İstanbul’da sofrayla ilgili en ayrıntılı kısımlardan biri Pardoe’nin dönemin 

önemli devlet adamlarından İşkodralı Mustafa Paşa’nın eşi ve kızını ziyaret etmek üzere gittiği 

konakta katıldığı yemektir. Ziyaretçiler geç kaldığı için aile, yemeklerini çoktan yemiştir; ancak 

bu durum ev halkı açısından bir sorun teşkil etmez. Türk mutfak düzeni, konuklar için her an 

yeni bir sofra kurulabilecek esnekliktedir. Onları ağırlamak üzere kurulan masa son derece 

zengin, hatta gösterişli biçimdedir. Pardoe, sofranın tamamen Avrupai tarzda hazırlanmış 

olmasından dolayı hayal kırıklığı yaşadığını söyler: Gümüş çatal-bıçaklar, iskemleler, iğne işi 

masa örtüsü, sırma nakışlı tül peçeteler, kesme kristal kadehler ve goblen halı detayları konakta 

Batı tarzı bir görüntü yaratmaktadır. Ancak yazara göre bu Avrupai atmosferin içinde bile 

Doğu’ya özgü zarafet ve ihtişam unsurları korunmuştur: İki siyahi halayık konuklara gümüş 

leğen-ibrik takımıyla ellerini yıkatır, bir diğeri renkli ibrişimden süslenmiş havlular sunar. Bu 

törenin her ayrıntısı, Osmanlı konak yaşamının ritüelleşmiş nezaketini gösterir. Yemekten 

sonra konuklar Emine Hanım’ın özel dairesine geçer; burada genç kadın zarif bir biçimde 

çubuğunu tüttürür. Pardoe, bunu bir güzellik ve incelik gösterisi olarak betimler; genç Türk 

kadınının çubuk içişini “işveli bir zarafet”le özdeşleştirir (Pardoe, 2024: 179-180). 

İşkodralı Mustafa Paşa’nın konağına yaptığı ziyaret, Pardoe’nin Sultanlar Şehri İstanbul 

boyunca inşa ettiği modernleşme ve temsil geriliminin doruk noktalarından biridir. Paşa 

konağında kurulan sofrada Avrupa tarzı eşyalar ve görsel düzen, Osmanlı seçkinlerinin Batı’ya 

yönelen beğeni anlayışını yansıtır.8 Yazarın yaşadığı “hayal kırıklığı” ise bu görünümün taklit 

düzeyinde kaldığına dair eleştirel bir sezgi içerir. Sofranın biçimsel modernliği, Pardoe’nin 

gözünde içsel bir dönüşümün değil; dışsal bir “gösteri medeniyetinin” belirtisidir. Buna karşılık 

ellerin gümüş ibrikle yıkanması, süslü havlular, işlemeli masa örtüleri ve hizmet eden 

halayıkların düzenli hareketleri gibi ayrıntılar, Doğu’ya özgü törenselliğin bu modernliğin 

içinde hâlâ varlığını sürdürdüğünü gösterir. Böylece konak sofrası hem Batılı eşya ve 

alışkanlıkların taklit edildiği bir vitrin hem de Osmanlı zarafetinin sergilendiği bir gelenek 

sahnesi hâline gelir. Emine Hanım’ın çubuk içişiyle kapanan sahne, Şarklı kadınların işveli 

zarafetini vurgularken Batılı gözlemcinin “egzotik kadın” imgesine de alan açar. Bu da 

Sultanlar Şehri İstanbul’da modernliğin temsili ile oryantalist bakışın Doğu’yu egzotikleştirme 

eğiliminin iç içe geçtiği en belirgin örneklerden biridir. 

 
8 Osmanlı seçkinlerinin Batı sofra düzenine geçişindeki nispi hız, onların yemek; yani damak tadıyla ilgili 

tutumlarında görülmez: “Damak zevkinde tutucu kabul edilebilecek Osmanlı seçkini, yeni alafranga yemekleri 

uzun zaman içinde ancak kendi bildiği lezzet kalıplarına dönüştürerek ya da değiştirerek kabul etmiştir” (Samancı, 

2006: 59). 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

170 

 

Yazarın yemek ile Osmanlı sosyal hayatının bağlantısını ortaya koyan en dikkat çekici 

gözlemlerinden biri de hamam deneyimiyle bilikte ortaya çıkar. Pardoe, hamamın “soğukluk” 

kısmına çıktığında beklemediği bir hareketlilikle karşılaşır. Yıkanmayı bitiren kadınların bir 

kısmı dinlenme alanında yemek yemeye başlamıştır; yıkanmanın yarattığı geçici kızıllığın 

yerini daha sakin ve yumuşak bir ten rengi almıştır. Ortalıkta hizmetliler ve zenci halayıklar 

sürekli dolaşmakta; kimileri tencerelerle yemek taşırken kimileri biten kapları toplamaktadır. 

Kadınlar yere koyulmuş porselen veya bakır kapların çevresine bağdaş kurarak kendi evlerinin 

mahremiyetindeymişçesine rahat bir şekilde atıştırır. Aynı anda şerbet, limonata, muhallebi ve 

meyve satan seyyar satıcılar kalabalığın arasında dolaşır. Pardoe, bu manzarayı canlı, eğlenceli 

ve renkli bulur; ayrılma vakti gelmesine rağmen orada zaman geçirme isteği artar (Pardoe, 

2024: 107-108). Bu hamam ziyareti, Pardoe’nin Osmanlı kadınlarının gündelik yaşamına 

ilişkin gözlemlerinde özel bir yere sahiptir; çünkü hamam hem bedenin arındığı hem de 

kadınların sosyal çevrede bir araya geldiği yarı kamusal bir mekândır. Yıkanma sonrasında 

başlayan, âdeta bir pikniğe benzeyen yemek düzeni; hamamın geçici bir sosyalleşme alanına 

dönüştürdüğünü gösterir. Kadınların bağdaş kurarak rahatça yemek yemeleri, modern Batı 

toplumlarında kadın bedeni ve davranışına dair utangaçlık veya nezaket kodlarına ters olarak 

Osmanlı günlük yaşamında bedensel rahatlık ile topluluk hissinin birlikte işlediğini ortaya 

koyar. Seyyar satıcıların dolaştığı, hizmetlilerin sürekli hareket ettiği bu ortam, yemeğin evle 

sınırlı olmayan daha geniş bir kültürel ritme sahip olduğunu da kanıtlar. Böylece hamam 

sahnesi, yemeğin Osmanlı toplumsal hayatında kadınlar arası dayanışmanın, gevşemenin ve 

sosyalleşmenin de bir parçası olduğunu gösterir.  

Yemek ile Sofrada Çokkültürlülük: İmparatorluk Mutfağı  

Osmanlı Devleti’nin kuruluşundan itibaren Batı’ya, yani Balkan topraklarına doğru 

genişlediği bilinen bir husustur. Devleti, zaman içerisinde çok uluslu bir imparatorluk hâline 

getiren temel faktör de bu genişlemedir. Farklı etnik veya dinî gruplar arasındaki sosyokültürel 

etkileşimler imparatorlukların en belirgin niteliklerindendir. Pardoe’nin bir Rum tüccarın evine 

yaptığı ziyaretteki gözlemleri üzerinden Osmanlı İmparatorluğu bünyesindeki milletlerin 

etkileşimini yemek ve sofra boyutuyla değerlendirmek mümkündür.  

Pardoe, konuk edildiği Rum tüccarın evinde karşılaştığı sofra düzeninin Osmanlı 

evlerindekinden belirgin biçimde farklı olduğunu belirtir. Büyük bir çorba kâsesinin çevresine 

türlü meze ve iştah açıcı yiyeceklerin dizildiğini, tuzlanmış balıklar, peynir çeşitleri, sucuk ve 

turşuların sofraya zengin bir çeşitlilik kattığını aktarır. Masanın üzerinde köpüklü Rum 

şarapları, kızarmış balıklar, renkli pilavlar ve hamur işler yer almakta; yemeklerin hazırlanışı 



Furkan Abir 

171 

 

ve sunuluşu Batı Akdeniz geleneğini çağrıştıran bir görsellik sunmaktadır (Pardoe, 2024: 64). 

Evdeki kahvaltı düzeni bile akşam yemeğinden pek farklı değildir; benzer yiyeceklerle birlikte 

kaymak, şekerlemeler ve semaver mevcuttur (Pardoe, 2024: 70). Pardoe’ye göre Rum sofraları, 

çeşitlilikleri, renkleri ve kokularıyla neredeyse bütün duyulara hitap eden zengin bir mutfak 

kültürünün izlerini taşır. 

Rum tüccarın sofrasına dair bu tespitler, Tanzimat arifesindeki İstanbul’un çokkültürlü 

toplumsal yapısının gastronomiye nasıl yansıdığını göstermesi bakımından son derece 

önemlidir. Buradaki yemek çeşitliliği, Türk, Ladino, Rum, Ermeni ve Levanten topluluklarının 

yüzyıllara yayılan etkileşiminin ürünü olan bir “imparatorluk mutfağı” fikrine işaret eder.9 

Meze geleneği, tuzlanmış balıklar, peynir çeşitleri, tatlılar ve şaraplar aynı sofrada bir araya 

gelerek Doğu Akdeniz toplumlarının kültürel alışverişlerini görünür kılar. Pardoe, bu 

kozmopolit sofrayı Batı’ya özgü bir “iştah açıcılık” estetiği üzerinden okurken aynı zamanda 

Osmanlı çokkültürlülüğünün günlük hayata nasıl yansıdığını da sezdirir. Bu yemek düzeni, 

Türk evindeki ölçülülük ve törensel misafirperverlikten farklı bir ritme sahiptir; Rum sofrası 

daha dışa dönük, duyuya hitap eden ve gösterişli bir karakter taşır. Böylece Pardoe’nin eseri, 

İstanbul’da birbiriyle temas eden mutfak pratiklerinin hem ayrıştığı hem de birbirine 

eklemlenerek melez bir gastronomik dil oluşturduğu sahneleri kayda geçirir.  

Çok Dinli Temsil ve Teatral Modernlik  

Julia Pardoe, İstanbul’da bulunduğu süre içerisinde bir saltanat düğününe de şahit olur. 

Padişahın düzenlettiği düğün şenliklerinin en tipik özelliğinin ardı ardına verilen görkemli 

ziyafetler olması10 yazarın özellikle dikkatini çeker. Bu ziyafetlerden ilki din adamlarına 

ayrılmıştır. Alayın başında Şeyhülislam yer almakta; onu müftüler, Mevlevi postnişini, 

 
9 “Olağanüstü bir sentez olan Osmanlı mutfağının, yaratıcılığın önemli rol oynadığı bir mutfak olarak kendine 

özgü bir yapıya sahip olmasının birçok nedeni vardır. Bunların en önemlileri imparatorluğun çok kültürlü yapısı, 

çok farklı bitki türlerinin yetiştiği farklı iklimlere sahip geniş topraklarının bulunması, geniş ticaret ağı ve 

toplumun ileri gelenleri arasında gelişmiş damak tadına sahip, yeniliklere meraklı kişiler bulunmasıdır” (Işın, 

2014: 7). 
10 En eski Türk devletlerinde dahi görülen toylardan itibaren yemeklerin, özellikle de ziyafet geleneğinin Türk 

kültürel kodlarını yansıtma işlevi vardır: “Türk milleti için yemek, tarihin başından beri karın doyurmaktan öte bir 

anlama sahiptir. Orhun Abideleri’nden de gözlemleyebileceğimiz gibi halkın karnını doyurmak hakanın ilk ve 

öncelikli görevidir… Bu bağlamda Türk devletlerinde toplumsal birlikteliği pekiştirmek için düzenlenen birçok 

etkinlik vardır. Bunlardan biri toy, yani çeşitli sebeplerle düzenlenen geleneksel ziyafettir. Bunlar toplumsal 

dayanışmayı artırması ve yönetici kesimin halkla buluşması bakımından önem taşır… Bu büyük ziyafetler Türk 

devlet geleneğinin temel yapı taşlarından biridir” (Abir, 2021: 21). Osmanlı Devleti’nde saltanat düğünleri 

ziyafetlerinin eski toy geleneğinin bazı niteliklerini net olarak yansıttığı görülür: “Saraydaki günlük hayatta 

gösterişten uzak olan sofra, düğünlerde devletin varlığını, gücünü ve imkânlarını sergilediği araçlardan biridir. 

Padişahın ve müstakbel padişahlar olan şehzadelerin tebaalarıyla kaynaştığı bu törenler, halkın sevgi, hürmet ve 

itaatlerini; padişahın da cömertlik ve eli açıklığını gösterdiği önemli zamanlardır” (Abir, 2021: 27). 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

172 

 

dervişler, hacılar ve diğer tarikat mensupları izlemektedir. Ardından Rum Patriği, Ermeni 

Başpiskoposu ve Yahudi Hahambaşı kendi dinî kıyafetleriyle törene katılırlar. Bu çok renkli ve 

çok inançlı kortej, Pardoe’ye göre görsel olarak son derece etkileyicidir (Pardoe, 2024: 354-

346). 

Dinler arası çeşitlilik sofrada bir soruna da yol açar: Rum ve Ermeni din adamları 

Yahudilerle aynı tabaktan yemek yemeyi reddeder; Yahudiler de Hristiyanlarla aynı masaya 

oturmayı uygun bulmaz. Bu gerginlik karşısında Şeyhülislam azametli bir sessizlik içindedir. 

Pardoe, onun bu tavrını şöyle yorumlar: “…Kendi kalbinin ve inancının hoşgörüsü içinde, aynı 

Tanrı’ya hizmet eden insanların neden ‘birbirlerinin tabağına dalmamaları’ gerektiğini merak 

ediyordu” (Pardoe, 2024: 346). Nihayetinde çözüm bulunur: Yahudi şeriatı Hahambaşı’nın 

kendi soyundan biri tarafından kesilmemiş hayvan etine el sürmesine izin vermediği için 

Hahambaşı’na yalnızca peynir ve salatadan oluşan bir yemek hazırlanır, Hristiyan din adamları 

ise Şeyhülislam’ın yanında ayrı bir masaya otururlar. Ziyafet sona erdiğinde davetliler 

Boğaz’daki havai fişek gösterilerini izlemeye geçerler. 

Düğün ziyafetindeki bu çok dinli tablo, Osmanlı İmparatorluğu’nun çoğulcu yapısını ve 

“birlikte yaşama” fikrinin törensel boyutunu yemek ve sofra üzerinden yansıtır. Aynı sofrada 

bir araya gelen din adamları, görünüşte barışçıl bir temsil oluştururlar; ancak farklı inançların 

aynı tabaktan yemeyi reddetmesi bu birliğin sınırlı ve biçimsel bir düzeyde kaldığını açığa 

çıkarır. 

Pardoe’nin aktarımlarından yola çıkarak bu sahneyi iki düzlemde yorumlayabiliriz. 

Bunlardan birincisi imparatorluğun modernliğinin teatral yüzüdür. Sofra, dinî ve etnik 

çeşitliliği uyum içinde göstermeyi amaçlayan bir yapıdadır ve devletin müsamahası tören 

estetiğiyle gösterilir. İkincisi ise bu gösterinin ardındaki gerçek toplumsal mesafedir: Hristiyan 

ve Yahudi din adamlarının ortak yemekten kaçınmaları modernliğin simgesi olması beklenen 

“ortak sofra” idealini yok eder. Son kertede bu ziyafet, Pardoe’nün eserinin genelinde olduğu 

gibi Osmanlı sofrasını bir yeme içme alanı olmanın yanı sıra medeniyet, hoşgörü ve kültürler 

arasındaki gerilimin en canlı sahnesi olarak ortaya koyar. Sofra burada bir “birlik vaadi”dir 

fakat o vaadin sınırlarının da açıkça hissedildiği bir kültürel yapıyı yansıtır.  

 

 

 

 



Furkan Abir 

173 

 

Sonuç 

Sultanlar Şehri İstanbul’da yemek ve sofra Osmanlı toplumunun kendini en açık şekilde 

ifade etme biçimlerinden biridir. Evde, konakta, sarayda kurulan her sofra, ait olduğu çevrenin 

değerlerini ve değişim yönelimlerini yansıtır. Misafirperverliğin, zarafetin ve ölçülülüğün 

hâkim olduğu bu düzen içinde modernliğin etkisi kimi zaman bir vitrin süsü kimi zaman da 

içselleşmiş bir dönüşüm olarak görülür. Böylece sofra, Pardoe’nün dikkatli gözlemleri 

sayesinde Doğu ile Batı arasındaki farkların, etkileşimlerin ve uzlaşma çabalarının 

okunabileceği bir kültürel sahneye dönüşür. 

Türk tüccarın evindeki iftar sofrasında gözlenen sadelik, hız, ölçülülük ve törensel nezaket; 

Osmanlı günlük hayatının ahlaki kodlarını yansıtan en canlı sahnelerden biridir. Yemeğin 

hazdan ziyade düzeni simgelemesi, misafirperverliğin maddi gösteriş amacı taşımayıp ahlaki 

bir yükümlülük gibi algılanması, konuklara yönelik cömertliğin ayrım gözetmeyen kusursuz 

bir “buyur” ifadesinde sembolleşmesi bu düzenin temel karakterlerini oluşturur. Aynı şekilde, 

yemek sonrası hikâye dinleme geleneği, kahve ve çubuk eşliğinde gerçekleştirilen sözlü anlatı 

ritüeli, sofra etrafında başlayan birlik duygusunun kültürel paylaşım alanlarına nasıl 

genişlediğini gösterir. 

Rum tüccarın evinde tasvir edilen zengin ve daha çok duyulara hitap etme biçimiyle 

yansıtılan sofra, Osmanlı toplumunun çokkültürlü yapısı içinde farklı mutfak geleneklerinin 

nasıl bir arada yaşayabildiğini gösteren önemli bir örnektir. Meze çeşitlerinden şaraplara, 

balıklardan pilavlara uzanan bu sofra, Batı Akdeniz estetiğini çağrıştırır ve Osmanlı 

coğrafyasındaki gastronomik etkileşimin çok boyutluluğunu gözler önüne serer. Yazarın Rum 

sofrasındaki gözlemleri, imparatorluk bünyesindeki milletlerin yüzyıllar boyunca birbirleriyle 

kurdukları temasların mutfak üzerinden bire bir izlenebildiğini kanıtlar niteliktedir. Bu çok sesli 

yapı, Tanzimat arifesindeki İstanbul’un kozmopolit kimliğini doğrudan sofra kültürüne taşır. 

Sosyoekonomik açıdan daha yüksekte yer alan kesimlerin yemek ve sofra zevkini yansıtan 

konak sofralarında Osmanlı modernleşmesinin görsel ve ritüel düzeydeki yansımaları kendini 

gösterir. Gümüş çatal-bıçak takımlarından kristal kadehlere, Avrupai masa düzeninden Batılı 

estetik beğenileri içeren objelere uzanan temsiller, seçkin Osmanlı çevrelerinin modernliğe dair 

yüzeysel de olsa bir “vitrin” oluşturmaya çalıştığını ortaya koyar. Ancak bu vitrin modernliği, 

yazarda çoğu kez bir tür teatral dönüşüm olarak belirir; çünkü aynı ortamlarda geleneksel 

ritüellerin de kesintisiz biçimde sürdüğü görülür. Ellerine altın işlemeli ibriklerle su dökülmesi 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

174 

 

ya da peşkir kullanımı gibi uygulamalar bu iki dünyanın örtüşme, çatışma ve iç içe geçme 

biçimlerini gösterir. 

Saltanat düğününde gözlenen çok dinli sofra düzeni ise Osmanlı İmparatorluğu’nun 

ideolojik olarak kurduğu “birlik” söylemini temsil eder. Farklı inanç mensuplarının aynı alayda 

yer alması imparatorluğun temsil etmek istediği hoşgörü ve düzen fikrini güçlendirir; ancak 

inançların çeşitli sebeplerle sofrada bir araya gelememeleri bu birlik idealinin törensel 

görüntünün ötesine tam olarak geçemediğini gösterir. Bu çelişki, Pardoe’nin eserinde Osmanlı 

çokkültürlülüğünün hem sahneleme biçimlerini hem de sınırlarını açığa çıkarır. 

Tüm bu bulgular bir arada değerlendirildiğinde Sultanlar Şehri İstanbul, bir seyahatname 

olmanın ötesine geçerek Osmanlı modernleşmesi ve geleneklerinin günlük hayat, temsil 

pratikleri ve kültürel etkileşim üzerinden okunabileceği eşsiz bir metne dönüşür. Sofra, bu 

çerçevede, aile içi ve toplumsal ilişkileri düzenleyen bir mahfil olmanın yanı sıra medeniyet 

iddialarını görünür kılan bir merkez işlevi de taşır. 

Kaynaklar 

Abir, N. (2021). Siniden Masaya Türk Romanında Sofra. İstanbul: Kitabevi Yayınları. 

Baykara, A. (2010). “Julia Pardoe, Sultanlar Şehri İstanbul”. Tarih İncelemeleri Dergisi. Cilt: XXV. Sayı: 1. s.379-

381.  

Berkes, N. (2002). Türkiye’de Çağdaşlaşma. İstanbul: YKY.  

Işın, P.M. (2014). Osmanlı Mutfak İmparatorluğu. İstanbul: Kitap Yayınları.  

Karay, R.H. (2016). Üç Nesil Üç Hayat. İstanbul: İnkılap Yayınları.  

Pardoe, J. (2024). Sultanlar Şehri İstanbul ve Türklerin Ev İçi Davranışları. Eskişehir: Dorlion    Yayınları. 

Samancı, Ö. (2006). “19. Yüzyılda Osmanlı Saray Mutfağı”. Yemek ve Kültür. Sayı: 4. s.36-60. 

Ülken, H.Z. (2013). Türkiye’de Çağdaş Düşünce Tarihi. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları.  

  



175 

Malzeme ve Mutfak Kültürü Tasnif ve Tahlili Arşiv Taraması: 

Türk Folklor Araştırmaları (1949-1980) 

Büşra KARAYIL1, Çağla ÖZER2 

Özet 

Toplumların haberleşme ve bilgi edinme yöntemlerini kapsayan kitle iletişim araçları arasında bulunan, tema 

edindikleri konuları daha geniş kitlelere ulaştırmayı hedefleyen, yazılı ve çoğunlukla basılı iletişim araçlarından 

olan dergiler; bilhassa Türk toplumu için, ilk olarak 1849’da tıp alanında yayım yapan Vaka-yı Tıbbiye’den 

itibaren, tarihsel süreçte önemli bir yere sahip olmuştur. Toplumun ve yaşanılan coğrafyanın; kültürel, fiziksel, 

siyasal, ekonomik, tarihsel, gündelik yaşam ve benzeri ögelerini konu edinen dergi türleri 19. yüzyıldan günümüze 

dek çeşitliliğini arttırarak basılı veya dijital özellikte Türk yayıncılık tarihinde rol oynamaktadır. Folklor terimini 

bir bölgede yaşayan topluma dair tüm kültürel unsurları inceleyen ve aktaran halk bilimi olarak özetlemek 

mümkündür. Nitekim alana ilişkin dergi çalışmaları mevcuttur. Bir halk bilimi dergisi olarak Ağustos 1949 yılında 

İhsan Hınçer tarafından çıkarılan Türk Folklor Araştırmaları çalışmanın kapsamını oluşturan önemli bir örnektir. 

Bahsi geçen dergi Ocak1980 yılına kadar aylık halkbilimi dergisi olarak 366 sayı çıkarılmıştır.  

Halk bilimin alt başlıklarından biri de söz konusu topluma mâl olmuş mutfak kültürüdür. İşbu çalışmaya konu olan 

derginin 366 sayısı incelenmiş olup Türk mutfak kültürüne ait gıda malzemeleri ve yiyecek-içecek ilişkili unsurlar 

taranarak varlıkları tespit edilmiş, tespit edilen sayılara ve içeriklerine yer verilmiştir. Yapılan derleme çalışması 

Türk folkloru ve Türk Mutfak kültürünün tanıtılmasına katkı sağlamayı hedeflemektedir. 

Anahtar Kelimeler: Dergi, Mutfak Kültürü, Türk Folkloru, Türk Folklor Araştırmaları Dergisi 

Classification and Analysis of Material and Culinary Culture: An 

Archival Survey of Turkish Folklore Research (1949–1980) 

Abstract 

Magazines, which are among the mass communication tools that encompass societies’ means of obtaining news 

and information, and which are written and mostly printed media aiming to convey their thematic content to 

broader audiences, have held a significant place throughout history for Turkish society—particularly beginning 

with Vaka-yı Tıbbiye, first published in 1849 in the field of medicine. Types of magazines addressing the cultural, 

1 İstinye Üniversitesi, Lisansüstü Eğitim Enstitüsü, Gastronomi ve Mutfak Sanatları Anabilim Dalı Yüksek Lisans 

Öğrencisi, ORCID ID: 0009-0001-8345-5814, busra.karayil@stu.istinye.edu.tr 
2 Doç. Dr., İstinye Üniversitesi, Güzel Sanatlar, Tasarım ve Mimarlık Fakültesi, Gastronomi ve Mutfak Sanatları 

Bölümü, ORCID ID: 0000-0001-8471-8607, cozer@istinye.edu.tr 

mailto:busra.karayil@stu.istinye.edu.tr


III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

176 

 

geographical, political, economic, historical, and everyday life elements of a society and its environment have 

continued to diversify from the 19th century to the present day, assuming a role in the history of Turkish publishing 

both in printed and digital form. The term “folklore” may be summarized as the discipline that studies and transmits 

all cultural elements belonging to a community living in a specific region. Accordingly, there are magazine 

publications pertaining to this field. One important example that constitutes the scope of this study is Türk Folklor 

Araştırmaları (Turkish Folklore Research), a folklore journal founded by İhsan Hınçer in August 1949. This journal 

was published monthly as a folkloric periodical until January 1980, reaching a total of 366 issues. 

One of the subfields of folklore is culinary culture, which has become integrated into and embraced by society. In 

this study, all 366 issues of the aforementioned journal were examined, and food materials and food-and-beverage-

related elements belonging to Turkish culinary culture were identified, catalogued, and presented in line with their 

occurrences and contents. This compilation aims to contribute to the promotion of Turkish folklore and Turkish 

culinary culture. 

Keywords: Culinary Culture, Journal, Turkish Folklore, Journal of Turkish Folklore Research. 

 

Giriş 

Batı ve Türk Toplumunda Dergiler ve Dergicilik 

Dergiler ulusal ve uluslararası literatürde toplumlar için kitle iletişim araçlarından biri 

olarak nitelendirilen; haftalık, aylık, üç aylık vb. şeklinde belirli aralıklarla yayına hazırlanan, 

her sayıda birden fazla yazara yer verilerek, bir ana tema etrafında şekillenen, süreli yayın 

kapsamındaki yayın türlerinden biri olarak ifade edilmektedir. Mecmua, periyodik, magazin, 

mevkute gibi tabirler ise derginin literatürde yer aldığı diğer isimlere örnektir. (Tonta ve Al, 

2007: 1). Aynı zamanda dergiler; kitle iletişim aracı kapsamındaki bir diğer tür olan gazetelerin 

yanı sıra; toplumları haberdar etmenin beraberinde toplumsal belleğin, kültürel aktarımın ve 

düşünsel üretimin şekillendirdiği bir mecra haline gelmiştir. Toplumların yaşam biçimlerini, 

siyasal olaylarını, gelişim koşullarını yansıtan dergiler; yayımlandıkları ve konu edindikleri 

dönemlerden sonraki yıllarda yapılan araştırmalar için birer kaynak olarak literatüre ışık 

tutmuştur. Batı’da 17. yüzyıldan itibaren kurulmaya başlayarak 18. yüzyılda yükselen, dönemin 

akımlarına yön veren, ilmî cemiyetlerin; bilimin ilerlemesini, yaygınlaşmasını, bilim insanları 

arasındaki iletişim ve fikir alışverişini sağlayabilmek için süreli yayınların kullanımına 

başvurması dünya dergicilik tarihinin ilk adımlarını atmıştır (Şimşek, 2001: 1). Tüm bunlar göz 

önünde bulundurulduğunda Batı’da dergiciliğin tarihinin, bilim amacı güden cemiyetlerin 

tarihiyle eşgüdümlü olduğu görülmektedir.  



Büşra Karayıl - Çağla Özer 

177 

 

Türkiye’de dergiciliğin başlangıcının Avrupa’ya kıyasla daha yakın bir tarihte olmasının 

nedenleri arasında matbaanın geç gelişi sebebiyle yayın-basım hareketlerinin geç başlaması 

gösterilmektedir. Osmanlı’da basın-yayım hareketleri ilk olarak yabancı yazarların çıkardığı 

gazetelerle başlamıştır. Avrupa’da olduğu gibi Türk toplumunda da yayımlanan ilk dergiler 

bilimsel aktarım niteliği taşımaktadır. Günümüzde İstanbul Üniversitesi Tıp Fakültesi ve 

İstanbul Üniversitesi Cerrahpaşa Tıp Fakültesi olarak bilinen, Osmanlı Devleti’nin özellikle 

son dönemlerinde Mekteb-i Tıbbiye-i Şâhâne olarak isimlendirilen okulların yayımladığı Vaka-

i Tıbbiye (Görsel 1) konuya ilişkin güzel bir örnektir. Aynı zamanda, yayın hayatına Tanzimat 

Dönemine tekabül eden 1849 yılında başlayan söz konusu dergi, Türk dergi tarihinde 

yayımlanmış ilk dergi olma özelliğini taşımaktadır (Gönenç, 2007: 64). Dergi yayıncılığı 

cumhuriyet döneminde de devam etmiştir. 

 

Görsel 1: Vaka-i Tıbbiye Dergisi 12 Nisan 1884 Sayısı (Dereköy, 2016: 69) 

Batı ve Türk Folklor Tarihi ve Folklor Dergiciliği 

“Halk Bilimi” anlamına gelen Folklor (Folk-Lore) teriminin, ilk kez İngiliz yazar William 

J. Thoms tarafından Athenaum Dergisinde yayımlanan dergi yöneticilerine yazdığı 

mektubunda kullanıldığı bilinmektedir (Örnek, 2014: 21). Folklorun bir bilim dalı olarak 

Avrupa’da oluşmasının sebepleri coğrafi keşiflere kadar dayandırılmaktadır. Tarihte Avrupa 

halklarını etkileyen rönesans ve reform olgularının da Avrupa’daki sosyolojik unsurların 

üzerinde yadsınamaz etkilerinin olduğu görülmektedir. Folklor kavramına ilişkin ilgiyi 

uyandıran bir diğer olgu ise halk edebiyatı kavramının ortaya çıkmasına neden olan Romantizm 

akımıdır (Uyanıker, 2011: 99). Batı ve Doğu toplumlarında farklı şekillerde tezahür eden 

folklorun, bir bilim dalı olma serüveni de yine farklı usullerde şekillenmiştir. “Soylu ilkel 

insan” olarak atfedilen kavramın yanı sıra Doğu medeniyeti de kapsama alınmış, bu iki kavrama 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

178 

 

duyulan ilgi, Batı toplumlarının da kendi toplumlarını ve kültürlerini araştırıp sistematik hale 

getirmesinde öncü olmuştur (Azadovski, 2002: 2).  

Türkiye toplumunda folklor ile ilgili çalışmaların 19. Yüzyılın ikinci yarısında başladığı, 

bu çalışmaların zeminini Türkçülük hareketinin oluşturduğu görülmektedir (Kasımoğlu, 2018: 

29). Avrupa’ya büsbütün tesir eden milliyetçilik tefekkürünün etkilerinin yansıması olarak 

düşünmek mümkündür. Bu bakımdan Türkiye’deki ilk dönem folklor çalışmaları, Batı’daki 

hareketler kadar önem taşımaktadır. Avrupa ülkelerinde görülen folklor ve folklora paralel yeni 

terim ve kavramların çıkışı Türkiye’de de görülmektedir (Doykun, 2017: 5). Türkiye’de 

folklorun bir bilim olarak sistematik hale getirilmesinde dönemin mütefekkirlerinden; Rıza 

Tevfik Bölükbaşı, Ziya Gökalp ve Fuat Köprülünün etkisi oldukça büyüktür. Söz konusu 

mütefekkirler dönemin dergilerinde ve gazetelerinde yayımladıkları yazılarla öncü olmuşlardır. 

Bu dönem itibariyle folklor terimi çerçevesinde şekillenen yazılar; bilimsel ya da popüler 

kültür, sanat, edebiyat ve çeşitli araştırma dergileri olmak üzere birçok süreli yayında yer 

edinmiştir. Benzer özellikteki yayın organları günümüzde de devam etmektedir (Tan, 1997: 23; 

Tan, 2000: 78).  

Türkiye’de basım-yayım hareketlerinin başlangıcı olarak Tanzimat Dönemi kabul 

edilmesine karşın Türk folklor dergiciliğinin temelleri 20. yüzyıla dayandırılmaktadır. Bu 

bağlamda Türk folklor hareketleri tarihinde amacı ve yazılanların tümünün folklor çatısı altında 

toplandığı ilk derginin, 1927’de “Anadolu Halk Bilgisi Derneği” adıyla kurularak 1928’de adını 

“Türk Halk Bilgisi Derneği” şeklinde yenileyen Türkiye’nin ilk folklor derneğinin yayına 

hazırladığı “Halk Bilgisi Mecmuası” olduğu aktarılmaktadır. Halk Bilgisi Mecmuası 

yayımlandığı ilk tarihten 1940’lı yıllara kadar alanında yayımlanan ilk dergi olma özelliğini 

taşımaktadır. 1940 sonrasında yayımlanan farklı folklor temalı dergilerin olduğu görülmektedir. 

Folklor alanındaki dergicilik hareketleri, halk bilimi araştırmalarının gelişimindeki evrelerden 

biri olarak adlandırılan, 1939-1966 yıllarını kapsayan “Dergici Devre” olarak nitelendirilen 

dönemin ortaya konmasında ve şekillenmesinde ciddi bir etkiye sahiptir. Söz konusu zaman 

diliminden şimdiye değin konuya ilişkin çok sayıda dergi yayımlanmış olup yayımlanmaya 

devam etmektedir. Bahsi geçen devrenin öncülerinden Türk Folklor Araştırmaları Dergisi bu 

kapsamda çıkarılan uzun soluklu dergilerden biridir (Baykurt, 1985: 7; Çobanoğlu, 2009: 1010; 

Doykun, 2017: 6; Örnek, 1977: 100; Tan, 2000: 78; Türk, 2010: 44; Yıldırım, 1998: 68). 

 

 



Büşra Karayıl - Çağla Özer 

179 

 

Türk Folklor Araştırmaları Dergisi 

Türk Folklor Araştırmaları Dergisi, halk bilimci ve yazar İhsan Hınçer tarafından; Folklor 

Postası isimli derginin kapanmasının ardından kadronun dağılmaması maksadıyla 1949 yılında 

çıkartılarak aylık folklor ve etnografya dergisi olarak yayın hayatına başlamıştır. İhsan 

Hınçer’in 1979 yılında vefatıyla derginin tüm hakları oğlu Bora Hınçer’e geçmiştir. Bora 

Hınçer’in yönetiminde dergi üç sayı daha çıkarmış, 366. sayısında, Ocak 1980 yılında yayın 

hayatına veda etmiştir. Kurulduğu dönemden kapandığı döneme değin Türk halk bilimi için 

pek kıymetli katkılar sağlamıştır (Albayrak, 2012: 540). 

Dergi yayımlandığı 31 yıllık süreçte bir folklor mektebi görevi görerek, kendinden sonraki 

Türk folklor araştırmalarının inşasında sağlam bir zemin oluşturmuştur (Yıldırım, 1998: 69). 

Görsel 2 ve Görsel 3’te Türk Folklor Araştırmaları Dergisinin çalışmaya konu olan 1949-1980 

yılları arasındaki arşivinden ilk ve son sayıların kapak görseline yer verilmiştir. Söz konusu 

dergi, son sahibi ve editörü Bora Hınçer tarafından telif haklarının Prof. Dr. Metin Karadağ’a 

devredilmesi üzerine yayın hayatına KKTC’de Türk Folklor Araştırmaları Derneği çatısı 

altında yılda iki sayı çıkarılarak devam etmektedir (Türk Folklor Araştırmaları Derneği Dergisi, 

t.y.: 1).  

 

Görsel 2: Türk Folklor Araştırmaları Dergisi 1949 Sayısı  



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

180 

 

 

Görsel 3: Türk Folklor Araştırmaları Dergisi 1980 Sayısı 

Materyal ve Yöntem 

Bir halk bilimi dergisi olarak 1949-1980 yılında İhsan Hınçer tarafından çıkarılan Türk 

Folklor Araştırmaları Dergisi çalışmanın kapsamını oluşturmaktadır. Halk bilimin alt 

başlıklarından biri de söz konusu topluma mâl olmuş mutfak kültürüdür. İşbu derleme 

çalışmasına konu olan derginin 366 sayısı incelenmiş olup Türk mutfak kültürüne ait gıda 

malzemeleri ve yiyecek-içecek ilişkili unsurlar taranarak varlıkları tespit edilmiş, 198 başlığın 

konuya ilişkin olduğu görülmüştür. Başlıklar sınıflandırılarak tespit edilen sayılara ve 

içeriklerine dair örneklere yer verilmiştir. Alt başlıkları oluşturan sınıflandırma maddelerine 

ilişkin verilen örneklerin sayısının 2 veya 3 adetle kısıtlanması, örnek verilen başlıklardaki 

içeriğe özetlenerek yer verilmesi çalışmadaki sınırlamalardır. Yapılan derleme çalışması Türk 

folkloru ve Türk Mutfak kültürünün tanıtılmasına katkı sağlamayı hedeflemektedir. Yapılan 

tasnif; 

● Gelenek-görenek, özel gün, bayramlar, cenaze vb. toplumsal olaylarda yer alan yiyecek-

içecek isimleri, 

● Spesifik olarak konu başlığı olan şehirler, ilçeler, bölgelerdeki yiyecek-içecek isimleri, 

● Gıda maddelerinin sağlık maksatlı kullanımı, 

● Rivayet, efsane ve anlatılarda yer alan yiyecek-içecek isimleri, 

● Bölgelerde kullanılan ekipmanlar, 

● Sofra adabına ilişkin yazılar, 



Büşra Karayıl - Çağla Özer 

181 

 

Şeklinde altı maddelik bir sınıflandırmadan oluşmaktadır. Bu bölümde altı maddeye ilişkin 

kısıtlı sayıda örneklere yer verilmiştir. 

Gelenek-Görenek, Özel Gün, Bayramlar, Cenaze vb. Toplumsal Olaylarda 

Yer Alan Yiyecek-İçecek İsimleri 

Derginin Aralık 1952 tarihli 41. sayısında yer alan İbrahim Gökçen tarafından kaleme 

alınan “XIX. Yüzyılda Makedonya Yürük Folkloru: Ispap Serimi – Düğün Adetlerinden 

Ziyafetler” başlıklı yazıda; çarşamba günü erkek evinde yemek yenilmesinin ardından kız evine 

dönüldüğü, kız evinde el öpme merasiminin gerçekleştiği ve bu merasimde misafirlere adına 

“kamen” denilen karanfilli pembe renkte bir şerbetin ikram edildiği nakledilmektedir. Kamen, 

aynı zamanda bahsi geçen merasime verilen isimdir. Ispap serimi ise gelinin evlilik yolunda 

hazırladığı çeyizlerin serilmesi ve gösterilmesi adetidir. 

Aynı metinde, “ıspap serimi” ve kına gecesinin ardından düğün gününde “koltuk çöreği” 

olarak adlandırılan bir ürüne yer verildiği görülmektedir. Sözü edilen ürün için gelin damat 

evinin önünde binek hayvanından indirildiğinde iki kadının gelinin kollarından tutarak kapıya 

karşı ayakta durmasını sağladıkları, bu esnada kollarının arasına mayasız birer çörek 

sıkıştırıldığı ve bu çöreğin “koltuk çöreği” olarak adlandırıldığı ifadelerine yer verilmektedir. 

Metinde “yürük” olarak ifade edilen yörüklerin sünnet, evlilik gibi toplumsal olaylar 

dolayısıyla yaptıkları tüm düğünlerde verilen yemeklerin “konuk” olarak adlandırıldığı da 

ayrıca ifade edilmektedir (Gökçen, 1952: 648-649). 

Derginin Aralık 1967 tarihli 210. sayısında yer alan Şener Yüce tarafından kaleme alınan 

“Bucak’ta Sofra ve Yemek Gelenekleri” başlıklı yazıda; Burdur’un Bucak ilçesinde yemeklerin 

mendil ya da sini üzerinde yenildiği, bunların üzerine tahta kaşıklarla yufka ekmeklerin 

dizildiği, yemeklerin bir kaptan yenildiği ve bahsi geçen kapların genellikle bakır veya 

çinkodan elde edildiği nakledilmektedir. Sofrada tüketilen yemeklerin gelir durumuna göre pek 

değişiklik göstermediği, hemen hemen her ailenin sofrasında; tarhana çorbası, bulgur pilavı, 

kıyılmış makarna ve sebze olduğu ifade edilmektedir. Yazıda Bucak’ın geleneksel 

yemeklerinden “tosmankara” olarak nitelendirilen pekmez helvası, et yemeklerinden testi 

kebabı, tahin-pekmez karışımı olarak adlandırılan “colaz”, yoğurt-pekmez karışımı olarak 

adlandırılan karga beyni örnek gösterilmiştir (Yüce, 1967: 4294-4295). 

 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

182 

 

Spesifik Olarak Konu Başlığı Olan Şehirler, İlçeler, Bölgelerdeki Yiyecek-

İçecek İsimleri 

Derginin Ağustos 1954 tarihli 61. sayısında yer alan Veysel Arseven’in kaleme aldığı 

“Kırşehir’de Kışlık Kuru Yiyecekler” başlıklı yazıda Kırşehir halkının kış aylarında tüketmek 

için yaptığı gıda hazırlığında; turşu, kavurma, kuru üzüm, pekmez, ceviz, sucuk gibi kışlık 

yiyeceklerin hazırlandığı belirtilmiş olup yanı sıra sebze ve meyvelerin işlenmesine dair 

örnekler verilmiştir. Taze fasulye, yeşil biber, patlıcan, nane, dereotu, maydanoz, erik, zerdali, 

kayısı, elma verilen örnekler arasındadır (Arseven, 1954: 966). 

Derginin Eylül 1976 tarihli 326. sayısında yer alan Ülker Kırzıoğlu tarafından kaleme 

alınan “Kars Yemek Folkloru: Kars’ta Yenen Çeşitli Bitkiler” başlıklı yazıda Kars’ın çevre ilçe 

ve köylerinde yetişen çok sayıda bitkinin tasnifine yer verilerek; çiğ toplanıp yenenler, pişirilip 

yemeği yapılanlar, kurutulup yemeğe-çorbaya nane yerine konanlar olarak üç gruba ayrılmıştır. 

İlk gruba yemlik, kuzu kulağı, at yemliği, gelin parmağı olarak adlandırılan bitkiler; ikinci 

gruba evelik, ebegümeci, pazı pancarı olarak adlandırılan bitkiler; üçüncü gruba ise kekik, 

yarpız ve kediotu olarak adlandırılan bitkiler örnek verilmiştir (Kırzıoğlu, 1976: 7774).  

Gıda Maddelerinin Sağlık Maksatlı Kullanımı 

Derginin Eylül 1951 tarihli 26. sayısında yer verilen Dr. N. R. Balcıoğlu’nun kaleme aldığı 

“Ardahan Havalisinde Halk Hekimliğinin Kullandığı İlaçlar” başlıklı yazıda; Ardahan 

havalisinde halk hekimliği geleneğinde çeşitli hastalıklar için tedavi niyetiyle kullanılan gıda 

maddelerine örnek verilmiştir. Yazıda; kuru incirin sütle kaynatılarak şekersiz şekilde 

tüketildiğinde öksürüğe iyi geldiği, kızılcık ekşisinin közlenerek öksüren kişiye yedirildiği, 

kırlarda yetişen ve öksürük otu olarak isimlendirilen bir bitkinin kaynatılarak hasta olan kişiye 

ıhlamur gibi içirildiği, halk arasında mayasıl olarak tabir edilen hemoroit için kuşburnu ağacının 

ince ince yontulduğu ve kaynatılarak çay gibi içirildiği nakledilen örnekler arasındadır 

(Balcıoğlu, 1951: 414). 

Derginin Mayıs 1956 tarihli 82. sayısında yer verilen Enver Sadık Koçak’ın kaleme aldığı 

“Gaziantep'te ve Çevresinde Bazı İnsan Hastalıklarının Tedavisi” başlıklı yazıda; Halep-Antep 

çıbanı, kurşun yarası, bel ağrısı, baş yarığı, kırık-çıkık, beyin humması, göze toz inmek, verem-

ince ağrı olarak isimlendirilen hastalıklara ilişkin tedavilere yer verilmiştir. Gaziantep’in 

köylerinde yetişen ve maşı adı verilen bitkinin unu çıkartılarak bir tülbentten elenip hamur 

şeklinde çıbana sürülmesi Halep-Antep hastalığına, kış kabağının ateşte iyice pişirilerek 

yaranın üzerine konulmasının; kurşun çıkarıldıktan sonra ise eynik kökü adı verilen bitkinin 



Büşra Karayıl - Çağla Özer 

183 

 

sade yağ ile karıştırılarak yaranın üzerine sürülmesinin kurşun yarasına, kara sakızın bir bez 

üzerinde ateşte eritilerek ağrıyan yerin çizilmesi ve ağrıyan yere bu bezin üzerine 

yapıştırılmasının bel ağrısına iyi geldiği aktarılmaktadır (Koçak, 1956: 1368). 

Rivayet, Efsane ve Anlatılarda Yer Alan Yiyecek-İçecek İsimleri 

Derginin, Ağustos 1950 tarihli 13. sayısında Mehmet Halit Bayrı’nın kaleme aldığı 

“Unkapanı Hakkında Rivayetler” başlıklı yazıda; eski devirlerde memlekete getirilen yağ, bal, 

un, buğday, kahve, tütün, enfiye, ipek, pamuk, ipek ve pamuktan elde edilen kumaşlar kapan 

denilen büyük binalar ve hanlar yapılarak malzemelerin bu bölgeye getirtildiği muhafaza ve 

dağıtımının bu bölgeden yapıldığı, hepsi için ayrı ayrı eminler ve kâtipler tayin edildiği bilgisi 

aktarılmaktadır (Bayrı, 1950: 196). 

Derginin Ağustos 1975 tarihli 313. sayısında yer alan Abdülkadir Güler’in kaleme aldığı 

“Diyarbakır Folkloru: Diyarbakır Karpuzu, Maniler ve Bir Efsane” başlıklı metin 

Diyarbakır'ın kültürel mirasını ve halk edebiyatını yansıtan önemli unsurları ele alır. Bu yazı, 

Diyarbakır karpuzunun tarihî, kültürel ve folklorik önemini, yöresel manileri ve bu karpuzla 

ilgili halk arasında anlatılan bir efsaneyi detaylı bir şekilde sunmaktadır. Yazıda Bir efsaneye 

göre, Lokman Hekim’in, Diyarbakır'a geldiğinde burada patlıcan ve karpuz gibi sebzeleri 

görünce şaşırdığı ve "Bu halk nasıl hasta olmuyor?" dediğini; bunun üzerine, Diyarbakır 

halkının karpuzun şifa kaynağı olduğuna inanarak, hastalara bu meyveyi hediye etmeye 

başladığını aktarmaktadır. Bu inanç, zamanla halk arasında bir efsane hâline gelmiştir (Güler, 

1975: 7406). 

Bölgelerde Kullanılan Ekipmanlar 

Derginin Nisan 1951 tarihli 21. sayısında yer alan Rıza Yetişen’in kaleme aldığı “Naldöken 

Tahtacıları: Yataklar-Kaplar ve Kullanışı-Yemekleri ve Yeyişleri” başlıklı yazıda; Türkiye’de 

özellikle Aydın, Denizli ve çevresinde yaşayan, Ahşap işçiliği ve ormancılıkla uğraşan Alevi-

Bektaşi kökenli bir topluluk olan Naldöken Tahtacılarının; yemek pişirme kaplarının “çencere” 

olarak tabir edilen tencere ve güveç olduğu nakledilmektedir. Tencerelerin bakırdan olduğu, 

kalaylı olmasına özen gösterildiği, tencerelerde çoğunlukla çorba ve sulu haşlama türünden 

yemeklerin pişirildiği, sıklıkla toprak güveçlerin kullanıldığı, kızartmaların saplı tavalarda 

yapıldığı, dığan olarak isimlendirdikleri tepsilerde tepsi ve börekler yapıldığı, iki yanında kulp 

olduğunda adına kulplu denildiği ve bakırdan elde edildiği de ayrıca ifade edilmektedir 

(Yetişen, 1951: 329-330). 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

184 

 

Sofra Adabına İlişkin Yazılar 

Derginin Temmuz 1972 tarihli 276. ve Ağustos 1972 tarihli 277. sayılarında yer alan Bedri 

Noyan’ın kaleme aldığı “Bektâşîlerde Sofra Adabı: Yemek-Tuz-Helva I” ve “Bektaşîlerde 

Sofra Adabı: Yemek- Tuz- Helva II” isimli başlıklı yazılarda; Bektaşi geleneğinde yemeğin, 

sadece bir beslenme pratiği değil “muhabbet sofrası” adı verilen manevi bir paylaşım ritüeli 

olduğu,  yemeğin “lokma” olarak adlandırıldığı ve lokma vermek geleneğinin karşılıklı sevgi, 

saygı ve sohbeti ifade ettiği nakledilmektedir. Sofra düzeni ve davranış kuralları ise topluluğun 

ahlaki ve tasavvufi değerlerini yansıtmaktadır. Sofra hazırlayanların temiz, güler yüzlü ve 

hizmete ehil olması önemlidir. Sofrada oturma düzeni, gelenlerin derecesine ve sayılarına göre 

belirlendiği, sofra başkanı olan mürşidin rütbesi yüksek olanlara yer verdiği, gerektiğinde kendi 

yerini bıraktığı, sofraya oturmadan önce ve sonra ellerin sabunlanmasının temizlik ve nezaketin 

bir gereği olarak görüldüğü aktarılmaktadır. 

Yemeğe tuz ile başlamanın sünnet kabul edildiği, lokma verilirken acele edilmemesi 

gerektiği, yiyeceğe saygıyla yaklaşıldığı, sofrada konuşmaların faydalı, zarif ve ölçülü olması 

gerektiği, yeme içme sırasında kaba davranışlardan kaçınıldığı ifade edilmektedir. Lokmayı 

büyük ısırmamak, ağız açık çiğnememek, el yalamamak, ekmeği hırpalamamak gibi detaylar 

Bektaşi geleneğinde sofra edeplerinin bir parçasıdır. 

Sofra boyunca suyu üç yudumda içmek, kaba sesler çıkarmamak, israf etmemek, 

başkasının lokmasına el uzatmamak önemli hususlardır. Sofranın ortasında veya sonunda çoğu 

zaman “helva” yenildiği, söz konusu helvanın cemiyetlerde özel anlam taşıdığı belirtilmektedir 

(Noyan, 1972a: 6357; Noyan, 1972b: 6385). 

Sonuç ve Öneriler 

Türk Folklor Araştırmaları Dergisi, halk biliminin kurumsallaşma sürecinde olduğu kadar, 

mutfak kültürünün folklorik bir araştırma alanı olarak görünürlük kazanmasında da öncü bir rol 

üstlenmiştir.  1949–1980 yılları arasındaki sayılarda yer alan gastronomik içerikler, yalnızca 

yemek tarifleri değil; aynı zamanda toplumsal ilişkiler, ritüeller ve kimlik temsilleri bakımından 

zengin veriler sunmuştur. İncelenen sayılarda yiyecek ve içecek unsurları; gelenek-görenek, 

bayram, düğün, sağlık, inanç ve efsane bağlamlarında çok katmanlı bir kültürel anlatı 

oluşturmuştur. Gıda malzemelerinin sağlık amaçlı kullanımı ve halk hekimliği pratikleri, 

Anadolu’nun doğa merkezli bilgi sisteminin izlerini taşımakta; bu durum, beslenme ile şifa 

arasındaki ilişkiyi kültürel düzlemde görünür kılmaktadır. Sofra adabına ilişkin metinler, 

yemek pratiğini sadece biyolojik bir eylem değil, aynı zamanda etik, estetik ve manevi 



Büşra Karayıl - Çağla Özer 

185 

 

değerlerin somutlaştığı bir toplumsal ritüel olarak tanımlamıştır. Halk bilimi, tarih ve sosyoloji 

alanlarının kesişiminde yapılacak çalışmalar; mutfak kültürünü yalnızca beslenme biçimi değil 

toplumsal bir kimlik unsuru olarak da değerlendirmeye katkı sağlayacaktır. Türk Mutfak 

Kültürüne ilişkin folklorik veriler; gastronomi müzeleri, sergiler ve eğitim programlarında 

kullanılabilir; böylece kültürel mirasın yaygınlaştırılması sağlanabilir. Türk Folklor 

Araştırmaları gibi süreli yayınların sistematik olarak sınıflandırılması, genç araştırmacıların 

halk bilimi ve gastronomi alanındaki akademik çalışmalarına yön verecektir. 

Kaynakça 

Albayrak, N. (2012). Türk folklor araştırmaları. TDV İslâm Ansiklopedisi. https://islamansiklopedisi.org.tr/turk-

folklor-arastirmalari (Son erişim tarihi: 07.11.2025). 

Arseven, V. (1954). “Kırşehir’de Kışlık Kuru Yiyecekler”. Türk Folklor Araştırmaları Dergisi. Sayı: 61. s.966.  

Azadovski, M. (2002). Sibirya’dan Bir Masal Anası (İ. Başgöz, Çev.). Genişletilmiş 2. Baskı. Ankara: Kültür 

Bakanlığı.  

Balcıoğlu, N. R. (1951). “Ardahan Havalisinde Halk Hekimliğinin Kullandığı İlaçlar”.  Türk Folklor Araştırmaları 

Dergisi. Sayı: 26. s.414. 

Baykurt, Ş. (1985). “Türkiye'de Folklor Dergiciliği”. Anadolu Folkloru. Sayı: 1. s.7–11. 

Bayrı, M. H. (1950). “Unkapanı Hakkında Rivayetler”. Türk Folklor Araştırmaları Dergisi. Sayı: 13. s.196. 

Çobanoğlu, Ö. (2009). Atatürk Dönemi Türk Halkbilimi Çalışmaları Tarihçesi Üzerine Genel Bir Değerlendirme. 

Cumhuriyet Dönemi Türk Kültürü: Atatürk Dönemi III (1920–1938). Ankara: Atatürk Kültür Merkezi 

Yayınları. 

Dereköy, F. S. (2016). “Vakayi-i Tıbbiye Dergisinin 1884/100, 1897/24, 1897/5, 1897/12 ve 1897/13 Sayılarının 

Değerlendirilmesi”. (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). Çanakkale 18 Mart Üniversitesi, Sosyal 

Bilimler Enstitüsü. 

Doykun, S. (2017). “Türkiye'de Folklor Dergiciliği (Kronolojik indeks)”. (Yayımlanmamış yüksek lisans tezi). 

Aksaray Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü.  

Gökçen, İ. (1952). “XIX. Yüzyılda Makedonya Yürük Folkloru: Ispap Serimi – Düğün Adetlerinden Ziyafetler”. 

Türk Folklor Araştırmaları Dergisi. Sayı: 41. s.648-649. 

Gönenç, A. Y. (2007). “Türkiye'de Dergiciliğin Tarihsel Gelişimi”. İstanbul Üniversitesi İletişim Fakültesi 

Dergisi. Sayı: 29. s.63-78. 

Güler, A. (1975). “Diyarbakır Folkloru: Diyarbakır Karpuzu, Maniler ve Bir Efsane”. Türk Folklor Araştırmaları 

Dergisi. Sayı: 313. s.7406. 

Kasımoğlu, S. (2018). “Türkiye’de Folklor Araştırmaları”. Uluslararası Hakemli Türk Dili, Edebiyat ve Çeviri 

Dergisi. Sayı: 71. s.28–42. 

https://islamansiklopedisi.org.tr/turk-folklor-arastirmalari
https://islamansiklopedisi.org.tr/turk-folklor-arastirmalari


III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

186 

 

Kırzıoğlu, Ü. (1976). “Kars Yemek Folkloru: Kars’ta Yenen Çeşitli Bitkiler”. Türk Folklor Araştırmaları Dergisi. 

Sayı: 326. s.7774. 

Koçak, E. S. (1956). “Gaziantep'te ve Çevresinde Bazı İnsan Hastalıklarının Tedavisi”. Türk Folklor Araştırmaları 

Dergisi. Cilt: 82. s.1368. 

Noyan, B. (1972a). “Bektâşîlerde Sofra Adabı: Yemek-Tuz-Helva I”. Türk Folklor Araştırmaları Dergisi. Sayı: 

276. s.6357. 

Noyan, B. (1972b). “Bektâşîlerde Sofra Adabı: Yemek-Tuz-Helva II”. Türk Folklor Araştırmaları Dergisi. Sayı: 

277. s.6385. 

Örnek, S. V. (1977). Türk halkbilimi. İstanbul: Türkiye İş Bankası Kültür Yayınları. 

Örnek, S. V. (2014). Türk halkbilimi. Ankara: Bilgesu Yayınları. 

Şimşek, H. (2001). “XIX. Yüzyıl Çocuk Dergiciliği ve Eğitsel İşlevleri Üzerine”. Millî Eğitim Dergisi. Sayı: 151. 

s.1–9. 

Tan, N. (1997). Folklor (Halk Bilimi): Genel bilgiler. İstanbul: Halk Kültürü Yayınları. 

Tan, N. (2000). Folklor (Halk Bilimi) Genel Bilgiler. Genişletilmiş Beşinci Baskı. İstanbul: Halk Kültürü 

Yayınları. 

Tonta, Y. ve Al, U. (2007). “Türkiye’nin Bilimsel Yayın Haritası: Türkiye’de Dergi Yayıncılığı Üzerine 

Bibliyometrik Bir Araştırma”. TÜBİTAK Projesi (105K088). 

Türk Folklor Araştırmaları Derneği Dergisi Tanıtım Yazısı, (t.y.). Dergi Park Akademik. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tfa (Son erişim Tarihi: 07.11.2025). 

Türk, H. (2010). “Süreli Yayınların Yeniden Gündeme Gelmesi ve Aksu Dergisi”. Karadeniz Sosyal Bilimler 

Dergisi. Sayı: 3. s.43–59. 

Uyanıker, N. (2011). “Türkiye’de Folklora Yönelişin Kökleri”. Türk Kültürü İncelemeleri Dergisi. Sayı: 25. s.99–

126. 

Yetişen, R. (1951). “Naldöken Tahtacıları: Yataklar-Kaplar ve Kullanışı-Yemekleri ve Yeyişleri”. Türk Folklor 

Araştırmaları Dergisi. Sayı: 21. s.329-330. 

Yıldırım, D. (1998). Türk Bitiği – Araştırma/İnceleme Yazıları. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Yüce, Ş. (1967). Bucak’ta Sofra ve Yemek Gelenekleri. Türk Folklor Araştırmaları Dergisi. Sayı: 210. s.4294-

4295. 

https://dergipark.org.tr/tr/pub/tfa


187 

Türk Misafirperverlik Kültürünün Mutfaktaki İşlevi: ASPAVA 

Kültürü Örneği 

Muhammed Enes AYDEMİR1 

Özet 

Yemek yemek, insanların birey veya toplum olarak sadece fizyolojik ihtiyaçlarını karşıladığı bir eylem değil 

psikolojik, sosyolojik ve kültürel anlamlar ifade eden bir eylemdir. Bununla birlikte gelişen sofra, mutfak ve 

restoran kültürü çeşitli ritüeller barındırır. Bu ritüeller insanların ve toplumların davranışlarıyla doğrudan ilişki 

içerisindedir. Çalışmada özellikle Ankara şehrinde öne çıkan, menülerde SSK (soslu, soğanlı, kaşarlı) olarak satışa 

sunulan, Ankara dönerinin satıldığı ve özel müşteri ağırlama geleneklerine sahip olan ASPAVA restoranları 

incelenmiştir. Bu restoranların şehir ile bağları, birbirleri ile ilişkileri ve diğer restoran tiplerinden farkları tespit 

edilmiştir. ASPAVA kültürünün müşteri ayağındaki yansımalarını görmek adına anket düzenlenmiş, işletme 

ayağındaki yansımalarını görmek adına da mülakât gerçekleştirilmiştir. Elde edilen veriler, İşlevselci Halk Bilimi 

kuramlarından Max Gluckman’ın Diyalektik İşlevselcilik kuramı ile değerlendirilmiştir. Bu çerçevede öncelikle 

ASPAVA kültürünün tüketici öznesinin orta-alt sınıf olduğu ve böylece zengin ziyafeti sofralarındaki özne ile 

farkı ortaya konmuştur. ASPAVA kültüründeki sınırsız ve çeşitli ikram ritüelinin orta-alt sınıf müşteri kitlesinin 

hayatında denge sağlayıcı bir işlevi bulunduğu tespit edilmiştir. Bunun yanında ASPAVA’nın Türk 

misafirperverlik kültürünün önemli bir göstergesi olduğu gözlemlenmiştir. Türk kültürünün uluslararası 

tanıtımında ASPAVA’nın yeri olması gerektiği önerilmektedir. 

Anahtar Kelimeler: ASPAVA, Yemek Kültürü, Misafirperverlik, Diyalektik İşlevselcilik, Max Gluckman. 

Abstract 

Eating is not merely an action that satisfies people's physiological needs as individuals or as a society; it is an 

action that conveys psychological, sociological, and cultural meanings. Furthermore, the evolving culture of dining 

tables, kitchens, and restaurants encompasses various rituals. These rituals are directly related to the behaviors of 

people and societies. The study examined ASPAVA restaurants, which are prominent in Ankara, offer SSK (with 

sauce, onion, and cheese) on their menus, sell Ankara döner, and have special customer hospitality traditions. The 

connections of these restaurants to the city, their relationships with each other, and their differences from other 

types of restaurants were identified. A survey was conducted to observe the reflections of ASPAVA culture on the 

customer side, and interviews were conducted to observe the reflections on the business side. The data obtained 

was evaluated using Max Gluckman's Dialectical Functionalism theory from Functionalist Folklore theories. 

Within this framework, it was first revealed that the consumer subject of ASPAVA culture is the middle-lower 

class, thus highlighting the difference between them and the subjects at lavish banquets. It was determined that the 

1Marmara Üniversitesi Türkiyat Araştırmaları Enstitüsü Türk Dili ve Edebiyatı Anabilim Dalı Türk Halk 

Edebiyatı Bilim Dalı Yüksek Lisans Programı Öğrencisi, enes.aydemir20@gmail.com, ORCID ID: 0009- 

0000-2378-9196 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

188 

 

unlimited and varied hospitality rituals in ASPAVA culture serve a balancing function in the lives of the middle-

lower class customer base. In addition, it was observed that ASPAVA is an important indicator of Turkish 

hospitality culture. It is suggested that ASPAVA should have a place in the international promotion of Turkish 

culture. 

Keywords: ASPAVA, Food Culture, Hospitality, Dialectical Functionalism, Max Gluckman. 

 

Giriş 

Türkler, misafirperverliğin önemli bir değer olarak görüldüğü bir kültüre sahiptir. Batı 

toplumlarında fazla örneği olmayan bu değer, Türklerin toplumsal dayanışmalarının 

yoğunluğunun sonucu olarak ortaya çıkmıştır. Yemek, temel ihtiyaçları karşılayan bir nesnenin 

ötesindedir. Yemeğin üretiliş, servis ediliş ve tüketiliş süreci; bu tüketim süresinde sergilenen 

sofra adabı gibi başlıklar ve yemek yeme eylemi de bir kültür ortaya çıkarmaktadır. Bu sebeple 

yemek, sadece fizyolojik ihtiyaçların giderildiği bir eylem değil; psikolojik ve toplumsal 

anlamlandırmalara muhtaç bir olgudur. İnsanın doğa karşısında güç kazanmasının ilk yansıması 

da beslenme alışkanlıklarında kendini göstermektedir. Kişinin, ailenin, toplumsal grupların 

veya halkın; refahını, statüsünü, sınıfsal kimliğini yemek kültüründen gözlemleyebilmek 

mümkündür. Bunun doğal sonucu olarak da yemek yeme, toplumsal ilişkilerde bir işlev 

üstlenmektedir. Ankara şehrinin önemli geleneklerinden birisi, ASPAVA geleneğidir. “Allah 

Sağlık Para Afiyet Versin Amin” sözlerinin ilk harflerinden ortaya çıkan ASPAVA izzet-i 

ikrâm kültürünün öne çıktığı örneklerinden bir tanesidir. Restoran müşterisi, genellikle SSK 

(soslu, soğanlı, kaşarlı) dürüm olarak menülere giren bir sipariş verdiğinde önce halk arasındaki 

“sofrayı donatmak” tabirine uygun çeşitlilikte mezeler ikram edilmektedir. Yemek esnasında 

restoran müşterisi durdurana kadar meze ikmâli devam etmektedir. Yemeğin ardından mekân 

terk edilmez ve özel bir semaver ile çay servisi başlamaktadır. Çayın yanına da mevsimine göre 

tatlı ve meyveler servis edilmektedir. Servis ve ikramların son aşamasında bazı işletmeler, tütün 

de ikram ederek müşteriyi uğurlamaktadır. Bu sofra kültürünün kalıplaşmış davranışları, 

genelde orta-alt sınıf müşteri kitlesinin ekonomik gerçekliği ile kıyaslandığında toplumsal bir 

işlevi barındırmaktadır. Bu çalışma Ankara restoranlarında sunulan ASPAVA kültürünün Türk 

misafirperverliğinin bir göstergesi olarak değerlendirmek ve Türk halkı arasındaki işlevini 

tespit etmeyi amaçlamaktadır. Türk ocakbaşı restoranlarından Ankara çevresindeki ASPAVA 

restoranlarının gastronomi kültürü ve bu restoranların orta-alt sınıf müşterilerinin hayatındaki 

etkisi çalışmanın kapsamını oluşturmaktadır. Çalışmada ASPAVA geleneği, İşlevselci Halk 

Bilimi kuramcılarından Max Gluckman’ın “Custom and Conflict in Africa” eserinde ortaya 



Muhammed Enes Aydemir 

189 

 

koyduğu Diyalektik İşlevselcilik yöntemi ile incelenmiştir. Sofranın şatafatı ile müşterinin 

sınıfsal kimliğinin çatışması yeni bir düzeni sürdürmekte, bu da toplumsal iç çatışmaların 

ayinsel dışa vurumu olarak değerlendirilmektedir (Yolcu, 2023: 179). Bu olguyu çalışmada 

açıklayacak model, Diyalektik İşlevsel Çözümleme modelidir. William Bascom bu işlevi 

“toplumsal ve kişisel baskılardan kurtulmak için kaçıp kurtulma mekanizması” olarak 

açıklamaktadır (Akt., Çobanoğlu, 2019: 263). Çalışmanın ilk bulgusu Türk kültüründeki ziyafet 

anlayışı ile ASPAVA kültürü arasında fark olduğudur. Ziyafet ve ASPAVA sofralarının 

özneleri arasındaki fark ortaya koyulacaktır. Çalışmanın bir diğer bulgusu, halk arasında 

“şehzade muamelesi” denilen ve restoranın kapısından başlayıp uğurlamaya kadar süren izzet-

i ikrâm hizmetinin orta-alt sınıf müşteri kişilerin hayatında denge sağlama işlevini tespit 

etmektir.  

Diyalektik-İşlevselcilik 

Rus-Yahudi kökenli Max Gluckman 1911 yılında Güney Afrika’nın Johannesburg 

şehrinde dünyaya gelmiştir. 1939 yılında Manchester Okulu’na girerek özellikle antropoloji 

alanında literatüre yeni bir soluk kazandırmaktadır (Özbudun, 2014: 186). Yeni İşlevselcilik 

diye de literatüre geçen bu bakış açısı ile çatışma kuramları ve işlevselci kuram arasında bir bağ 

kurulmaktadır. Diyalektik İşlevselcilik, Amerikan antropologların görüşlerine alternatif olarak 

eylem merkezli bir düşüncedir. Bireylerin toplumsal ve iktisadî olarak nasıl etkileşime girdiğini 

ve bu etkileşimde kurulan bağlantı hatlarının izlenmesi ve gösterilmesini hedefleyen bu yönteme 

“ağ analizi” de denmektedir (Özbudun, 2014: 186). ASPAVA ile ziyafet sofralarının 

arasındaki farkı anlamlandırmak için ağ analizi çalışmamıza yol gösterecektir. Sibel Özbudun’a 

göre (2014: 187) Diyalektik işlevselciliğin “başlıca vurgusu; toplumsal eylem, kurallarla 

davranışlar arasındaki farklar, normlardaki çelişkiler, çatışkının anatomisi ve gerilimi 

yatıştırma araçları üzerinedir”. Max Gluckman, 1956 yılında kaleme aldığı “Afrika’da Adet 

ve Çatışkı” ile 1965’te yayınlanan “Kabile Toplumunda Siyaset, Hukuk ve Ayin” eserlerinde 

toplumların düzeni sürdürme mekanizmalarından bahsetmektedir. Gluckman’a göre  

 

“söz konusu alan ne denli küçükse toplumsal bağlar o denli fazladır. Ancak alan daraldıkça insanlar 

arasında kavga vesileleri de çoğalır. Böylelikle çatışkılı bağlar onları birbirlerinden uzaklaştırır. Hem 

uzlaşmayı sağlar hem de başka insanlarla ilişkiye geçirir. Böylelikle iş birliği ve çatışkı birbirini 

dengelerken adet, böldüğü yerde birleştirir de.” (Gluckman 1965: 2). 

 Bir diğer bölümde bu çatışmanın toplumsal düzenle ilişkisini şöyle açıklar: “Toplumsal yaşam, çelişkileri 

besler ve toplumlar adetlere dayalı düzenlemeleriyle çatışkıları vurgularlar. Daha geniş düzlemdeki 

çatışkılar birbirlerini telafi ederek toplumsal tutunumu oluştururlar.” (Gluckman 1965: 47-48).  

 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

190 

 

Bir diğer bakış açısıyla toplumlar iç çatışkılarını ritüeller ile dışa vurarak katartik bir etkiyle 

gerilimlerinden arınırlar “çünkü ayinin amacı, toplumsal rolleri sorgulanmayan, 

sorgulayamayan insanları birleştirmektir.” (Gluckman 1965: 134). Max Gluckman’ın 

öğrencisi Victor Turner da çatışkının toplumsal yapıya içkin olduğunu düşünür. “Ancak bizatihi 

çatışkıyı grup birliğinin doğrulanmasına hizmet verecek bir dizi mekanizma mevcuttur.” (akt.: 

Özbudun 2014: 192) görüşüyle hocasının düşüncelerine kendi perspektifini kazandırmıştır. 

Gluckman, Frazer’ın bereket ayinleri örneklerinde de “toplumsal gerilimlerin dışavurumunu” 

(Özbudun, 2014: 189) tespit eder. ASPAVA’daki fazla ikram geleneği bir veçhede bereket ayini 

işlevindedir. Bu da ASPAVA ritüellerini incelerken Gluckman’ın yöntemini baz almamızın 

gerekçesidir.  

ASPAVA Kültürü ve Ritüelleri 

“Kültür” sözcüğü Türk Dil Kurumuna (t.y.) göre “Tarihsel, toplumsal gelişme süreci içinde 

yaratılan bütün maddi ve manevi değerler ile bunları yaratmada, sonraki nesillere iletmede 

kullanılan, insanın doğal ve toplumsal çevresine egemenliğinin ölçüsünü gösteren araçların 

bütünü; hars, ekin” olarak tanımlanmıştır. Kubbealtı Sözlük (t.y.) daha yalın bir ifadeyle “Bir 

milletin inanç, fikir, sanat, âdet ve geleneklerinin, maddî ve mânevî değerlerinin bütünü, hars” 

olarak açıklamaktadır. Latincede “ekip biçmek” anlamına gelen “colere” kelimesine gelen 

“tura” ekiyle türetilen bir sözcüktür (Nişanyan, t.y.). Latinceden Fransızcaya “culture” olarak 

geçen sözcük dilimize de Fransızcadan geçmiştir (Etimoloji, t.y.). 

Mehmet Aça (2023: 2) kültürü: “Günümüzde insanın bütün yapıp etmeleri (yani her şey), kültür 

kavramıyla ilişkilendirilmektedir.” şeklinde tanımlar ve “beslenme kültürü” kavramını ilk 

örnek olarak göstermektedir. Terry Eagleton (2021: 18) kültürün genellikle “ne yaptığınızla 

değil neyi nasıl yaptığınızla alakalı” olma özelliğinden bahsetmektedir. Peter Burke’e göre 

(2021: 24) “kültürel yenilikler, çoğu kere, bireylerin değil küçük grupların eseridir”. ASPAVA 

örneğinde de Ankara şehrine ve restoran kültürüne getirilen bu kültürel yeniliğin küçük bir 

gruptan çıktığı görülmektedir. Beşirli (2010: 161) için yemek, “bireysel ve toplumsal yönleri 

olan ve birçok sair etkileyicisi olan bir kültürel unsurdur.”. “Kültürel kaynakların, pratiklerin 

ve kurumların eşitsiz toplumsal ilişkileri idame ettirme işlevi”ni (Swartz, 2022: 387) ortaya 

koyan Bourdieu sosyolojisi de ASPAVA’nın işlevlerine bakışımıza katkı sağlayacaktır. Sofra 

âdabı üzerine yapılan çalışmalardan biri de Norbert Elias’ın Uygarlaşma süreci eseridir. Peter 

Burke (2021: 22), Elias’ın “insan ruhunun değil, çatalın ve mendilin tarihi hakkında çalıştığı”nı 

aktarmaktadır. Elias’a göre âdab-ı muaşeret yarışı toplumsal sınıfı ifade eden değerler kümesine 

dönüşmekte ve özellikle “bıçağın Orta Çağ şövalyesinden kibar saraylıya geçişi bu geçişi 



Muhammed Enes Aydemir 

191 

 

simgele”mektedir (Jackson, 2009: 1605). Peter Burke aynı eserinde simgeleme durumunu 

“ortaklaşa temsiller” kavramını açıklarken izah etmektedir: “çünkü ‘araçlar ve nesneler’ 

dünyaya karşı takınılan temel tutumların uzantılarıdır.” (Burke, 2021: 100). Öztürkmen ve 

Hamarat’a (2021: 72) göre: “Toplumsal kültürün önemli somutlayıcıları nesnelerinden olan 

genel anlamıyla ‘yemek/sofra’ veya katılımcılar tarafından bilinip tanınan, onaylanan 

herhangi bir yiyecek de bir ritüelin merkezinde yer alabil”mektedir.  

“Ritüel” kelimesi de Latincede “dinsel tören” anlamına gelen “rītus” kelimesine “ālis” eki 

gelmesiyle ortaya çıkan ve “töre, ayin” anlamlarına gelen bir kelimedir (Nişanyan, t.y.). Victor 

Turner’a (2018: 61) göre insan fizyolojisi, “ritüel sürecinde antisosyal niteliklerinden soyulur 

ve normatik düzenin bileşenlerine bağlanarak onlara ödünç bir canlılık ile enerji” vermektedir. 

Turner’ın (2018: 130) ritüellere dair çalışmamıza ışık tutacak bir diğer tespiti de “rollerin 

farklılaşması roller arasındaki karşıtlığa, nadir statüler de talepte bulunan kişi ve gruplar 

arasındaki mücadelenin nesnesine dönüştüğü” yolundaki saptamasıdır. Yemek bireylerin veya 

toplumların kimlik oluşumunda önemli yere sahip bir ritüeller bütünüdür (Alpyıldız, 2019: 115). 

Yemeğin tüketiliş süreci ve bu süreçteki çeşitli tercihler sosyal ve ekonomik hiyerarşileri 

sembolize etmektedir (Karaduman, 2023: 109). Macit ve Kıran’a göre (2024: 99) sofra, belirli 

rollerin gösterilebileceği, pekiştirilip sarsılabileceği bir alandır. Kişilerin sahip oldukları 

mallar veya karşılayabildikleri hizmetler sosyal konumun göstergesi sayılmaktadır ve tüketim 

yoluyla sahip olunanlar gösterişli bir şekilde sergilenmektedir (Yanıklar, 2006: 36-37). Diğer 

yandan ise Baudrillard (2010: 172), nesnenin işlevsel boyutunun statü farklılıklarının önüne 

geçtiğini söylemektedir. Artık geleneksel toplumun aksine modern toplumda nesnelere 

atfedilen statüler kısa süreli ve değişken olduğu görülmektedir (Baudrillard, 2010: 191). 

Yemeğin işlevlerinden bir diğeri de Eker’e göre (2018: 182) kişiyi, mücadeleyi kazanan taraf 

olmanın sınır tanımayan hazzına ulaştırmasıdır. Böylece statü belirten yemek yeme kültürü 

çeşitli ritüellerle kısa süreli de olsa dengeleyici işlev göstermektedir. 

ASPAVA kültürü, Ankara’nın önemli geleneklerinden birisidir. “Allah Sağlık Para Afiyet 

Versin Amin” sözcüklerinin ilk harflerinden ortaya çıkan ASPAVA, izzet-i ikrâm kültürünün 

öne çıktığı restoran örneklerinden bir tanesidir. Restoran müşterisi, genellikle SSK (soslu, 

soğanlı, kaşarlı) dürüm olarak menülere giren bir sipariş verdiğinde önce halk arasındaki 

“sofrayı donatmak” tabirine uygun çeşitlilikte mezeler ikram edilmektedir. Soslu kaşarlı patates 

kızartması, salata, cacık, çiğ köfte, acılı ezme, patlıcan ezme, mantarlı meze, yaprak sarma, 

şakşuka, künefe, dondurma, irmik helvası, kahve çeşitleri, salep, sıcak çikolata, soğuk baklava 

bu ikramlara örnek gösterilebilir. Yemek esnasında restoran müşterisi durdurana kadar meze 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

192 

 

ikmâli devam etmektedir. Yemeğin ardından mekân terk edilmez ve özel bir semaver ile çay 

servisi başlamaktadır. Çayın yanına da mevsimine göre tatlı ve meyveler servis edilmektedir. 

Genellikle irmik helvası yanında dondurma, soğuk baklava veya künefe ile sona geçilir. Servis 

ve ikramların son aşamasında bazı işletmeler, tütün de ikram ederek müşteriyi uğurlamaktadır. 

500-700 TL arasında bir bedelle ana yemek ve yaklaşık 15 çeşit ikram ASPAVA’nın bereket 

ayini olarak değerlendirilecek zenginlikte olduğunu göstermektedir. Bu restoran kültürünün 

kalıplaşmış davranışları bir gelenek oluşturmuştur. 1963 yılında Dünya ve Olimpiyat 

şampiyonu güreşçi Mahmut Atalay tarafından temelleri atılan ve Mustafa Şimşek’in 1968’de 

kurduğu Şimşek Aspava işletmesi, 57 senedir faaliyet göstermektedir. Logosunda güreş ve 

olimpiyat sembollerini taşıyan geleneği takip eden Recep Şimşek, aynı zamanda ASPAVA 

AŞ’nin yönetim kurulu başkanıdır. Mustafa Şimşek’ten Recep Şimşek’e kadar babadan oğula 

süren bu gelenek Recep Şimşek’in ifadesiyle oğullarınca da geleceğe taşınma hedefine sahiptir. 

Halk arasında “Şehzade muamelesi” olarak tarif edilen hizmet anlayışı ASPAVA 

restoranlarının bir diğer geleneğidir. Restoranın kapısında karşılamada başlayan yoğun 

misafirperverlik tüm yemek ve uğurlama sırasında da sürmektedir. Bu gibi bedelle sağlanan bu 

hizmet ASPAVA restoranlarının daha çok orta ve alt ekonomik gelir sınıfındaki kişiler 

tarafından ilgi görmesini sağlamıştır. Konvansiyonel ve sosyal medyada tüketim çağının bir 

çıktısı olarak yoğun derecede görülen yemek içerikleri, bunun yanında yemek şirketlerinin 

reklamları orta ve alt sınıfı tüketime yönlendirmektedir. Ancak sanal görüngülerdeki ziyafet 

sofralarını ve şatafatı karşılayacak maddi durumu olmayan kişiler edindikleri istekleri 

karşılayacak alternatif arayışına girmektedir. ASPAVA restoranları Max Gluckman’ın 

bahsettiği bu çatışkılı hâle sunulan bir çözüm yoludur. Sosyal medya ve televizyon ekranları ile 

kısalan mesafeler çetrefilli ilişkileri de beraberinde getirmiştir. Ziyafet sofrası kuracak maddi 

imkândan uzaklık bir isyana neden olmaz Gluckman’ın da işaret ettiği gibi toplumsal rolleri 

sorgulayamayan insanları birleştirir. Bu sebeple ASPAVA restoranları ve bu restoranlardaki 

çeşitli ritüeller bereket ayinleri kategorisinde değerlendirilmeli ve toplumsal çatışkıyı çözüme 

kavuşturan işlevi tespit edilmelidir. 

Bulgular ve Bulguların Değerlendirilmesi 

ASPAVA AŞ Yönetim Kurulu Başkanı Recep Şimşek ile yapılan mülakat kaydı ve 

mekândan görüntüler için:  

https://drive.google.com/drive/folders/1X9Hg8mKyWXecxItAPIlZfQGrjBAVdiCG?usp=shar

ing  

https://drive.google.com/drive/folders/1X9Hg8mKyWXecxItAPIlZfQGrjBAVdiCG?usp=sharing
https://drive.google.com/drive/folders/1X9Hg8mKyWXecxItAPIlZfQGrjBAVdiCG?usp=sharing


Muhammed Enes Aydemir 

193 

 

ASPAVA tüketicileri için düzenlenen anketin detaylı sonuçlarına ulaşmak için: 

https://docs.google.com/spreadsheets/d/1AskaBXT5S_DTY40b6JG8QQ6dxkJQ2JgIp9ZO0n

Dv9LE/edit?usp=sharing  

Çalışmamızda ASPAVA kültürünü daha detaylı inceleyebilmek için ASPAVA hizmetini 

sunan ve tüketen kişilerce iki farklı bakış açısı ile görüşleri derlenmiştir. Öncelikle ASPAVA 

tüketicilerinin görüşlerini incelemek için 50’den fazla kişinin katıldığı bir anket düzenlenmiştir. 

 

 

Tab. 1      Tab. 2 

   

  Tab. 3      Tab. 4 

 

             

Tab. 5      Tab. 6 

https://docs.google.com/spreadsheets/d/1AskaBXT5S_DTY40b6JG8QQ6dxkJQ2JgIp9ZO0nDv9LE/edit?usp=sharing
https://docs.google.com/spreadsheets/d/1AskaBXT5S_DTY40b6JG8QQ6dxkJQ2JgIp9ZO0nDv9LE/edit?usp=sharing


III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

194 

 

 

Tab. 7 

 

Katılımcıların yüzde 80,7’si otuz yaşının altındadır (Tab. 2). Yüzde 3,8’i lisansüstü, yüzde 

53,8’i lisans, yüzde 42,3’ü ortaöğretim eğitim düzeyindedir (Tab. 1). Katılımcıların yalnızca 

yüzde 5,7’si yüz bin liradan fazla gelire sahipken 94,3’ü yüz bin liradan düşük gelir düzeyine 

sahiptir (Tab. 3). Katılımcıların yüzde 70,6’sı ASPAVA’nın açılımını bilirken yüzde 29,4’ü 

açılımı bilmemektedir (Tab. 4). “ASPAVA sizin için neyi ifade ediyor?” sorusuna genel olarak 

ikram, lezzet ve doyuruculuk içerikli yanıtlar gelmiştir. “ASPAVA ritüelleri neler?” sorusuna 

yemeğin yanına gelen ikramlar detaylandırılarak cevap verilmiştir. Örneğin mezeler, patates 

kızartması, bardakta cacık, semaverde çay, irmik helvası ve hesap öderken kolonya tutmak gibi 

cevaplar çeşitlenmektedir. “Bol ikram size ne hissettiriyor?” sorusuna mutluluk ve doyma hissi 

cevaplarının yanında verilen “göz tokluğu, şatafat, zengin gibi” cevapları ASPAVA’nın 

toplumdaki içsel çatışkının işlevsel çözümünü göstermektedir. Müşterilerin ASPAVA restoranı 

tercihleri yüzde 45 hizmet, yüzde 40 lezzet, yüzde 14 de fiyat faktörlerine bağlanmaktadır (Tab. 

5). Anket katılımcıları ASPAVA restoranlarını fiyat/performans açısından 5 yıldız üzerinden 

4,29 rating ile değerlendirmiş (Tab. 7) ve %94,1 oranında ASPAVA hizmetinin ardından mutlu 

oldukları görülmektedir (Tab. 6). Katılımcılar ASPAVA deneyiminin topluluk ile gidildiğinde 

bireysel olarak gidildiğinden daha etkileyici olduğunu belirtmiştir. “Zengin ziyafeti ile 

ASPAVA kültürü arasındaki fark sizce nedir?” sorusuna fine dining restoranlarla 

karşılaştırmalı olarak fiyatın yanında doyuruculuk ve karbonhidrat ağırlıklı olması çevresinde 

yanıtlar gelmiştir. Sosyal medya ve online sipariş uygulamalarının ASPAVA kültürü üzerindeki 

etkisine de genel olarak olumsuz yanıtlar gelmiş ve ASPAVA’nın mekânda tercih edilmesi 

gerektiğinden bahsedilmiştir.  

ASPAVA kültürünün diğer bir ayağı da işletme tarafıdır. Tüm ASPAVA restoranlarının 

isim hakkının ve telifin sahibi ASPAVA AŞ’nin yönetim kurulu başkanı Recep Şimşek ile 

gerçekleştirilen röportajda öne çıkan cevaplar şu şekildedir: 



Muhammed Enes Aydemir 

195 

 

“ASPAVA sizin için ne ifade ediyor?” sorusuna Recep Şimşek: “ASPAVA kendimce bana 

bir miras. Olmazsa olmazımız gibi. ASPAVA’da doğduk, büyüdük. Onun içerisindeyiz. 

ASPAVA benim bir evladım, baba yadigarı gibi diyebilirim.” cevabını vermiştir. 

ASPAVA’ların diğer restoranlardan farkını Recep Şimşek; ikramların sınırsız olması, 

fiyatların da ortalama olarak biraz daha uygun olması olarak tanımlamaktadır. 

İsmin hikâyesini Recep Şimşek şöyle anlatmaktadır: “ASPAVA ismi 1963’te Mahmut 

Atalay ilk lokanta açacağına karar verdiğinde bir arkadaşı ve rahmetli babam beraber 

oturuyorlar. “Ne yapalım, lokantaya ne isim verelim?” diye düşünürken arkadaşın birisi kâğıda 

not alıyor Allah, sağlık, para, afiyet tarzında. Rahmetli babam da “İsim buradan çıktı” diyor. 

Muhtemelen onlar sıralarını değiştirmiş olabilirler. Kısaltmayı bulup her harfine mânâ verelim 

değil. Esasında önce mânâ bulundu sonra baş harfleri toplanıp ASPAVA çıktı.” 

Müşterilerin ekonomik kategorizasyonu sorusuna da “ASPAVA müşterisi genel olarak orta 

ve alt kesim tercih ediyor yüzde doksanı. Yeni yeni son iki senedir ortanın üstü gelmeye başladı 

ama çoğunluğu orta ve düşük gelirli vatandaş tercih ediyor. Bunun nedeni fiyatının makul 

olması ve ikramların sınırsız olmasıdır. ASPAVA’da yüzde doksan sekiz müşteri 1.5 porsiyon 

yememiştir. Zaten ikramlarla doyuyor ve hesap da ekonomik çıkıyor.” şeklinde yanıt vermiştir. 

Geri bildirim sorusuna verdiği cevaptan da hızlı müdahaleye önem verdikleri ve 

geliştirdikleri ortaklık formülünün başarılı sonuç verdiği görülmektedir. Online sipariş 

uygulaması sorusuna da müşteriler gibi olumsuz değerlendirdiğini belirtmiştir. İkramların 

ekonomik yükünün ağır olduğunu ve sürümden kazanma yöntemini benimsediğini ifade 

etmiştir. 

ASPAVA’da değişen geleneklerden biri de gün yapan kadınlar gözlemi üzerine Recep 

Şimşek: “Gün yapan hanımefendiler özellikle ASPAVA’ları tercih ediyor. Ortamı sıcak 

buluyor yemekleri beğeniyor. Tabii çok yoğun olduğundan dolayı akşam saatleri biz “gün”ler 

için 14.00 ile 18.00 arası yapıyoruz. Bayan arkadaşlar da tercih ediyorlar, memnun olarak da 

kalkıyorlar.” yorumunda bulunmuştur. Bunun yanında eskiden tütün ikramı varken şikâyetler 

üzerine bunun kaldırıldığından bahsetmiştir. 

ASPAVA hizmeti sağlayan bir işletmeci olmanın ne hissettirdiği sorusuna: “Mutlu 

oluyoruz. Özellikle de teşekkür edildiğinde o gün daha güzel bir gün oluyor. Teşekkür edilmesi 

bizi motive ediyor. Memnun oluyoruz. Yaptığımızdan, sıkıntı olmadığından emin oluyoruz. 

Ama tabii ki yağlı bulan oluyor, tuzunu beğenmeyen oluyor onlara da önem göstermeye gayret 

ediyoruz. Müşteri memnuniyeti bizi memnun ediyor.” cevabını vermiştir.  



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

196 

 

Sonuç 

Yemek yemek, mutfak, sofra ve restoran davranışları; kültürün önemli yapı taşlarındandır. 

Yemek yemek sadece fizyolojik ihtiyaçların giderildiği bir eylem değil birçok göstergeye sahip 

bir eylemdir. Sofra adabı ve restoran kültürü ise birtakım ritüellerden meydana gelmektedir. 

Ankara restoranlarının sunduğu hizmet ve malzemeleriyle özgün bir geleneği ASPAVA 

restoranlarıdır. “Allah, Sağlık, Para, Afiyet, Versin, Amin” kelimelerinin ilk harflerinden ortaya 

çıkan ASPAVA restoranları aynı zamanda Türk misafirperverlik kültürünün bir temsilidir. 

Dünya ve Olimpiyat şampiyonu güreşçi Mahmut Atalay tarafından 1963 yılında temelleri atılan 

ve Mustafa Şimşek’in 1968’de kurduğu Şimşek Aspava işletmesi, Türkiye’nin ilk ASPAVA 

restoranıdır. Günümüzde Türkiye’deki tüm ASPAVA işletmeleri Recep Şimşek’in başında 

olduğu ASPAVA Grup AŞ’ye bağlıdır. Recep Şimşek’in ifadesine göre yetmişe yakını 

Ankara’da olmak üzere ülkemizde yüz yirmi bir ASPAVA restoranı bulunmaktadır. ASPAVA 

restoranlarını diğer restoranlardan ayıran en temel unsur izzet-i ikram kültürüdür. ASPAVA 

müşterisine halk arasındaki tabirle “şehzade muamelesi” işletmenin kapısında ağırlama ile 

başlamaktadır. Menülere SSK (soslu, soğanlı, kaşarlı) olarak giren dürüm sipariş edilir. 

Siparişin yanında yaklaşık 15 çeşit ikram restoran tarafından servis edilir. İkram edilen çeşitli 

mezeler müşteri durdurana kadar tazelenir. Yemeğin ardından meyve, tatlı ve içecek servisi, 

ikramı başlamaktadır. Bu ritüeller Frazer’ın “bereket ayinleri”ne örnek olarak gösterilebilir. Bu 

boyutuyla ASPAVA kültürü, bireylerin veya toplulukların kimlik oluşumunda önemli yere 

sahip ritüeller bütünüdür. 

Gastronominin kültüre dair göstergeleri bulunmasının yanında kültürün içinde 

gastronominin de çeşitli işlevleri bulunmaktadır. Bu işlevleri tespit etmek için Manchester 

Okulu’nun önemli antropologlarından Max Gluckman’ın Yeni İşlevselcilik diye de adlandırılan 

Diyalektik İşlevselcilik yöntemi kullanılmıştır. ASPAVA’nın tüketici öznesinin genellikle orta-

alt sınıf olduğu tespit edilmiştir. Bu yönüyle bir bereket ayini olarak değerlendirilebilecek 

ASPAVA kültürü, zengin ziyafetinden ayrılmaktadır. ASPAVA’nın tüketiciler tarafından “göz 

doyuruculuk, karbonhidrat/hamur ağırlıklı, şatafatlı, bolluk, sınırsızlık” gibi tanımlanması 

özellikle fine dining restoranlardan temel farkını göstermektedir. ASPAVA’nın restoranda 

tercih edilmesi ve kalabalık gidildiğinde daha memnun hissettirmesi de ASPAVA’nın bir diğer 

ritüelistik yanıdır. Görece uygun bir fiyat ile öncelikle manevi bir doyum sağlayan ASPAVA 

restoranları, Gluckman’ın tarif ettiği toplumu düzenleme işlevini yerine getirmektedir. 

Çoğunlukla statü belirten yemek yeme eylemi ASPAVA ile geçici süreliğine toplumsal 

dengeleyici işlev göstermektedir. ASPAVA restoranlarının işletme ayağında ne kadar iktisadi 



Muhammed Enes Aydemir 

197 

 

gündemler olsa da bu kültürün manevi yönlerinin yoğunlukla yaşandığı görülmektedir. Çeşitli 

çalışanların da ortak olarak işletmeye katılması yöntemi de gösteriyor ki ASPAVA restoranları 

baba yadigarı ve çocuklara miras bırakılacak bir değer olarak baş tacı edilmektedir. 

ASPAVA’yı karın doyurmak ve para kazanmak ilişkisinin ötesinde Türk misafirperverlik 

kültürünün en somut örneklerinden biri olarak değerlendirmek gerekmektedir. Ankara 

dönerinin ulusal olarak tanıtılmasının yanında ASPAVA, Türklerin misafirperverliklerini 

dünyaya tanıtacak bir gösterge olarak işlevlenme potansiyeline sahiptir. 

Kaynakça 

“Kültür”, Etimoloji, https://www.etimolojiturkce.com/kelime/kültür, (Erişim Tarihi: 19 Kasım 2025). 

“Kültür”, Güncel Türkçe Sözlük. https://sozluk.gov.tr, (Erişim Tarihi: 19 Kasım 2025). 

“Kültür”, Kubbealtı Lugatı, https://lugatim.com/ (Erişim Tarihi: 19 Kasım 2025). 

“Kültür”, Nişanyan Sözlük, https://www.nisanyansozluk.com/kelime/kültür, (Erişim Tarihi: 19 Kasım 2025). 

“Ritüel”, Nişanyan Sözlük, https://www.nisanyansozluk.com/ritüel, (Erişim Tarihi: 19 Kasım 2025). 

Alpyıldız, E. (2019). “Dijital Kültür Çağında Yemek Kültürü”, yay. haz. Mehmet Özdemir. Dijital Kültür 

Tradijital-Medya-İnternet-Edebiyat ve Halkbilimi Araştırmaları. İstanbul: Arı Sanat Yayınevi 

Baudrillard, J. (2010). Nesneler Sistemi. İstanbul: Boğaziçi Üniversitesi Yayınevi 

Beşirli, H. (2010). “Yemek, Kültür ve Kimlik”. Millî Folklor. Yıl: 22. Sayı: 87. s.159-169. 

Burke, P. (2021). Kültür Tarihi. İstanbul: Islık Yayınları. 

Çobanoğlu, Ö. (2019). Halkbilimi Kuramları ve Araştırma Yöntemleri Tarihine Giriş. Ankara: Akçağ Yayınları. 

Eagleton, T. (2021). Kültür. İstanbul: Can Yayınları. 

Gluckman, M. (1965). Politics, Law and Ritual in Africa. Oxford: Basil Blackwell 

Jackson, M. Topuzkanamış, E. (2009). “Norbert Elias’ın Medenîleşme Süreci Teorisi”. Dokuz Eylül Üniversitesi 

Hukuk Fakültesi Dergisi. Cilt: 11. s. 1601-1620. 

Macit, N. Kıran, Ö. (2024). “Yemek ve Toplum: Kültür, Kimlik Ve Eşitsizlikler”. Olgu Sosyoloji Dergisi, Cilt: 3. 

Sayı: 2. s.97-106. 

Öğüt Eker, G. (2018). “Farklı Görme Biçimiyle Modern Dünya Ritüeli Olarak Yemek Kültürü: 

Sınanma/Erginlenme ve İntikam Alma Gizli İşlevleri”. Millî Folklor. Yıl: 30. Sayı: 120. s. 170-183 

Özbudun, S – vd. (2014). Antropoloji Kuramlar Kuramcılar. Ankara: Dipnot Yayınları. 

Swartz, D. (2022). Kültür ve İktidar Pierre Bourdieu’nün Sosyolojisi. İstanbul: İletişim Yayınları. 

Turner, V. (2018). Ritüeller Yapı ve Anti-Yapı. İstanbul: İthaki Yayınları. 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

198 

 

Ulusan Öztürkmen, E. Hamarat, Z. (2021). “Kutsal Bir Yiyecek Olarak Helvanın Ritüellerdeki İşlevleri: 

İstanbul’daki Câferîler ve Uşşâkîler”. yay. haz. Sebahat Deniz. Türk Kültüründe Helva. İstanbul: 

Marmara Üniversitesi Yayınevi. 

Utanır Karaduman, A., (2023). “Sosyolojik Bir Olgu Olarak Yemek; Yemek ve Toplumsal Anlamı”. Asia Minor 

Studies, Cilt 11. Sayı 1. s.107-115, 

Yanıklar, C. (2006). Tüketim Sosyolojisi. İstanbul: Birey Yayıncılık. 

Yolcu, M. A. (2023). “Halk Bilimi Araştırmaları Kuram ve Yöntemleri”, yay. haz. Mustafa Aça. Halk Bilimi El 

Kitabı. Ankara: Nobel Yayıncılık. 

Yolcu, M. A. (2023). “Toplumlaşma ve Toplumsallaşma Eşiğinde Kültür”, yay. haz. Mustafa Aça. Halk Bilimi El 

Kitabı. Ankara: Nobel Yayıncılık. 

EK- 1- Recep Şimşek Röportaj: 

RŞ: Hoş geldiniz 

EA: Hoş bulduk 

EA: Adınız nedir? 

RŞ: Recep Şimşek 

EA: Mekânınızın adı nedir? 

RŞ: Şimşek ASPAVA 

EA: Kaç yıldır sektördesiniz? Bize ASPAVA’nın tarihinden bahsedebilir misiniz? 

RŞ: Şahsen 38 senedir bu sektördeyim. Rahmetli babam Şimşek ASPAVA’yı 1968’de kurdu. 1968’den 

günümüzde kadar babam, amcalarım şimdi de ben devam ediyoruz. Bizden sonra da çocuklarımız devam edecek 

inşallah. 

EA: ASPAVA sizin için ne ifade ediyor? 

RŞ: ASPAVA kendimce bana bir miras. Olmazsa olmazımız gibi. ASPAVA’da doğduk, büyüdük. Onun 

içerisindeyiz. ASPAVA benim bir evladım, baba yadigarı gibi diyebilirim. 

EA: Diğer restoranlarla ASPAVA restoranları arasındaki temel fark sizce nedir? 

RŞ: Diğer restoranlarla ASPAVA arasındaki fark; ASPAVA’larda herkesin bildiği gibi sınırsız ikram verilmesi, 

bu sınırsız ikramın özellikle Ankara halkının çok hoşuna gitmesi, hem ekonomi yönünden memnun kalınıyor. En 

büyük sebebi ikramların sınırsız olması, fiyatların da ortalama olarak biraz daha uygun olması.  

EA: Telif hakları sizde mi? Süreçten bahsedebilir misiniz? 

RŞ: Telif hakları bizde. Tabii ki. ASPAVA’nın ilk kurucusu 1963’te Mahmut Atalay. Millî olimpiyat şampiyonu 

kendisi. İsim hakkını onun ortağından isim hakkını biz aldık. İki yıldır da ASPAVA Grup AŞ diye devam 

ediyoruz. Güzel gelişmeler oluyor. Şu an Ankara’da 121 tane ASPAVA var. Ankara dışında da 70’e yakın 

ASPAVA var. Kontrollerini sağlıyoruz, bakıyoruz, ilgileniyoruz. Şu an ASPAVA’nın isim hakkı, telif hakkı 

ASPAVA Grup AŞ’de. Ben de ASPAVA Grup AŞ’nin yönetim kurulu başkanıyım. Şimşek ASPAVA, Orhan 

ASPAVA, Yıldız ASPAVA, Gülçimen ASPAVA gibi birçok ASPAVA’lara yön veren ve ASPAVA’ları 

şekillendiren, ASPAVA’lara liderlik yapan ASPAVA’cıların hepsi bu grubun içerisinde. 

EA: ASPAVA ismi nedir? Nereden geliyor? 

RŞ: ASPAVA ismi 1963’te Mahmut Atalay ilk lokanta açacağına karar verdiğinde bir arkadaşı ve rahmetli 

babam beraber oturuyorlar. “Ne yapalım, lokantaya ne isim verelim?” diye düşünürken arkadaşın birisi kâğıda 

not alıyor Allah, sağlık, para, afiyet tarzında. Rahmetli babam da “İsim buradan çıktı” diyor. Muhtemelen onlar 

sıralarını değiştirmiş olabilirler. Kısaltmayı bulup her harfine mânâ verelim değil. Esasında önce mânâ bulundu 

sonra baş harfleri toplanıp ASPAVA çıktı.  

EA: ASPAVA ritüelleri nelerdir? ASPAVA dediğimizde nasıl bir sofra kültüründen bahsedebiliriz?  



Muhammed Enes Aydemir 

199 

 

RŞ: ASPAVA ritüelleri; dediğim gibi sınırsız ikram, müşteri memnuniyeti, misafirini evde ağırlayacağı fiyata 

belki daha uyguna ASPAVA’ya götürüyor. ASPAVA’da ikramları sunuyor. Çünkü tek tek hesapladığımız 

zaman ikramlar, dışarıdan alınan fiyatlardan daha uyguna geliyor. Birincisi bu. İkinci olarak ritüeller içerisinde 

ilgi ve alaka vardır. Tüm ASPAVA işletmecilerinin tamamının özellikle Ankara için konuşayım, 121 

ASPAVA’nın hepsinde sahibi başındadır. En büyük etken budur benim için. 

EA: Çay ikramı, dondurma ikramı, tatlı ikramı… 

RŞ: Sınırsız. 13-14 tane ikram var. Patetesin soslusu, sadesi var; çiğköfte var, irmik-dondurma standart şubeler 

arasında müşterilerine göre değişmek üzere soğuk baklava veya künefe veriliyor ve bunlar sınırsız. Semaverde 

çay veriliyor. ASPAVA’larda kahve makineleri var, müşteriler kendileri gidiyor kahveden sıcak çikolataya kadar 

kendisi sınırsızca alabiliyor. 

EA: Burada görsel şölen ne kadar önemli? 

RŞ: Şu anda son beş yıl içerisinde açılan ASPAVA’lar görsel olarak otel konseptinde açılıyor. Ancak 

ASPAVA’yı tercih eden müşterilerin %90’ı/çoğunluğu ASPAVA’nın lezzeti, ikramları ve ilgisi alakası daha 

sonra görseli geliyor. Ancak şu an ASPAVA restoranlarının görseli üst sınıf restoranlarının görselindedir. 

Müşterilerde hiçbir sıkıntı olmuyor. 

EA: Müşteri kitlenizi ekonomik olarak nasıl kategorize edersiniz? 

RŞ: ASPAVA müşterisi genel olarak orta ve alt kesim tercih ediyor yüzde doksanı. Yeni yeni son iki senedir 

ortanın üstü gelmeye başladı ama çoğunluğu orta ve düşük gelirli vatandaş tercih ediyor. Bunun nedeni fiyatının 

makul olması ve ikramların sınırsız olmasıdır. ASPAVA’da yüzde doksan sekiz müşteri 1.5 porsiyon 

yememiştir. Zaten ikramlarla doyuyor ve hesap da ekonomik çıkıyor. 

EA: ASPAVA’nın Ankara ile ilişkisi nedir? Ankara dışında şubelerinizden bahsetmiştiniz. 

RŞ: Şubelerimiz var Ankara dışında da. İlk olarak 1963’te Ankara’da, 1986’de rahmetli babam Ankara’da, 

Ankara kökenli bir marka. Belli bir hizmetten, yıldan sonra Ankara dışına da taştı. İzmir’de altı tane ASPAVA 

oldu. Elazığ’a dahi ASPAVA isim hakkı verdik, Elazığ’da da ASPAVA var. Hedefimiz Ankara dışına üç yüz 

şube yapmak. 

EA: Bir işletmeci olarak ASPAVA’da zengin bir misafirperverlikle ikram yaptıktan sonra ne hissediyorsunuz? 

RŞ: Mutlu oluyoruz. Özellikle de teşekkür edildiğinde o gün daha güzel bir gün oluyor. Teşekkür edilmesi bizi 

motive ediyor. Memnun oluyoruz. Yaptığımızdan, sıkıntı olmadığından emin oluyoruz. Ama tabii ki yağlı bulan 

oluyor, tuzunu beğenmeyen oluyor onlara da önem göstermeye gayret ediyoruz. Müşteri memnuniyeti bizi 

memnun ediyor. 

EA: Müşteri geri dönüşleri sizi ne ölçüde etkiliyor? Geri dönüşler sonrası değiştirdiğiniz bir şey oldu mu? 

RŞ: İkramlar konusunda mı? 

EA: Hem ikram hem hizmet konusunda. 

RŞ: Hizmet konusunda geri bildirimlere anında müdahale ediliyor. Mesela daha önceden sigara ikram 

ediliyordu. Şu an kesildi, kesilmesi yönünde çalışmalar yapıyoruz. İlave edilecek ikram konusunda talepleri 

yüzde kaç oranındaysa biz hemen değerlendirip o ikramı ilave ediyoruz. 

EA: Mesela bugün “gün” yapan bir grup gördük. Bu gibi örnekler sıklıkla oluyor mu? 

RŞ: Sıklıkla oluyor. Gün yapan hanımefendiler özellikle ASPAVA’ları tercih ediyor. Ortamı sıcak buluyor 

yemekleri beğeniyor. Tabii çok yoğun olduğundan dolayı akşam saatleri biz “gün”ler için 14.00 ile 18.00 arası 

yapıyoruz. Bayan arkadaşlar da tercih ediyorlar, memnun olarak da kalkıyorlar. 

EA: İkramların ekonomik yükü nedir? Sizi ikramlar ne kadar etkiliyor? 

RŞ: İkramların ekonomik yönü bayağı etkiliyor. Bizde sınırsız olduğu için… Sosyal medyada bazı yorumlar 

okuyoruz “ikramların parası alınıyor” diye. Mesela en basit mahallede bir dondurmanın topu otuz lira iken yani 

bunla bağdaştırmanın imkânı yok. ASPAVA’ların belli bir ciro potansiyeli var. Örneğin üç yüz bin lira, bunun 

altına düştüğü zaman ASPAVA zarar ediyor. İkramların fiyatını alsaydık zarar etmezdik. Biz sürümden 

kazanıyoruz. Çokluktan kazanıyoruz. İşte müşteri de zaten onu fark ediyor, bilen biliyor. Biz de yoğun 

olduğumuzdan dolayı kazancımız da oluyor tabii ki. 

EA: Son olarak sosyal medya ve online sipariş uygulamaları ASPAVA kültürünü değiştirdi mi veya ne gibi 

etkileri oldu? 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

200 

 

RŞ: Sosyal medya, biraz ASPAVA’yı değiştirmeye çalıştı esasen. Online siparişi ben tercih etmiyorum. Ya gelip 

kendileri almaları ya da burada yemeleri önemli. Çünkü hiç tanımadığınız eleman geliyor siparişi götürüyor. 

Bazı müşteriler arıyor İskender ters düz olmuş. Çünkü motokurye sağ-sol yaparken kutuda karışıyor. Soğuk 

gidiyor çünkü orada biz hazırlıyoruz on beş dakika bekliyor eleman on beş dakika sonra geliyor. Oraya gidince 

de tabii soğuyor. Ben tercih etmiyorum. Sosyal medya da bizler de içinde olmak şartıyla biraz çığrından çıktı 

gibi geliyor bana yani reklamlarla. Bana kalırsa müşteri hangi ASPAVA’yı seviyorsa hangi ASPAVA’da kalite, 

ikram, hizmet seviyorsa onu tercih etsinler.  

EA: Eklemek istediğiniz bir şey var mıydı? 

RŞ: Eklemek istediğim: İnşallah ileriye doğru devam ederiz. Amacımız bu. Allah; sağlık, sıhhat verdikten sonra 

devam… O zaman röportajımızı ASPAVA’nın açılımıyla kapatayım. Allah Sağlık Para Afiyet Versin Amin. 



201 

Asya Esintili Alatlı Pilav 

Fatma PEKŞEN1 

Özet 

Şehirlerin kaderleri kadar birtakım hususiyetleri de vardır. Bazısında coğrafya ön plana çıkar, bazısında tarihi bir 

eser. Kimisinde kahraman bir şahsiyetiyle bilinir, kimisinde nadide bir maden yatağıyla. Bazen ilmiyle etrafını 

ışıtan bir âlimle bilinir, bazen geniş kitlelere sesini duyuran bir müzisyen ile. Şehirler kadar ilçeler hatta köyler 

bile bir özelliğiyle kabul görür, tanınır. Bu sempozyum vasıtasıyla, Sivas- Divriği’nin sekiz yüz küsur yıllık Alatlı 

Pilav’ını tanıtmaya gayret edeceğim. Çünkü Malazgirt Zaferi’nden sonra Mengücekoğulları’nın yönettiği 

Divriği’de, o günden bugüne tertibi değişmeden süregelen bir devlet yemeği olan şahî lezzetin dünya mutfaklarınca 

da bilinmesini arzuluyorum. Mengücek yöneticilerinden Ahmet Şah’ın eşi Melike Turan Melek ile yaptırdığı, 

dünyaca ünlü Ulucamii ve Darüşşifa kadar mühim bir unsur, önemli tattır, unutulmaması gerekir. Çünkü bu pilav 

sevincin, coşkunun, beraberliğin yemeğidir. Pirinç, et, nohut, soğan, parmak/Besni üzümü ve karabiber, bahar ve 

karanfilden oluşan üç çeşit baharatla, ön hazırlıkla pişirilen Alatlı Pilav, şahların pişirtip tebaasına da ikram 

ettirdiği için, Alaflı (yani Ulufe) Pilav olarak da bilinir. Bayram, düğün, sünnet, ağır misafirler, hac dönüşü gibi 

özel durumlarda muhakkak pişirilir. Kat kat dizilerek en altta malzemeler, üstüne pirinci konularak pişirildiği için, 

bir tepsiye çevrildiğinde üzümü, nohudu, etleriyle güzel bir görüntü verir ve özellikle üzüm hoşafıyla sunulur. 

Asırlardır Divriği mutfağının baş tacı olan Alatlı Pilav, 2020 yılında coğrafi işaret de almıştır. Yaşayan pilav 

geleneğinin dünya mutfaklarında da bilinir olması hepimizin arzusudur. 

Alatlı Pılaf 

Abstract 

Alatlı Pilaf is a ceremonial dish reminiscent of Asian-style pilafs, unique to Divriği—the capital of the historical 

Mengücekid Beylik. For centuries, it has been prepared with an unwavering order and composition, earning its 

place as an esteemed state dish. Once served by Mengücek rulers to their subjects and soldiers during grand feasts 

known as han-ı yağma, it continues to hold an important role in local culture. The pilaf is traditionally prepared 

for weddings, groom’s feasts, guest receptions, invitations, circumcision celebrations, and for welcoming pilgrims. 

Although it can also be made with game or poultry, the classic version uses mutton, onions, Besni raisins, peeled 

chickpeas, high-quality rice, butter, and a distinctive spice blend. The preparation is detailed and time-consuming. 

Pre-cooked meat—cut into finger-length pieces and arranged on trays—is seasoned with a mixture of black pepper, 

allspice, a small amount of cloves, and salt, and then left to rest. Finely chopped onions seasoned with the same 

spice blend are sautéed in butter until lightly browned, and the meat is layered on top. Pre-soaked, lightly boiled 

chickpeas are added next, followed by a generous scattering of washed Besni raisins. Rice is spread over 

everything, and hot meat broth is poured over the top. After seasoning with salt, the pilaf is cooked first over high 

heat and then on low heat until the liquid is absorbed. Melted butter is poured over the surface before removing 

the pot from the fire, and the pilaf is left to rest for several hours wrapped in thick cloths. For serving, the top layer 

of rice is placed into a large dish first, followed by the meat, chickpea, and raisin mixture—the “alatlı” portion. It 

is traditionally enjoyed with seedless grape compote. At weddings, it is presented on wide peşkir trays alongside 

thick slices of pide bread, grape compote, and a lenger filled with alatlı pilaf. While it was formerly eaten 

communally from a single large serving dish, individual plates are now more commonly used. When prepared at 

1 Araştırmacı yazar, emekli. fatmapeksen@yahoo.com.tr 

mailto:fatmapeksen@yahoo.com.tr


III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

202 

 

home, the pot is inverted onto a large tray, creating an appealing presentation. Once unavailable in local markets 

and restaurants, alatlı pilaf has recently begun to be served to visitors at the historical Mühürdarzade Mansion on 

Hüma Hatun Street. 

Recognized as a living heritage and ancestral legacy, this regal pilaf received geographical indication status in 

2020. It holds cultural significance comparable to the Divriği Great Mosque and Hospital—inscribed on the 

UNESCO World Heritage List since 1985—and deserves greater recognition beyond the borders of Turkey. 

Keywords: Alatlı style rice pilav, Besni grapes, Divriği, Mengücekids, official state meal.  

 

Giriş 

Alatlı pilav, bir zamanlar Mengücekoğulları Beyliği’nin başkentliğini yapmış Divriği için 

çok şey ifade eder. Yas ile birlikte asla düşünülemez. Kaynaşmanın, birleşmenin, coşkunun 

sembolü gibidir. Her daim itina gösterilse de el içine çıkacak bir durumda, yani sünnet, düğün, 

sahra, konukluk, davet vs. pilava hazırlık apayrı bir önem arz eder.  

Hayır iş için belirlenen tarihten günler, hatta aylar önce hayvanın seçimi yapılır. Eğer ev 

sahibi işten anlayan birisi ise bizzat kendisi seçer, yoksa pilavı pişirecek olan aşçıyla birlikte 

beğenirler. Alınacak olan hayvan ekseriyetle 1-2 yaşlarındaki erkek keçi, ya da dişi kısır keçidir. 

Koyun da pilava yakışır.   

(Günlük hayatta av etleri, büyükbaş hayvan etleri ve kümes hayvanlarıyla pişirilebilse de 

düğünlerde bu etler kullanılmaz. Damak tadına düşkün kimselerden koyunu yağlı bulup, keçi 

eti olmasını arzulayanlar da çoktur. Düğün pilavları muhakkak davar etiyle pişer. 

Bulunamayacağı nadir durumlarda diğerlerine başvurulur.)  

Düğünde harcanacak miktara göre alınan hayvan aylarca evde de beslenebilir, sürüde 

durup, düğünden bir iki gün önce de eve getirilebilir. Gövde olarak alanlar da olur. (Elmalı 

semah, güveyi yemeği, supa/sübha2 yapılacaksa, pilav haricindeki bu harcamalar için ayrıca et 

miktarı hesap edilir; ona göre alınır.)    

Düğüne okunacak ev sayısı tespit edilip, et tembihlendikten sonra iş pirince ve diğer 

malzemeleri tedarik etmeye gelir. Pirincin hasının olması arzulanan düğün için, işten anlayan, 

bakkaliye işi yapan esnaftan, azar miktarda örnek pirinç alınır.  

Evin hanımınca pişirilen pilavda taneler parmak gibi uzamışsa, tane taneye yapışmıyorsa, 

lezzet yerinde ise aşçının söylediği miktarda pirinç, bakkala sipariş edilir. Düğün pilavları için 

ekseriyetle Tosya/Akçeltik ya da Malatya pirinci tercih edilir. Dükkân sahibinin “kazan 

 
2 Sübha: Düğünün ertesi günü erkek evinde, kadınlar arasında yapılan yemekli buluşma. 



Fatma Pekşen 

203 

 

patlatan, Sultansuyu’yla3 sulanmış” methiyesiyle, düğünden bir iki hafta önce torbalar içindeki 

pirinç eve getirilir. 

Pilavın baş malzemesi et ve pirinç olmakla birlikte, nohut, üzüm, yağ ve soğan da yardımcı 

lezzet unsurlarıdır. Keza üçlü baharat da… Bunlar için de ayrıca aksuata yapılır.  

Divriği merkezinin ve köylerinin nohudu meşhurdur. İri taneli ve çabuk pişiyor olması 

sebebiyle Sivas yöresinde de tercih edilir. Bir zamanlar pek çok aileye ekmek kapısı olan 

leblebicilik için de çokça üretimi yapılan nohutlar, merkezdeki tarlalardan ve civardaki 

köylerden timinnegi4 hesabıyla temin edilir.  

Pilavın ana malzemesinden kabul edilen üzüm için muhakkak Besni üzümü kullanılır. 

Parmak/bamya gibi isimlerle de anılan bu üzümler kırmızımsı sarı renkte ve iricedir. Çuval ya 

da sandıklarla getirilen üzümlerin ikincisi de kişniş üzümüdür ki o da hoşaf için kullanılacaktır.  

Soğan olarak eskiden beri Kesme ve Zımara tarafının soğanları tercih edilmektedir. Torba 

torba alınan soğanlar Divriği sofralarının olmazsa olmaz unsurları içinde yer alırlar.  

Yağ için, daha çok çarşının hatırı sayılır esnaflarına başvurulur. Köylerle alışverişi 

kuvvetli, kirvelik bağı bulunan esnaflar bu işi severek üstlenirler. Düğünlerde Koçgiri tarafı 

köylerinin yağı başta olmak üzere, Kangal Bektaş Köyü’nün, Dersim bölgesinin, Divriği 

Sarıçiçek, Yalnızsöğüt, Karasar yaylalarının yağları tercih edilir. Süt tadında (tuzu kararında/az 

tuzlu) ve beyaz olması arzulanan pilavda her yörenin yağı kullanılmaz. Meselâ “Trabzon yağı 

pilavı sarı eder” denilir, tercih edilmez. 

Eskilerce adam boyu tulumlarla getirilir diye tabir edilen iyiyağlar tuluklarla, ölbelerle 

çarşıdaki esnafın eline teslim edilir; tartılıp hesaplandıktan sonra da düğün evine götürülür. 

Yağ, sair zamanlarda Meydan’a ya da Hal’e getirilerek, satışa sunulur.   

Tuz için Hamu ve Hargün tuzu kullanılır. Hamu’dan katırlarla, Hargün Tuzlası’ndan deve 

katarlarıyla getirilen, tatlı ve kırmızı renkli olan tuzlar, esnafa da satılır, mahalle aralarında da 

alıcısını bulur. Kemah tuzu da son yıllarda mutfaklardaki yerini almıştır. Mazüngil’in Tuzcu 

Ali Efendi ile Edegil’in Tuzcu Esat Efendi ilk akla gelen tuz tüccarlarıdır. 

 
3 Sultansuyu: Malatya/Akçadağ’da bulunan, 1865 yılında Çiftlikat-ı Hümayun adıyla kurulmuş olan tarihi tarım 

işletmesidir. Uzun yıllar bölgede kaliteli pirinç üretildiyse de şimdilerde pirinç üretimi yapılmamaktadır. 
4 Timinnegi: Uruplağanın yarısı kadar alan ölçü kabıdır. (Bir uruplağı: Hacim olarak buğday, arpa ölçen bir kaptır 

ve altı okkalık tahıl ölçeğidir ki 15-16 kg. buğday alır, arpa için 13-14 kg.’dır. Uruplağının yarısı olan ölçü 

“timinnegi”, timinneginin yarısına da “guççük” denir.) 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

204 

 

Taşlarından ayıklanıp kurutulan ve bir kısmı el taşında çekilip inceltilerek yemeklik olarak 

ayrılan, sandık, çinko kova, telis torba ya da küplerde muhafaza edilen tuz, evlerin en asli 

ihtiyaç maddelerinden birisi olarak kabul görür. 

Fişekler içindeki karabiber, bahar, tarçın ve karanfiller, pilav için tedarik edilen diğer 

çeşnilerdir. Pirinç, üzüm, baharat ekseriyetle aynı esnafta bir arada bulunur. Neye ne kadar 

kullanılacağını bilen tecrübeli esnaf alıcıyı yönlendirir. 

Pirinç ve üzüm ayıklamak, nohut pıtlatmak gor5 kabul edilir. Komşu ve akrabaların genç 

kızları, gelinleri bu iş için düğün evine davet edilir. Siniler üzerinde ayıklanan bu malzemeler, 

pişirileceği zamana kadar yerlerine kaldırılır.  

Birkaç gün suda bekletilip şişirilen nohutlar muhaşer/mukaşşer6 haline getirilir. İki parmak 

arasında pıtlatılarak kabuğundan ayrılan nohutlar, pilav zamanı ortaya çıkarılır. 

Pilavda Ölçü 

Alatlı pilav için evlerde ekseriyetle el kararı, göz kararı düsturu hâkimdir. Mutfakta 

maharet kazanmış olan kadınlar bu düsturu ustalıkla kullanıp, denge unsurunu başarıyla 

götürürler. Ana malzeme et ve pirinç olan pilavda başa baş dengesi gözetilir. Yani et miktarı 

kadar pirinç, pirinç miktarı kadar et. Pirinç miktarını fazla tutanlar da olur. Ölçü tası bulunup, 

kişi sayısına göre bu tastaki malzeme miktarını tekrarlayanlar da mevcuttur. Çoğunlukla 

pilavdan hoşaftan artar, ikram olarak birilerine de gönderilebilir, ertesi günlerde ısıtılıp yeniden 

de yenebilir.   

Lâkin düğünler için daha dikkatli olunması icap eder. İşinin erbabı aşçılar hem herkese 

yetecek miktarı hem de pay gidecek kimseleri hesap ederek malzeme siparişinde bulunurlar.  

Ev başı bir kilo pirinç, bir kilo et düğünlerin ölçüsüdür. Etin yarısı kadar tereyağı, üçte biri 

kadar nohut, üçte biri kadar üzüm, üçte biri kadar da soğan diğer ölçülerdir.      

Düğün pilavlarında yağ miktarı fazla tutulur. Gaye hem lezzetli olması hem bereketli olup 

herkese yetmesidir. Zeytinyağı, margarin ve diğer yağlar asla kullanılmaz.  

Günümüz düğünlerinde/davetlerinde ise “sekiz kişiye bir kilo pirinç, bir kilo et, iki yüz 

gram da tereyağı” ölçüsü yerleşmiş gibidir.  

 

 
5 Gor: Görgü, hatır alma. 
6 Mukaşşer: Kabuğu soyulmuş, kışrı alınmış. Kışr: Bir şeyin/meyvenin, yemişin dış yüzü, kabuğu. 



Fatma Pekşen 

205 

 

Diğer Hazırlıklar 

Başta kazanlar olmak üzere siniler, lengerler, kâmuslar/süzgeçler, tepsiler, kefgirler, 

çömçeler, hoşaf tasları, saplıtaslar, kaşıklar, bakraçlar, havanlar birer birer ortaya çıkarılır. 

Kalaya gitmesi icap edenler varsa, Bakırcılar Çarşısı’ndaki mahir ustalara gönderilir. Tahtadan 

yapılmış olanların da bulunduğu peşkir sinileri, sofrabezleri, peşkirler, tutacaklar, elbezleri, 

tülbentler (hoşaf çıkısı için), oklavadan mindere kadar her şey hazırlanır.  

Gelemeyenler için pilav göndermek üzere hazır tutulan kapaklı sahanlar, onların 

çıkınlanması için ayarlanmış tertemiz bohçalar, pilavın ağzına germek için (buhar damlamasın 

diye) bulunması gereken ve aşçının da önüne bağlayacağı bembeyaz astarlar günler öncesinden 

ev sahiplerince bir araya getirilir. Yakın akraba ve komşulardan da tedarik edilebilen bu 

avadanlıklar tamamlanıp bir kenarda hazır tutulur.      

Saman, kerpiç, yakacak, pilav bitiminde kulplara takılıp kazanı demleneceği yere 

götürmeye mahsus sırık, kazanın sarılacağı kalın örtü (çul, kilim vs.) de hazırlanan diğer 

gereçlerdendir. 

Ön Pişirme 

Düğünden önceki gün bahçenin/avlunun uygun bir yerine iki ocak kurulur. Erkenden eve 

gelen aşçı, birinci gün pilavın eti ile hoşafını pişirip hazır eder.  

Evvela, kesilip yüzülüp temizlenen hayvanı, parçalar halinde kazana koyup pişirir. 

Yüzünde oluşan kefini (köpüğünü) sık sık alır ve pişirdiği eti, hamur tahtalarının üstüne alıp 

soğumaya bırakır. Soğumuş ve keflenmiş olan eti, parmak büyüklüğünde parçalara ayıran aşçı, 

tek sıra halinde sinilere dizer. Etin küçük olması istenmez, yerken kaşığın boyunda olması, ağza 

gelmesi arzulanır. Siniri, yağı, kemiği, kıkırdağı, sert kısımları tamamen ayrılan etin üzerine en 

son terbiyesini serper.  

Terbiye için irice döğülmüş karabiber, yenibahar ve tuz kullanılır. Eski aşçılar bu karışıma 

birkaç diş de karanfil katarlarmış ki rayihası daha güzel olsun.  

Kalburlarla ortaya getirilen soğan, birkaç kadının yardımıyla, aşçı denetiminde ince ince 

doğranır. Maharetli ev hanımları her daim soğanı pirinç denesi kadar ince doğrarlar.  

(Pirinç, üzüm ayıklama, nohut pıtlatma, soğan doğrama gibi hazırlıklar yapılırken, neşe içinde 

olup, her tarafa yetişmeye çalışan, ev sahibi de misafirlere, yöreye özgü iç, katıklı çorba, 

mıhlama, alnı bir karış börek, helva gibi yemekler ikram eder.)  



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

206 

 

Kilerdeki havaic sandığından çıkarılan, eğer eksikse çarşıdan temin edilen karabiber, 

bahar, tarçın, karanfil çıkınları ortaya dökülür ve aşçının ya da yamağının mahir elleri 

tarafından havanda, dişe gelecek kıvamda dövülür. Yamağının da aşçı kadar bilgili olduğu bu 

ön işlemlerde ev sahibi onların etrafında pervane gibi döner. 

Ağırlıklı olarak karabiberin yer aldığı terbiyede -ki eskiler buna baharalat, bahar biber âleti 

derler- bahar, az karanfil ve ince tuz kullanılır. İnce dövülmesi halinde pilavın kararacağı 

endişesi hâkim olduğu için irice dövülen karışımda, bir ölçü karabiber, yarım ölçü bahar, beşte 

bir oranında karanfil ve tuz yer alır. Birbiriyle harmanlanan bu karışım, ikiye ayrılır. Çünkü bir 

kısmı soğana, bir kısmı keflenmiş ete kullanılacaktır.    

Aşçı, irice dövülmüş olan baharatla tuz karışımını, ince doğranmış soğana, mıncıklayarak 

iyice yedirir. Bundaki maksat pilavdan soğan tadının gelmemesi, baharat tadının soğana 

geçmesidir.  

Aşçı, sinilere tek sıra halinde dizilmiş olan etin üzerine, kalan baharat ve tuz karışımını 

dengeli bir biçimde serper. Üzerine tülbent, astar gererek ya da sini kapatarak baharatın etle 

bütünleşmesini sağlar. Serin bir yerde beklemesi icap eden bu ete kimseyi yaklaştırmaz, tek 

tikeyi dahi kimseye yedirmez. Çünkü aşçıya göre, “et pilavın namusudur.” 

Siniler üzerindeki eti, tepsilere doğranıp baharata yatılırmış soğanı, kalburlar içindeki 

muhaşeri, kazanlardaki hoşafı, et tiridini serin yerde muhafaza altına alan aşçı, yanlarına hiçbir 

canlıyı yanaştırmaması için ev sahibini sıkı sıkı tembihler. Ev sahibi olsun, aşçı olsun 

malzemelerin bozulmaması için azami gayret sarf ederler. Soğuması için serin yere alınan 

tiridin üstünde oluşan yağın orta kısmı aşçı tarafından delinir ki, tirit nefes alsın da ekşimesin!  

Düğünlerin daha çok, “gelini sahrelere götürem, gor görsün” düşüncesiyle bahar aylarında, 

ya da hasılın kaldırıldığı, harman bitimi olan güz aylarında yapıldığı zaman dilimlerinde, zaten 

havalar çok sıcak olmaz. Lâkin oldukça sıcak geçen yaz dönemine denk geliyorsa, 

buzdolaplarının olmadığı bu eski günlerde, pencerelerin açık tutulduğu alt katları mekân tutan 

ev sahipleri “eşgimeden bişeydi” endişesiyle, neredeyse gözünü kırpmadan sabaha çıkar. 

Pilavın Pişirilmesi     

İkinci günün sabahında, erken saatte pilavın pişirilmesi için kollar sıvanır. Artık büyük gün 

gelmiştir. Kazan kâhyasının da hazır bulunduğu bu saatlerde herkes karınca gibi çalışır, üzerine 

düşeni yapar.  



Fatma Pekşen 

207 

 

Kazan kâhyası, düğün yapan ailenin amca, dayı, enişte gibi yakını durumunda olan, 

kâmilce, elinden dilinden iş gelen, başı bozulmamış (yani evliliği düzgün geçmiş, dul olmayan) 

sevilen bir kişisi olarak düğün sahiplerince önceden ayarlanır. Ev sahibinin “Düğünde kazan 

kâhyamız olur musun?” ricasını kırmayan bu şahıs, kendini ululadıkları için memnun bile olur.  

Aşçıyla ve yamağıyla birlikte fırıl fırıl dönen, temiz giyimli kâhyanın o günkü vazifesi 

büyüktür. Boynuna attığı temiz bir peşkirle, sık sık aşçının terini siler, kirlendiyse yenisini 

getirtir. Kaç-göçün harfiyen tatbik edildiği eski dönemlerde, aşçının yanına çıkamayan ev 

sahibi konumundaki kadınlarla aşçı arasında mekik dokur. Meselâ “bir tencere sıcak su lazım” 

diyen aşçının bu isteğini, kazan kâhyası kadınlara iletir. Kadınların yanına rahat girip çıkabilen 

kâhyanın, bu yüzden aileye akrabalık derecesinin yakın olması icap eder.  

Kazan açılırken aşçıya bahşişini veren ve düğün bitiminde ev sahiplerince iri bir lenger 

pilav gönderilen kâhyaya, ayrıca ev sahipleri elbiselik kumaş, gömlek, havlu vs. türü hediye de 

verirler. 

Kazan kâhyası, yemek başlangıcından bitimine kadar bütün sofraları gözetmek 

durumundadır. Lengerlere konacak alatla pirincin dengesini, sofrada yiyeceklerle, pay 

gönderileceklerin dengesini, hoşaf dağıtımını düzgünce ayarlamak durumundadır.   

Kâhyanın, aşçının, yamağın özel bir giysisi yoktur. Aşçı ile yamağın önünde beyaz bir 

önlük bağlı olur. İcap halinde temizi ile değiştirilir.               

Avlunun, bahçenin uygun yerlerine kurulan seyyar ocakların yanması bile maharet ister. 

Üç yere iki sıra halinde kerpiç konularak kazanın ateşe mesafesi ayarlanır. Kabuğundan 

soyularak, ince kırılıp kurutulmuş olan sırık odunu denilen kavak parçaları ile ateş yakılır. 

Pilava is geçmemesi için yapılan bu ateş hazırlığında başka odun kullanılmaz. Fazlasıyla tedarik 

edilmiş olan sırık odunu, bir kenarda hazır tutulur. 

İki adet kurulan ocakların birine pilav kazanı oturtulur, diğerine ise tirit kazanı. Sıcak suyun 

da hazır tutulduğu bu ocakta, yağ da yakılacaktır.   

Besmeleyle oturtulan kazana, evvela bir gün öncesinden baharatta beklemiş soğan serilir. 

Üzerine keflenip baharatlanmış et, onun üzerine de muhaşer halindeki nohut serilir. Bunların 

üzerine de kaynar suyla yıkanıp süzülmüş Besni üzümü serpilir. (Çoğu kimse üzümü bir taşım 

kaynattıktan sonra süzüp, bez arasında demlendirir. Maksat, üzümün şişip dolgunca görünmesi, 

kırmızımsı rengini atmasıdır.) 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

208 

 

Alat adı verilen, soğan, et, nohut, üzümden oluşan bu karışımın üzerine de kâfi miktarda 

erimiş tereyağı gezdirilir. Büyük bakır tavalarla eritilen yağın üzerinde oluşan köpük ile tortusu 

(içinde iri tuz parçaları bulunabilen kısmı) orada hazır bulundurulan bir tencereye alınır. Daha 

sonra ev sahibi bu yağı kullanacaktır. Ayran olduğu kabul edilen köpük ve tortu hesabı 

yapıldığından, malzeme alınırken yağ miktarı fazla tutulur.    

(Alat yani âlât7, aletler anlamındadır. Örn: Âlât-ı ocak: Ocak takımı)   

Altı yanan kazandaki alat incitmeden karıştırılır, malzemelerin birbiriyle hemhal olması 

sağlanır. Bu karışımın üzerine de yıkanıp süzülmüş pirinç serilir. Artık üzerine saplı taslarla 

sıcak su ve tirit gezdirilecek, tuzu atılacak ve ağır ağır pişmeye alınacaktır. Pirincin üstünü iki 

parmak geçen su/tirit ölçüdür. 

(Kullanılan tirit miktarının fazla olmamasına dikkât edilir. Çok tirit konulduğu takdirde pilavın 

çökeceğine, renginin kararacağına inanılır. Zaten uzun saatler boyunca kaynamış olan ette de 

fazla tirit kalmaz.)     

Orta kısmında ateş olmaması gereken kazanın altı, yan taraflarından, eşit oranda yakılır. 

Aşçının talimatıyla kâhyanın, ya da yamağın baktığı ateşte, bazen fazla gelen durumlarda 

kösövü/kösevi alttan alınıp kenara konulur, bazen yeni sırık takviyesi yapılır. 

“Ateşi sağa çek! Kösövüyü al! Bir tirit gelsin! Bir su gelsin! Yağ gelsin!” nidalarıyla pilav 

pişmeye başlar. Hükümdar edalı aşçının alçak sesle söylediğini, kazan kâhyası yüksek sesle 

tekrarlar.  

Aşçının, yamağının, kâhyanın fırıl fırıl döndüğü, büyük bakır kefgirlerin kullanıldığı pilav 

kazanında, pirinç suyunu çekmeye başlayınca, bakır tavalarla yakmadan kızdırılıp kefi, tortusu 

alınmış tereyağı eşit oranda dökülür. Aşçının tane olarak alıp, ikiye bölerek kontrol ettiği 

pirincin orta kısmında saç teli kadar beyazlık kalınca kıvam yerine gelmiş demektir. İki kuvvetli 

kişinin kulplarına sırık takarak kaldırdığı kazan, önceden hazırlanmış samana gömülüp, etrafı 

saman ve kalın bezlerle beslenerek demlenmeye bırakılır.  

Kırk beş dakika ya da bir saat sonra tanelenmesi icap eden pilav, oklavayla incitmeden orta 

yerinden kenarlara doğru dibinden oynatılır. Bu işlem yapılmazsa tanelerin çökeceğine, 

yapışacağına inanılır.  

 
7 Priscilla Mary Işın, 2010. Osmanlı Mutfak Sözlüğü, İstanbul, Kitap Yayınevi , s. 25. 



Fatma Pekşen 

209 

 

Düğün ya da sahra gibi büyük toplulukların bir arada olacağı günlerde, birkaç kazan 

pişirilen pilavda, aynı işlemler her kazan için tekrarlanır. Kazanların açılması da pişme sırası 

gözetilerek birer birer açılır.                   

(Şimdilerde evlerde pişen pilavlarda tuzlu sıcak suda bekletme modası hâkimse de önceleri 

kesinlikle bu şekilde yapılmaz, kuru pirinç yıkanıp süzülerek kullanılırdı. Her iki şekliyle de 

pişirilebilen alatlı pilavları, günümüzde düdüklü tencere içinde beş dakikada yapanlara da 

rastlanmaktadır.) 

Hoşaf  

Hoş ab, hoş su kelimesinden hoşafa dönüşen bu içecek için, düğünlerde muhakkak 

kişniş/çekirdeksiz üzüm kullanılır.  

Alınan kişniş üzümü, siniler üzerinde sapından çöpünden ayıklanarak hazır vaziyete 

getirilir. Düğünden önceki gün, aşçı üzümü temizce ama incitmeden yıkar. İki kere, birer taşım 

kaynatarak süzüp suyunu atar ve kazana koyar. Gaye, hoşafın berrak görünmesidir. Bu üçüncü 

kaynama sırasında asıl hoşaf elde edilir. Kaynama esnasında içine hoşaf çıkısı atılır. Küçük 

tülbentten oluşan bu çıkının içinde, kabuk tarçın ve karanfil bulunur. Üzümler suyun yüzüne 

çıkınca şekeri atılıp bir taşım daha kaynatılıp ateşten indirilip soğumaya bırakılır. İçinde 

karanfil ve tarçın bulunan hoşaf çıkısı, hoşafın içinde beş dakika kadar bekletilir. Eğer uzun 

süre kalacak olursa, tadında kekrelik oluşur. El ayak değmeyen, serince bir yerde muhafaza 

edilen hoşaf kazanının ağzına ya sini kapatılır ya da temizce bir bez bağlanır. Hoşaf, bir ölçü 

üzüme, iki ölçü şeker ve miktarıyla hazırlanır.   

Düğün günü, önceden hazırlanmış olan kalaylı hoşaf taslarına çömçelerle taksim edilen 

hoşaflar, pilav yenecek olan sinilere servis edilir. Kalaylı bakır su bakraçlarıyla, içinde bulunan 

bakır çömçeyle sürekli siniler gezilerek, biten hoşafların üzerine yenisi ilave edilir. Biraz irice 

olan hoşaf taslarından, bir kişi değil, üç beş kişi birden hoşaf içer.                

Sunum 

Divriği düğünlerinde pilav yemenin düsturu “erkekler on birde, kadınlar birde” şeklindedir. 

Çünkü birkaç kere kurulacak olan sofralar kaldırılacak, yıkanması gerekenler yıkanıp yeniden 

ortaya getirilecek, özellikle uzunca süren kadınların sofrası toplanacaktır ki maşraf8 getirile ve 

dahi kız evine gelin almaya gidile… 

 
8 Gelinin yatağı, çeyizi. 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

210 

 

Bembeyaz astarların üzerlerine, kalın sofra bezleri serilerek kasnak konulur. Bu çift kat 

sofra bezinin konmasındaki amaç, temiz giyimli misafirlerin nadide elbiselerine zarar 

gelmemesi düşüncesidir. Örtü kalın olmalıdır ki hoşaf, su vs. damlama durumunda giysilerde 

kirlenme olmasın.  

Sinilerin konulduğu sofralara önce ince dilimlenmiş çarşı ekmeği, yani pideler dizilir, 

aralarına da hoşaf tasları yerleştirilir. Düğün sofralarında, alatlı pilav mutlaka pide ile ikram 

edilir. Bazlama, tandır ekmeği gibi ekmekler düğünde misafire sunulmaz. (İki gün yapılan 

düğünlerde, birinci gün katıklı aş, üzüm, karpuz, peynir, katmer gibi yiyeceklerle birlikte 

bazlama sunulabilir. O gün zaten oyun günüdür. Honça9 adı verilen süslü bohçalar içindeki 

çerezler, pestiller de yenilen ve paylaşılan yiyeceklerdendir.)  

Pişirilip tanelenmiş, 2-3 saat demlenmiş pilav kazanının artık açılma zamanı gelmiştir. 

Kazanın başına düğün sahibi, hoca, kâhya, aşçı, yamak, birkaç yaşlıca misafir geçer. Düğüne 

hizmet edecek olan, ellerinde lengerleriyle bekleyen yakın akraba ve komşu gençleri, eğer 

bahçede, avluda yenilecekse, diğer konuklar, hep birlikte, düğüne davetli bir hocanın okuduğu 

kazan/bereket duasına “âmin” derler.  

Üstündeki kalın bezleri kaldıran ama ağzına çevrilmiş olan siniyi bir türlü (!) kaldıramayan 

aşçının, “kazanın ağzı açılmıyor ağam” demesiyle, kâhya aşçıya bahşişini verir. Ev sahibi başta 

olmak üzere, ekâbirlerden kazanın üstüne bahşiş atanlar olur. Bu bahşişin içinden dilediği 

kadarını yamağına veren aşçının artık vazifesi bitmiştir. Pirinciyle, alatıyla dengeli biçimde 

lengere konulması ve sıcak sıcak sunulması icap eden pilav, kâhyanın gözetiminde 

dağıtılacaktır.    

Kazandaki pilav yan tarafından kevgirle alınmaya başlanır. Gençlerin elindeki sinilere, 

lengerlere pilavın önce pirinç kısmı, üstüne de alat kısmı dengelice konulur.       

Peşkir sinilerinin ortasına küçük siniler içinde, çövücek10 sinilerin ortasına ise büyük 

lengerlerle getirilen pilava besmele ile başlanır. “Alat getürün, hoşov getürün” nidaları arasında, 

hoşaf bakraçları, lengerler vazifesini icra edecektir.  

 
9 Honça, bakırdan mamul, içi çukur, beş altı gözlü, kapaklı siniye verilen addır. Tokat yöresinde düğün gecesi 

gelinle damada honça ile yemek verilir. Divriği yöresinde ise süslü bohçaya honça adı verilir. Hatta, “hamama 

bohça, düğüne honça” sözü söylenir. 
10 Çövücek: Orta boy. 



Fatma Pekşen 

211 

 

Ev sahibinin lenger içinde getirip, sinide yenmekte olan mevcut pilavın üstüne aktardığı 

alatı, kaşıkla misafirlerin önüne ittirmesi, “yiyin, çekinmeyin” demesi, neşe içinde olması, 

düğüne katılanlara, sofradakilere huzur veren hareketlerdendir. 

Gene kirve, amca, dayı, enişte vs gibi düğün evine yakın derecede olan erkekler sofrasına, 

kirve karısı, ev sahibinin teyze, hala, yenge vs. gibi yakınlarının olduğu kadınlar sofrasına 

“kazan kâhyasından geldi!” diye yüksek sesle söylenerek getirilen alatı bol pilava, doyup 

kenara çekilmiş olanlar bile iştirak ederler. Bu o kişinin izzeti, ikramı olarak kabul edilir.   

Kalaylı bakraçlarla dağıtılan Nacibeğ sularını, hoşafları içenler, kokusu mahalleyi sallayan 

pilavlarla, pidelerle karnını doyuran misafirler, “Allah bereket versin, Allah tamamına erdirsin, 

Allah murat aldırsın, hacı sofranız olsun, haneniz şen olsun, berhudar olun, taşa dökülmeye, 

arta eksilmeye” türünden iyi dileklerle sofradan kalkarlar.  

Erkekler için de kadınlar için de birkaç kere kurulup, toplanan düğün sofralarında hizmeti 

genç erkekler yapar. Tertemiz giyimli gençlerin hoşaf, pilav, çarşı ekmeği, su getirip götürdüğü, 

sofrayı kurduğu, topladığı bu anların, sosyal bir görevi de vardır.  

Divriği düğünlerinde, sahralarda kadınlarla erkekler ayrı ayrı oturur, ayrı ayrı eğlenir, ayrı 

ayrı oynarlar. Normalde kadınlar meclisine giremeyen bu gençler, düğünde yemek sunumu 

esnasında görücüye çıkmış olurlar. Eğer içerde nişanlısı oturuyorsa, ya da o sıralarda istedikleri, 

isteyecekleri bir kız varsa göz ucuyla bakacak, beğenecek, beğenilecektir. Elbette kız anaları 

da onları şöyle bir süzecek, elinin ayağının çabukluğuna, efendiliğine göre ölçüp tartacaktır.     

Gençler bu hizmetler sırasında büyüklerden çok şey öğrenir. Cömertlik, dengeli dağıtım, 

pay verme, paylaşma… En önemlisi de tarihi yükümlülük.   

Misafirlerin tamamı doyduktan sonra, kazanda kalan pilav mahalledeki hasta, fakir, dul, 

dığasken11 gibi kimselere kapaklı sahanlarla şifa niyetine dağıtılır. Kazan kâhyasına, aşçıya, 

yamağına zaten okkalı birer lengerle pay ayrılmıştır. 

Eğer pilav pişmediyse dünür evine sini ile pilav, tarla bakracı ile hoşaf gönderilmesi 

âdettendir. Orta halli bir siniye bol alatlı tepeleme pilav doldurulur. Üstü ince dilinmiş pidelerle 

kapatılır; o da kar gibi beyaz bir bohça ile sarılır. En üste de süslü bir bohçaya sarılarak iki kişi 

ile kız/oğlan evine gönderilir. Ev sahiplerinden birinin de yanında bulunduğu bu iki kişi 

ekseriyetle fakircedir. Gittiği ev kendilerine ya para bahşişinde bulunacaktır ya da elbiselik 

kumaş, havlu, gömlek vs. gibi eşyalar hediye edecektir.  

 
11 Dığasken: Lohusa. 



III. Uluslararası Sosyal Bilimler ve Türk Kültürü Sempozyumu Bildiri Kitabı 

212 

 

Divriği'de yemek pişirme konusunda herkes ustadır denilebilir. Sofralarda oldukça lezzetli 

yemekler sunulur. Lâkin özel günlerdekine daha fazla itina gösterilir. “Ustayı ustaya ver, bir 

ekmek üsteye ver” sözünde belirtildiği gibi, işi erbabına yaptırılmak istenir. Birkaç ailenin tüm 

fertlerinin çağrıldığı, davet adı verilen, kadınlı, erkekli yemekli toplantılarda, konukluk 

yemeğinde, elinden iş gelen hanımlarca yemekler pişirilir. Sünnet yemeği, düğünler, hacı 

düğünü yemeklerinde çok kalabalık olduğu için aşçı tutulur. Çok kalabalık olmayan 

düğünlerde, yardımcıların desteği ile “bilecen” kadınlarca da yemekler pişirilebilir.        

Sofra sonunda, “her şey zebil gibiydi, kalem gibi düzgündü, bol bolamattı. Iğımbat Dağı 

kadar pilav yendi, Ulusu kadar hoşaf içildi. Hac sofraları ola, Allah murat aldıra” türünden 

sözlerle, ev sahibine memnuniyet dile getirilir.     

Divriğili için çok şey olan bu pilav, atasözlerinde de kullanılır. Büyükannelerin torun 

severken söyledikleri “pilovuu yiyem” sözü, bir iyilik temennisidir. Arkasında sünnet, düğün, 

gor dileği yatar.  

Tertibi ve terkibi değişmeden günümüze ulaşan, bayramları, düğünleri, misafir sofralarını 

şenlendiren alatlı pilavda, asla tereyağının dışında başka yağ kullanılmaz. Kuşüzümü, fıstık, 

badem gibi ek malzemelere yer verilmez. Domates, dereotu, maydanoz gibi süslemelere ihtiyaç 

duyulmaz. Altta pirinci, üstte eti, nohudu ve üzümüyle, yanında berrak üzüm hoşafıyla tablo 

gibi bir görüntüyle damaklara ulaşır.12 

Sevinci, coşkuyu temsil eden, cenaze yemeklerinde, yas bayramı sabahlarında pişirilmeyen 

bu pilav, günümüz cenazelerinde, yas bayramlarında artık pişirilebilmektedir.  

Çeşitli yemek dergilerinin, kitaplarının, yemek programlarının ilgi alanlarına girmeye 

başlayan, 2020 yılında coğrafi işaret alan, yarışmalarda envai tür güzellikle jürinin damak 

zevkine sunulmaya başlanan bu Selçukî lezzetin, yaşatılması, Mengücek torunlarının 

omuzlarında yürüyecek tarihi bir mirastır.    

Dağlar arasında sıkışıp kalmış gibi görünen, bin bir türlü ayrıntının gizli olduğu Divriği’nin 

bu özgün pilavı, 1985 yılında Unesko’nun Dünya Miras Listesi’ne aldığı Divriği Ulucamii 

kadar eski, Ulucamii kadar korunmaya değerdir.  

 

 

 
12 Üçer, Müjgân-Pekşen, Fatma. 2010. Aslanburcundan Yükselen Selçuklu Kartalı: Divriği. 



Fatma Pekşen 

213 

 

Kaynakça 

Işın, Priscilla Mary. 2010. Osmanlı Mutfak Sözlüğü. İstanbul: Kitap Yayınevi. 

Üçer, Müjgân- Pekşen, Fatma. 2010. Aslanburcundan Yükselen Selçuklu Kartalı: Divriği. Sivas: Asitan Yayınları.  

Mahalli kelimeler ve metin Fatma Pekşen 




